SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

SURAT KEPUTUSAN

Nomor : 1411/US}-17/N-50/2024

Tentang

TIM PENGUJI SIDANG DATA
PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU KOMUNIKASI
SEKOLAH PASCASARJANA UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Direktur Sekolah Pascasarjana Universitas Sahid Jakarta

Menimbang : |. Bahwa salih satw tahapan untuk menyelesaikan Program Studi
Doktor llmu Komunikasi bagi mahasiswa Sekolah Pascasariana
Universitas Sahid Jakarta adalah Sidang Data;
2. Bahwa untuk maksud tersebut, perfu ditetapkan Tim Penguji Sidang
Data dan diterbitkan Surat Keputusannya.

Mengingat . Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003, tentang Sistem Pendidikan
Nasional,

2. Undang-undang Nomor 12 Tahun 2012, tentang Pendidikan Tinggi;

3. Peraturan Menteri Pendidikan, Kebudayaan, Riset dan Teknologi No.
53 Tahun 2023, tentang Penjaminan Mutu Pendidikan Tinggi;

4. Statuta Universitas Sahid Jakarta;

5. Surat  Kepuwsan Kewa Umum YS] Nomor
025/Ketum/YS)/Kpts/V/2024, tentang Pengangkatan Direktur Sekolah
Pascasarjana Usahid Jakarta Masa Jabatan 2024 - 2028,

MEMUTUSKAN

Menetapkan :

Pertama : Menetapkan pelaksanaan Ujian Sidang Data mahasiswa Program Studi
Doktor limu Komunikasi Sekolah Pascasarjana Universitas Sahid Jakarta di
bawah ini :

Nama/NIM  : RICO /2022630015

Judul Disertasi ; Kearifan Lokal Huma Betang Sebagal Wujud Karakter
Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi

HarifTanggal : Jum'at 27 Desember 2024

—
Sahid Sudirman Resideoce Lt § J1. Jendéma! Sudirman No. 86, Jakarta Pasat 10220
Telp. : (021) 2902 2721, 2002 2724 Fax_ : (021) 2902 2744 Email : akademikpascasshidiiyahoo.cold Website | hig/pascausabid.ac.id




Kedua : Menetapkan Tim Penguji Ujian Sidang Data sebagaimana terssbut pada
butir pertama di atas adalah dengan susunan sebagai berikut :

I, Prof. Andi Faisal Bakd, M.A., Ph.D. ¢ Ketua Sidang/Promotor

2. Dr, Frengki Napitupulu, M.Si. : PengujilCo-Promotor

3. Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. ' Penguiji

4. Dr. Dra. T. Titi Widaningsih, M.Si. : Penguji

5. Dr. Dudi Iskandar, S.Ag. M.I.Kom. - Penguji

6. Prof. Dr. H. Ahmad Sihabudin, M.Si. : Penguji

7. Dr. Hayu Lusianawati, M.Si. : Sekretaris Sidang
Ketiga : Tim Penguji bertugas melaksanakan Ufian Sidang Data sesual dengan

kaldah dan etika keillmuan berdasarkan bidangnya.

Keempat : Segala sesuatu menyangkut hak dan kewajiban yang timbul berkaitan
Keputusan ini akan diatur dan ditetapkan kemudian sebagaimana
ketentuan yang berlaku di SPs Universitas Sahid Jakarta;

Kelima : Apabifa di kemudian hari terdapat kekefiruan dalam keputusan inl, maka
akan diperbaiki sebagaimana mestinya.

Ditetapkandi : JAKARTA

Pada tanggal ;9 Desember 2024
Sekolah Pascasarjana Usahid Jakarta
Direktur

Reikman DP Aritc S.E, Ak., S.H., M.Bus., Ph.D. *

Tembusan Yth:
I. Ka.Prodi. DIK;
2. Perunggal

Sahid Sudirman Residence Lt £ 11, Jenderal Sodirman No. 86, Jakarta Pusat 10220 ;
Telp, i (021} 2902 2721, 25022724 Fax. : (021) 2902 2744 Email - akndemikpascasahididyahoo.co.id Website : hap://pascausahid.ac.id




SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Nomor  : 141 2/US}-17/N-60/2024

Perihal  : Undangan Penguii Sidang Data

Kepada Yth,,
I, Prof. Andi Faisal Bakd, M.A., Ph.D. * Ketua Sidang/Promotor
2. Dr. Frengki Napitupulu, MSi, + Pengujl/Co-Promotor
3. Prof. Dr, Muhammad Khairil, M.Si, : Penguji
4. Dr. Dra. T. Titi Widaningsih, MSi. : Penguji
5. Dr. Dudi Iskandar, 5.Ag., M.1.Kom. : Penguji
6. Prof. Dr. H. Ahmad Sihabudin, M.Si : Penguji
7. Dr. Hayu Lusianawati, M.Si, : Sekretaris Sidang
di-
Tempat

Teriring salam sejahtera dan doa semoga Tuhan YME senantiasa
memberikan kesabaran dan kekuatan kepada kita semua dalam menjalankan
tugas dan aktifitas sehari-hari.

Berkenaan dengan Sidang Data mahasiswa Program Studi Doktor limu

Komunikasi Sekolah Pascasarjana Universitas Sahid jJakarta, atas nama
RICO, NIM. 2022630015 dengan hormat kami harapkan kesediaan

Bapak/lbu sebagai penguji pada :
HarifTanggal : Jum'at, 27 Desember 2024
Jam :09.00 - 11.00 WiB

Pelaksanaan : Onfine (aplikasi zoom)
Meeting ID  : 698 467 7426/Passcode: DIK

Demikian undangan ini disampaikan, atas perkenan dan kerjasamanya kami
ucapkan terimakasih.

Jakarta, 9 Desember 2024
Sekolah Pascasarjana Usahid Jakarta
Direktur

)

Reikman DP Aritona 2 . S.H., M.Bus., Ph.D."
Tembuysan Yth:
I. Ka. Prodi. DIK;
2 Pertinggal

Sshid Sudirman Residence L1, § JL Jenderal Sudiroum No. 86, Jakarta Pusat 10220 o
Telp, : (021) 2502 2727, 2902 2724 Fax, : (021) 2902 2744 Email - akademikpascasahid@vahoo.co.id Website - hetp/pascausahid.ocid




r q"" Sekolah Pascasarjana Form : DIK-009-00
;/& Universitas Sahid Jakarta

BERITA ACARA SIDANG DATA

Penandatangan di bawah ini menyatakan bahwa:

Ujian : SIDANG DATA

Program Pendidikan: Strata Tiga (S-3)

Program Studi :  Doktor limu Komunikasi

Hari/tanggal : Jum'at/27 Desember 2024

Waktu : 08.00 WIB - selesai

Pelaksanaan :  Secara Online

Peserta Sidang :

Nama : RICO

NIM : 2022630015

Judul Proposal : Kearifan Lokal Huma Betang Sebagai Wujud Karakter Komunikasi

Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi

Nilai Sidang

No. | Jabatan Nama Nilai Tanda Tangan
Ketua
| | Sidang/ Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 87
Promotor i)
Penguiji/Co- . . . o
2 Promotor Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. 86 . ,?/"
. |
3 | Penguji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. 85 \% R
4 | Penguiji Dr. Dra. T. Titi Widaningsih, M.Si. 8l i I 4
5 | Penguii Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.l.Kom. 84 ey 41
6 | Penguiji Prof. Dr. H. Ahmad Sihabudin, M.Si. 84 /r'/ﬁ"\ —
o
Jumlah Nilai | Jumlah Nilai 507
Rata-rata Rata-rata 84,5
Sekretaris Dr. Hayu Lusianawati, M.Si.
Hasil Ujian :
[ 1 Lulus, dengan nilai : (dalam angka) ; (dalam huruf)
[ ] Tidak Lulus/Mengulang
Mengetahui Jakarta, 27 Desember 2024
Ka, Prodi,DIK Ketua Sidang
r
)

Dr. Ridzki Rinanto Sigit, MM. Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D.




Sekolah Pascasarjana

Form : DIK-009-00

),
.‘j't. - :/& Universitas Sahid Jakarta
i
DAFTAR HADIR SIDANG DATA
Nama RICO
NIM 2022630015
Program Studi :  Doktor limu Komunikasi
SK. Dir. SPs-Usahid : 141 1/USJ-17/N-50/2024
Hari/Tanggal Jum'at, 27 Desember 2024
I. Mahasiswa
Nama NIM Tanda Tangan
Pt
RICO 2022630015 Iﬂ'»'
L

2. Tim Penguji

No. Jabatan Nama Tanda Tangan
Ketua
I Sidang/ Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D.
Promotor .
Penguiji/Co- . : , 1k e
2 Promotor Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. ﬁj,_,-’
N T
3 Penguiji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. \1“‘ ——
—F7 X
I (¢ P
4 | Penguiji Dr. Dra. T. Titi Widaningsih, M.Si. J}:"'
5 | Penguji Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.l.Kom. {////L/’/
6 | Penguji Prof. Dr. H. Ahmad Sihabudin, M.Si. ,/4&\ e
—
7 | Sekretaris Dr. Hayu Lusianawati, M.Si.

Jakarta, 27 Desember 2024
Ketua Sidang

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D.



KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG SEBAGAI WUJUD
KARAKTER KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK
DI ERA MODERNISASI

DISERTASI

Disertas ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh
gelar Doktor pada Program Doktor Ilmu Komunikasi

Disusun Oleh:
RICO
2022630015

PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU KOMUNIKASI
SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA
2024



il

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA
PROGRAM DOKTOR ILMU KOMUNIKASI

PERNYATAAN ORISINALITAS
Dengan ini, saya menyatakan bahwa Disertasi ini adalah sepenuhnya hasil karya saya
sendiri yang telah mengikuti ketentuan-ketentuan dalam penulisan karya ilmiah.
Apabila di kemudian hari ditemukan hal-hal yang dapat dikategorikan sebagai
tindakan plagiarisme, saya siap menerima sanksi sesuai dengan ketentuan yang

berlaku.

Jakarta, Desember 2024

W
L 4

RICO
NIM. 2022560015



il

LEMBAR PERSETUJUAN DISERTASI

Judul Disertasi : Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud
Karakter Komunikasi Budaya Suku Dayak

di Era Modernisasi

Nama : Rico

NPM : 2022630015

Program Studi : Doktor Ilmu Komunikasi
Konsentrasi : Komunikasi Media

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

1. Promotor :
Prof. Andi Faisal Bakti, ML.A., ( )
Ph.D

2. Co Promotor: ( - )
Dr. Frengki Napitupulu, M.Si

Ketua Program Studi DIK Sahid

Jakarta, Desember 2024 Direktur SPs Sahid Jakarta

Dr. Ridzki Rinanto Sigit, MM Reikman DP. Aritonang, SE., Ak., SH., M.Bus., Ph.D



v

KATA PENGANTAR

Puji dan syukur saya panjatkan kepada Allah SWT atas rahmat dan karunia-Nya,
sehingga Disertasi penelitian komunikasi kualitatif ini dapat diselesaikan dengan baik.
Disertasi ini berjudul “Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karakter
Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi”. Ucapan terima kasih kepada
Promotor Bapak Prof. Andi Faisal Bakti, MA., Ph.D, Co Promotor Bapak. Dr. Frengki
Napitupulu, M.Si, Direktur Pascasaraja Bapak Reikman DP. Aritonang, SE., Ak., SH.,
M.Bus., Ph.D, Kaprodi Doktor I[lmu Komunikasi Bapak. Dr. Ridzki Rinanto Sigit, MM,
orang tua dan saudara-saudara tersayang, terutama Ibu tercinta yang tidak pernah lelah
memberikan semangat perjuangan dalam menempuh pendidikan, istri dan anak-anak
tercinta, serta seluruh Dosen, Tenaga Kependidikan dan teman-teman mahasiswa
Doktor Ilmu Komunikasi angkatan 30 yang telah memberikan dukungan, masukan, dan
motivasi sehingga Disertasi ini dapat terselesaikan.

Saya menyadari bahwa Disertasi ini masith memiliki kekurangan, meskipun telah
diusahakan dengan sebaik mungkin. Hal ini semata-mata disebabkan oleh keterbatasan
kemampuan dan kekhilafan dari saya. Namun, saya berharap masukan dari semua pihak
yang terlibat dapat membantu saya menyempurnakan Disertasi ini sehingga layak untuk

memperoleh gelar Doktor Ilmu Komunikasi dari Universitas Sahid Jakarta.

Jakarta, Desem‘per 2

2022630015



SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA
PROGRAM DOKTOR ILMU KOMUNIKASI

RICO, NIM 2022630015

KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG SEBAGAI WUJUD KARAKTER
KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK DI ERA MODERNISASI

ABSTRAK

Penelitian ini mengidentifikasi masalah utama berupa penurunan pemahaman dan
praktik Huma Betang di kalangan generasi muda suku Dayak, yang secara signifikan
mengancam kelestarian komunikasi budaya mereka di tengah arus modernisasi yang
semakin kuat. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis, menggali dan
mengembangkan struktur arsitektur dan simbol-simbol Huma Betang dapat
dipertahankan dan dilestarikan secara efektif untuk menjaga identitas budaya suku
Dayak serta untuk meningkatkan solidaritas sosial di antara anggota komunitasnya.
Pernyataan penelitian ini menyatakan bahwa pelestarian struktur dan simbol-simbol
Huma Betang merupakan elemen kunci dalam upaya menjaga komunikasi budaya suku
Dayak yang khas, terutama di tengah perubahan sosial dan budaya yang cepat terjadi di
era modern ini. Teori semiotik Ferdinand de Saussure menjadi grand teori dalam
penelitian ini dan analisis semiotika Charles Sanders Peirce serta denotasi dan konotasi
Roland Barthes diterapkan untuk memahami makna mendalam yang terkandung dalam
penanda dan petanda, serta dalam ikon, indeks, dan simbol yang terdapat dalam elemen
arsitektural dan ornamen Huma Betang. Metodologi dalam penelitian ini adalah
paradigma interpretif, metode kualitatif analisis semiotika, dengan pendekatan
transdisipliner, yang mencakup perspektif ilmu komunikasi, sosiologi, dan antropologi
etnografi, bertujuan untuk mengungkap makna budaya dan interaksi sosial yang secara
kolektif membentuk realitas masyarakat Dayak. Analisis data menunjukkan bahwa
integrasi struktur dan simbol-simbol Huma Betang dalam pendidikan dan pemahaman
budaya sangat penting untuk memastikan keberlangsungan pengetahuan dan identitas
budaya suku Dayak. Kesimpulannya, penelitian ini menekankan pentingnya
pengembangan strategi konservasi simbolik dan pendidikan budaya yang berkelanjutan
guna menjaga karakter komunikasi suku Dayak serta memperkuat identitas budaya
mereka di tengah tantangan modernisasi yang terus berkembang.

Kata Kunci: Simbol, Struktur, Huma Betang, Suku Dayak, Komunikasi Budaya,
Modernisasi



Vi

GRADUATE SCHOOL
SAHID UNIVERSITY JAKARTA
DOCTORAL PROGRAM IN COMMUNICATION SCIENCE

RICO, NIM 2022630015

Huma Betang Local Wisdom as a Character Form of Dayak Cultural
Communication in the Modernization Era

ABSTRACT

This research identifies the main problem in the form of a decline in the understanding
and practice of Huma Betang among the younger generation of the Dayak tribe, which
significantly threatens the preservation of their cultural communication amidst
increasingly strong modernization currents. The aim of this research is to analyze,
explore and develop the architectural structure and symbols of Huma Betang that can
be maintained and preserved effectively to maintain the cultural identity of the Dayak
tribe and to increase social solidarity among members of the community. This research
statement states that preserving the structure and symbols of Huma Betang is a key
element in efforts to maintain the distinctive cultural communication of the Dayak tribe,
especially in the midst of rapid social and cultural changes occurring in this modern
era. Ferdinand de Saussure's semiotic theory is the grand theory in this research and
Charles Sanders Peirce's semiotic analysis and Roland Barthes' denotation and
connotation are applied to understand the deep meaning contained in signifiers and
signifieds, as well as in icons, indices and symbols contained in architectural and
ornamental elements Huma Betang. The methodology in this research is an interpretive
paradigm, a qualitative method of semiotic analysis, with a transdisciplinary approach,
which includes the perspectives of communication science, sociology and ethnographic
anthropology, aiming to reveal the cultural meanings and social interactions that
collectively shape the reality of Dayak society. Data analysis shows that the integration
of Huma Betang structures and symbols in education and cultural understanding is very
important to ensure the continuity of knowledge and cultural identity of the Dayak tribe.
In conclusion, this research emphasizes the importance of developing symbolic
conservation strategies and sustainable cultural education in order to maintain the
communication character of the Dayak tribe and strengthen their cultural identity
amidst the challenges of ever-growing modernization.their cultural identity amidst the
challenges of ever-growing modernization.

Keywords: Symbols, Structure, Huma Betang, Dayak Tribe, Cultural Communication,
Modernization



vii

DAFTAR ISI
LEMBAR JUDUL. ...ttt ettt essbarene e 1
LEMBAR PERSETUJUAN ..ottt ettt ee e e v sesaneeeeae e ii
KATA PENGANTAR ...ttt ettt ee e 11l
ABSTRAK ..ottt ettt e e e e e e e e e e e e e e e e e e seaarereeaeees iv
BN 3 3 L N O v
LD JN O VN 2 ) PR vi
DAFTAR TABEL ...ttt viil
DAFTAR GAMBAR ...ttt e e e e e e X
BAB I PENDAHULUAN. ...ttt ettt savanene e 1
1.1 Latar Belakang Masalah ..........ccccovveiiiiiiniiniciececc 1
1.2 Identifikasi Masalah...........cccccoooviiiiiiii 12
1.3 Batasan Masalah .........eeevevieiieiieeeierieeeeereeeeseeseseeseeeressesessesssene 13
1.4 Rumusan Masalah...........cccocooiiiiii 15
1.5 Tujuan dan Pernyataan Penelitian...........ccoccoveriinieneniicneenn 16
1.6 Manfaat Penelitian ...........cccooevvviiiiiiiii 18
1.6.1 Manfaat TEOTILIS ..cceevveeeeee e 18
1.6.2 Manfaat PraktiS........ccooovieiiieie e 19
1.7 Sistematika PenuliSAmn .........evevevveeeeeeereeeeeeesererseesererereeeeeeerenene 19

2.1 Landasan Teoritis..............cccoovvriiiiinniin s 23
2.1.1 Memahami Kajian Pustaka Penelitian Terdahulu............ 23
2.1.2 Strukturalisme dalam Kerangka Berpikir Ferdinand de

SAUSUITE ..eeveieiieiiie ettt 31
2.1.3 Charles Sanders Peirce dan Kontribusinya Pada Teori
Tanda....oooeee e 48
2.1.4 Roland Barthes dan Teori Denotasi dan Konotasi.......... 57
2.2 Bingkai Konseptual..............ccooooiiiiiiice 67
2.2.1 Komunikasi Budaya.........cccooniiniiiiiiiiien, 67
2.2.2 Masyarakat Budaya dan Kearifan Lokal ................... 79
2.2.3 Posisi Huma Betang Pada Masyarakat Suku Dayak..82
2.3 Kerangka Pemikiran Penelitian ....................cccccciins 95
2.3.1 Kiritik Bagi Teori yang Ada.......c.cccevvrcviieniinecnennn, 98
2.3.2 Teori Baru yang Ditawarkan: Strukturalisme Dinamis
................................................................................... 98
2.3.3 Aplikasi Teori Strukturalisme Dinamis ..................... 99
2.3.4 Peran Peirce dan Barthes sebagai Support Analisis
SEMIOTIK ... 99
2.3.5 Penamaan Teori: Strukturalisme Dinamis ................. 100
2.3.6 Konsep Berpikir Peneliti........cccccoerciiiininiieeneen, 101
BAB III METODOLOGI PENELITIAN ......ccoooiiiiieeeeee, 103

3.1 Paradigma Penelitian ...........ccocerveiiieiiiiiiieniceee e 103

3.2 Pendekatan Penelitian .........ccccceeevieiiiieniiien e 105

3.3 Metode Peneltiain: ........cceeieeriieeiiriiiesee e 108

3.3.1 Analisis Semiotik Charles Sanders Peirce ................. 108



3.3.2  Etnografi Antropologi ......ccooeeveriirieeniiiiicseeieees 110
3.4 Sumber dan Jenis Data........cccocoeeveeiiieiieniee e 113
3.5 Metode Analisis Data.......ccceeeieeiiriiiiiiieee e 118
3.6 Verifikasi Data ......cccooeeiiieiiiiieee e 121
3.7 Keabsahan Data .........ccccceeieriiieiiieieeseeeee e 121
BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ............. 123
4.1 Gambaran Subjek Penelitian..........ccccvvveeviienniien e 123
4.1.1 Sejarah Suku Dayak........ccccccciiiiiiniiiiiiincneenene 123
4.1.2 Deskripsi Suku DayaK.......c.cccovrviiriiiieniiien e 124
4.1.3 Kelompok Suku Dayak .........cccceririiiiininiiiieninnns 127
4.1.4 Kelembagaan Dayak .........cccccocerviiiviiiieniiieniiies e 129
4.1.5 Karakter Komunikasi Suku Dayak ..........c.cccoovernnnne 132
4.1.6 Kehidupan Suku Dayak di Era Modernisasi.............. 135
4.1.7 Deskripsi Kabupaten Kapuas..........cccoceervriirinnennnns 136
4.2 Gambaran Objek Penelitian ..........cccoocvriieinniee i, 138
4.2.1 Struktur Bangunan Huma Betang.............ccccoveiennene 141
4.2.2 Simbol atau Artefak pada huma Betang .................... 145
4.3 Hasil Penelitian ........ccocceeiiriiiininniee e 148
4.3.1 Struktur Arsitektur Huma Betang Menurut
Strukturalisme Ferdinand de Saussure...........cccceeuee 148
4.3.2 Makna Simbol-simbol Huma Betang Berdasarkan
Analisis Semiotik Charles Sanders Piers ................... 172
4.3.3 Interpretasi Artefak, Ukiran, dan Relief pada Huma
Betang berdasarkan Semiotika Roland Barthes.......... 190
4.4 Pembahasan Penelitian: ........ccccccooieiiiien e 207
4.4.1 Struktur Arsitektur Huma Betang Menurut
Strukturalisme Ferdinand de Saussure..........ccc.cc...... 208
4.4.2 Makna Simbol-simbol Huma Betang Berdasarkan
Analisis Semiotik Charles Sanders Piers ................... 214
4.4.3 Interpretasi Artefak, Ukiran, dan Relief pada Huma
Betang berdasarkan Semiotika Roland Barthes......... 221
BAB V SIMPULAN DAN SARAN ..o 228
5.1 SIMPUIan ..c.oeoviiiiiic 228
5.2 IMPIKAST TEOTT .. 229
5.3 SAran-Saran .........ccceiiiieiiiiene e 230
DAFTAR PUSTAKA ... e 231

LAMPIRAN ..o s 237

viii



DAFTAR TABEL
Halaman
Tabel 1. Struktur Bangunan Huma Betang ............cccuuvcevevveenieeesiennninennn 5
Tabel 2. Simbol atau Artefak Huma Betang............cccouvceivieenieeeiiennninnnnn 6
Tabel 3. Data Huma Betang ............cccoeiiiciieeiiiiiieeseee e 7
Tabel 4. Penelitian Terdahulu .........ccooeiiiiiiiiiiii e, 25

Tabel 7. Sumber Data Primer (Informan Penelitian) ............cccoovevvrivenennen. 116

X



DAFTAR GAMBAR

Halaman
Gambar 1. HUma BetANg ...........ccoueiviiiiiiiiiis s s 2
Gambar 2. Ukiran dan Simbol pada Huma Betang .............cccueevevivnnnnenn. 3
Gambar 3. Penggalian Data .........cccccceviiiiiiiiiiiiin e 4
Gambar 4. Kerangka Konsep Penelitian.. .......cccooevviieniniincniniesecseen, 95
Gambar 5. Kerangka Kerja Penelitian.. ........cccoovviiiieniniinicneccecseee, 96
Gambar 6. Kerangka Pemikiran Penelitian.. ........c.cccoceviiiiiieniniiniecneen, 96
Gambar 7. Pendekatan Penelitian .........c.cccocviiriiniiininninicsec, 107
Gambar 8. Komponen Analisis Data.........cccoooerieiiiiiiieniieee e 120
Gambar 9. Dayak Nagju Tahun 18000an..........cceceiveriiniiniiiniiieeseee, 131
Gambar 10. Kelembagaan Suku Dayak ..........ccccoeviinieiiniinieneceseceee, 135
Gambar 11. Tata Letak Huma Betang ..........cccooeeveeiinienenseneneeeee e 148
Gambar 12. Bentuk Bangunan Huma Betang ...........c.cccoveviniineeienccnenn 149
Gambar 13. Organisasi Ruang Huma Betang ...........cccovviniinniiiccnnn 150
Gambar 14. Lantai Huma Betang..........cccoooviviiiiiiiiiicniccece 151
Gambar 15. Dinding Huma Betang...........ccoccvvviiiiiiiiciiiseecec e 152
Gambar 16. Tiang Utama Huma Betang..........cccccovoviiiniincniecceccee, 153
Gambar 17. Dinding Huma Betang...........cccooovviiiiiiieneeceeeeceeeeee 154
Gambar 18. Pengisi Ruangan Huma Betang...........ccccocoiiiiiiiiiciccceee, 155
Gambar 19. Jendela Huma Betang...........ccocvveiiiniiiiiniecece 156
Gambar 20. Tangga Huma Betang ...........ccocvvviiiiiiicineece e 156
Gambar 21. Ragam Hias Huma Betang (Dalam)..........c.ccoevviininiiiccnnnn 157

Gambar 22. Ragam Hias Huma Betang (Luar)..........cccooiiiiiiiinieeieee, 158



BAB 1
PENDAHULUAN
1.1 Latar Belakang Masalah

Indonesia, sebagai negara yang kaya akan keragaman budaya, memiliki
berbagai kearifan lokal yang telah terbentuk dan teruji oleh waktu. Salah satu suku
yang memiliki kearifan lokal yang kuat adalah suku Dayak, khususnya melalui
konsep Huma Betang. Huma Betang, sebuah rumah tradisional suku Dayak di
Kalimantan, bukan hanya sekadar tempat tinggal, tetapi juga simbol utama yang
merefleksikan kehidupan sosial, budaya, dan spiritual masyarakat Dayak. Rumah ini
mengandung nilai-nilai yang menjadi pilar utama dalam menjaga kesatuan dan
keberlanjutan budaya Dayak di tengah arus modernisasi yang semakin kuat.

Di era globalisasi dan modernisasi saat ini, kearifan lokal seperti Huma Betang
menghadapi tantangan serius. Penetrasi budaya asing melalui teknologi dan media
global telah mempercepat perubahan nilai-nilai sosial di kalangan generasi muda,
mengakibatkan erosi terhadap pemahaman dan apresiasi mereka terhadap kearifan
lokal. Smith dan Riley (P. Smith & Riley, 2008) dalam karya mereka Cultural Theory:
An Introduction menekankan bahwa modernisasi seringkali membawa homogenisasi
budaya, di mana budaya lokal mulai terkikis oleh dominasi budaya global yang
dianggap lebih modern dan superior. Kondisi ini menimbulkan krisis identitas,
khususnya di kalangan generasi muda Dayak, yang semakin terpisah dari akar budaya
mereka.

Dalam konteks Huma Betang, krisis ini tampak dalam semakin kaburnya
pemahaman generasi muda terhadap simbolisme dan makna spiritual yang

terkandung dalam setiap elemen arsitektur rumah tradisional ini. Stuart Hall (Hall,



1997) dalam Representation: Cultural Representations and Signifying Practices
menegaskan pentingnya pemahaman simbolisme dalam mempertahankan identitas
budaya, di mana simbol tidak hanya sebagai bentuk ekspresi seni tetapi juga sebagai
medium komunikasi yang menghubungkan generasi sekarang dengan warisan leluhur
mereka. Tanpa pemahaman mendalam tentang simbol-simbol ini, nilai-nilai yang
terkandung dalam Huma Betang berpotensi hilang, menggantikan struktur identitas

yang sebelumnya kaya dengan homogenitas budaya global.

Gambar 1. Penampakan Huma Betang dari Depan, Samping dan Belakang

Ferdinand de Saussure, sebagai pionir dalam studi linguistik dan penggagas
teori strukturalisme, memperkenalkan konsep bahwa bahasa adalah sistem tanda yang
terdiri dari hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified).
Strukturalisme, yang menjadi dasar dari konsep ini, menekankan bahwa makna
dibangun melalui struktur dan hubungan antara elemen-elemen dalam suatu sistem.
Culler (Culler, 2005) dalam The Pursuit of Signs menegaskan bahwa pendekatan
strukturalisme ini memberikan kerangka untuk menganalisis bagaimana elemen-
elemen budaya diatur dalam pola-pola yang membentuk makna kolektif dalam

masyarakat.



Ketika teori ini diterapkan dalam analisis arsitektur Huma Betang, kita dapat
melihat bagaimana setiap elemen, seperti ornamen dan ukiran, diatur dalam struktur
tertentu yang menyampaikan nilai-nilai budaya Dayak. Analisis semiotik Charles
Sanders Peirce melengkapi pendekatan strukturalisme ini dengan konsep triadik yang
mencakup interpretant sebagai komponen penting dalam memahami bagaimana
makna-makna ini diterima dan diinterpretasikan oleh masyarakat. Cobley (Cobley,
2010) dalam The Routledge Companion to Semiotics menyatakan bahwa kombinasi
antara pendekatan Saussure dan Peirce memungkinkan analisis yang lebih mendalam
tentang bagaimana tanda-tanda tidak hanya membentuk komunikasi, tetapi juga

membangun dan mempertahankan ideologi budaya.

Gambar 2. Salah satu Contoh Ukiran dan simbol-simbol pada Huma Betang
Yaitu Ukiran Batang Garing yang terdapat pada bangunan Huma Betang
Selain Saussure dan Peirce, pemikiran Roland Barthes juga memberikan
kontribusi penting dalam memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya, termasuk
arsitektur, berfungsi tidak hanya sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai

pembentuk ideologi. Barthes, dalam karya-karyanya, seperti yang dibahas oleh



Branston dan Stafford (Branston & Stafford, 2010) dalam The Media Student's Book,
mengembangkan konsep bahwa setiap tanda dalam budaya membawa lapisan makna,
atau yang ia sebut sebagai "denotasi" dan "konotasi". Denotasi mengacu pada makna
langsung atau literal dari sebuah tanda, sementara konotasi merujuk pada makna
tambahan atau tersirat yang muncul dari interpretasi budaya. Barthes (Barthes, 1986)
dalam Mythologies menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam budaya sering kali
beroperasi pada level konotasi untuk membentuk mitos yang diterima secara luas
tanpa dipertanyakan. Semua teori di atas termasuk dalam tradisi komunikasi yaitu
semiotika. Semiotika telah menjadi salah satu tradisipenting dalam kajian
komunikasi. Littlejohn memasukkan semiotika sebagai salah satu tradisi untuk kajian
pesan, media, budaya dan masyarakat. Di dalam tradisi ini, komunikasi didudukkan
sebagai sistem pertukaran simbol dan makna. Simbol dan makna merupakan unsur

penting bagi sebuah proses komunikasi(LittleJohn, 2012).

: W 50

Gambar 3. Penggalian Data Peneliti dengan Demang Kepala Adat Yansen I
Aden di Kediaman beliau
Dalam wawancara dengan Bapak Yansen I Aden, Demang Kepala Adat Dayak,
beliau menjelaskan bahwa Huma Betang tidak hanya merupakan bangunan fisik,

tetapi juga menyimpan makna yang sangat mendalam dalam setiap simbol, ornamen,



dan arsitekturnya. Namun, beliau menyayangkan bahwa banyak generasi muda saat
ini yang kurang memahami atau bahkan tidak mengetahui makna dari simbol-simbol
ini, yang menyebabkan erosi budaya secara perlahan.

Dengan menggunakan pendekatan Peirce, kita dapat lebih mendalam dalam
memahami bagaimana setiap elemen dalam Huma Betang berinteraksi untuk
menciptakan makna yang kompleks dan berlapis. Misalnya, ornamen pada Huma
Betang tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi, tetapi juga sebagai tanda yang
menghubungkan identitas suku Dayak dengan simbol-simbol spiritual dan sosial yang
telah diwariskan dari generasi ke generasi. Chandler (Chandler, 2022) dalam
Semiotics: The Basics menegaskan bahwa pemahaman mendalam tentang
interpretant memungkinkan analisis tentang bagaimana makna-makna ini diterima,
ditafsirkan, dan bahkan diubah oleh generasi baru.

Tabel. 1 Struktur Bangunan Huma Betang

Orientasi Bangunan -
Arah Hadap -
Tata Letak Bangunan -
Bentuk Bangunan « Alam Atas

+ Alam Tengah

« Alam Bawah
Organisasi Ruangan » Profan

* Netral

+ Sakra
Elemen Pembentuk Ruangan  Lantai

* Dinding

» Tiang

« Atap
Elemen Transis * Pintu

» Jendela

» Tangga




Tabel 2. Simbol atau Artefak pada Huma Betang

Batang Garing * DuniaAtas

» DuniaTengah

» DuniaBawah
Dandang Tiang « Awal

* PraPerkawinan
 Perkawinan

» Negeri PraLahir
» Kelahiran

» Negeri Duniawi
+ Kematian

* Ruas Akhir

» Akhir

Rajah Cacak » Kodrat Ilahi

* Masa Silam

+ Kodrat Manusia
» Keakanan

Motif + Tingang

« Dandang Tingang
« Jata

+ Tandung Muang
« Haramaung

* Hewan

« Kaaawit

» Karekot Bagjei

+ Lamantek Positif
» Lamantek Negatif

Pendekatan semiotik Peirce, jika digunakan bersama dengan strukturalisme
Saussure, memberikan kerangka teoritis yang kuat untuk menganalisis Huma Betang
sebagai teks budaya yang kaya akan makna. Ini juga memperkuat analisis dalam The
Media Student's Book, yang menunjukkan bahwa tanda-tanda dalam budaya tidak
hanya membentuk komunikasi tetapi juga membentuk identitas dan ideologi yang
mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini akan menggabungkan pendekatan

strukturalisme dan semiotik Peirce untuk memberikan analisis yang lebih



komprehensif tentang peran Huma Betang dalam mempertahankan dan
mentransmisikan nilai-nilai budaya Dayak di era modernisasi.

Modernisasi, meskipun membawa banyak kemajuan teknologi dan ekonomi,
juga membawa dampak negatif terhadap keberlanjutan budaya lokal. Robertson
(Robertson, 1992) dalam Globalization: Social Theory and Global Culture
memperingatkan tentang bahaya globalisasi yang dapat menghilangkan identitas
lokal dan meratakan perbedaan budaya. Dalam kasus Huma Betang, modernisasi
tidak hanya mengancam keberadaan fisiknya tetapi juga makna yang terkandung di
dalamnya. Tanpa upaya yang serius untuk melestarikan dan mengajarkan kembali
nilai-nilai ini kepada generasi muda, kita berisiko kehilangan tidak hanya sebuah
bangunan fisik tetapi juga identitas yang mendefinisikan karakter komunikasi suku

Dayak.

Tabel 3. Data Huma Betang

Uraian
No | NamaInforman Jabatan Jumlah Huma
Alamat
Betang
Kasi
K epariwisataan 1. Huma Betang
dan Ekonomi Manggang Utus
Bpk. Erliansyah, Pty Desa Sei Pasah
1. Kreatif Dinas
A.Md o Kecamatan
Pariwisata Kapuas Hilir
Kabupaten a
Kapuas Huma Betang
3 Kelurahan Selat
Hilir Kecamatan
. Kapuas Selat
Egzaggﬁang Huma Betang
Ivan Yulius, Dinz:\Jsay Desa PaseK
2 |spt, ME K ebudayaan Laja"’agtg
Kabupaten ecamatan
Pasak Talawang
Kapuas




Tokoh
Masyarakat,
Sejarawan,

3. |[Inop Mantan Kasubag
Dinas Kominfo
Kabupaten
Kapuas

Karakter komunikasi budaya suku Dayak yang termanifestasi melalui Huma
Betang mencerminkan nilai-nilai inti yang mendefinisikan identitas kolektif
masyarakat Dayak. Hal inilah yang ingin di kemukakan oleh James Carey bahwa
komunikasi tidak lagi ditujukan langsung pada penyebarluasan pesan melalui suatu
ruang tertentu melainkan sebagai bentuk pemeliharaan masyarakat dalam suatu
waktu, bukan suatu tindakan menanamkan informasi melainkan bentuk penghadiran
suatu keyakinan bersama. Jika model transmisi komunikasi ialah sebagai
penyebarluasan pesan melewati wilayah geografi tertentu untuk tujuan kontrol, maka
komunikasi dalam konsepsi ritual dilihat sebagai bentuk seremoni yang menarik
orang untuk bersama-sama menjadi pengikut dan menjadi bagian sebuah komunitas
tertentu(Carey & Adam, 2008). Huma Betang bukan hanya struktur fisik, melainkan
sebuah simbol yang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Dayak, di mana nilai-
nilai kebersamaan, solidaritas, dan toleransi menjadi pilar utama dalam membangun
hubungan sosial di komunitas mereka. Huma Betang berfungsi sebagai medium
komunikasi yang memperkuat identitas budaya dan memfasilitasi transfer nilai-nilai
ini antar generasi.

Dalam kajian terkini, Williams dan Handcock (2015) dalam artikel mereka yang
dipublikasikan di Journal of Communication & Cultural Studies menekankan
pentingnya komunikasi budaya dalam menjaga identitas komunitas tradisional di

tengah tekanan globalisasi. Hal ini sejalan dengan pernyataan Andi Faisal Bakti



bahwa komunikasi dan budaya saling bermusuhan dan juga saling melengkapi.(Bakti,
2004) Menurut Jakob lauring dalam buku (Bakti, 2021) komunikasi budaya sendiri
merupakan komunikasi dalam ranah budaya dan kelompok sosial yang berbeda, atau
bagaimana budaya memengaruhi komunikasi. Mereka menyoroti bahwa simbol-
simbol budaya seperti Huma Betang memainkan peran kunci dalam memperkuat
ikatan sosial dan memastikan bahwa nilai-nilai tradisional tetap relevan dalam
konteks modern. Huma Betang sebagai simbol komunikasi budaya tidak hanya
penting bagi masyarakat Dayak, tetapi juga menjadi contoh bagaimana komunitas
dapat memanfaatkan simbol-simbol budaya untuk mempertahankan identitas di
tengah perubahan sosial yang cepat.

Modernisasi sering kali membawa perubahan dalam cara pandang dan perilaku
masyarakat, yang dapat berdampak pada erosi nilai-nilai budaya lokal. Smith dan
Watson (Erll et al, 2008) dalam buku mereka Cultural Memory Studies: An
International and Interdisciplinary Handbook menjelaskan bahwa modernisasi dapat
menyebabkan "amnesia budaya," di mana masyarakat mulai kehilangan ingatan
kolektif tentang nilai-nilai dan tradisi yang mendefinisikan identitas mereka. Dalam
konteks Huma Betang, amnesia budaya ini terlihat dalam berkurangnya pengetahuan
dan pemahaman generasi muda Dayak tentang makna dan simbolisme yang
terkandung dalam rumah adat mereka.

Sebagai wujud dari karakter komunikasi budaya suku Dayak, Huma Betang
tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai ruang di mana nilai-
nilai komunal dan solidaritas dipraktekkan dan dipertahankan. Giddens (Giddens &
Sutton, 2021) dalam artikelnya di International Journal of Cultural Studies

menyatakan bahwa ruang-ruang komunal seperti Huma Betang memainkan peran



10

penting dalam membentuk identitas kolektif dan memperkuat ikatan sosial dalam
komunitas. Melalui praktik sehari-hari di Huma Betang, masyarakat Dayak dapat
mempertahankan nilai-nilai komunal mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai
tersebut ditransfer ke generasi berikutnya.

Namun, modernisasi juga membawa tantangan tersendiri. Turner (Pieterse,
2019) dalam Globalization and Culture: Global Mélange mencatat bahwa modernisasi
sering kali menuntut perubahan dalam struktur sosial dan budaya yang dapat
mengancam keberlangsungan tradisi-tradisi lokal. Dalam konteks Huma Betang,
modernisasi dapat mengubah cara masyarakat Dayak berinteraksi dengan simbol-
simbol budaya mereka, yang dapat mengakibatkan perubahan dalam cara mereka
memahami dan menginterpretasikan nilai-nilai yang terkandung dalam Huma Betang.
Oleh karena itu, penting untuk menyoroti bagaimana modernisasi dapat memengaruhi
karakter komunikasi budaya Dayak dan bagaimana komunitas dapat merespons
tantangan ini untuk memastikan kelangsungan nilai-nilai tradisional mereka.

Dalam konteks pelestarian budaya, regulasi dan kebijakan pemerintah
memainkan peran penting dalam memastikan keberlanjutan nilai-nilai lokal.
Indonesia telah mengakui pentingnya menjaga kearifan lokal melalui berbagai
undang-undang dan peraturan. Undang-Undang Dasar 1945 Pasal 28I ayat (3),
misalnya, menyatakan bahwa identitas budaya dan hak masyarakat tradisional
dihormati selaras dengan perkembangan zaman dan peradaban. Ini menunjukkan
bahwa negara memiliki tanggung jawab untuk memastikan bahwa identitas budaya
seperti yang diwakili oleh Huma Betang tetap dihormati dan dilestarikan.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan

Kebudayaan menekankan perlunya pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan



11

pembinaan kebudayaan untuk meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi
budaya Indonesia di tengah peradaban dunia. Huma Betang, sebagai representasi
kearifan lokal suku Dayak, harus diposisikan dalam kerangka kebijakan ini sebagai
salah satu objek pemajuan kebudayaan yang perlu mendapatkan perhatian khusus dari
pemerintah daerah maupun nasional.

Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang
Kelembagaan Adat Dayak juga memperkuat komitmen ini dengan menggarisbawahi
pentingnya falsafah hidup "Budaya Huma Betang atau Belom Bahadat", yang
diartikan sebagai perilaku hidup yang menjunjung tinggi kejujuran, kesetaraan,
kebersamaan, dan toleransi. Regulasi ini menunjukkan bahwa nilai-nilai yang
terkandung dalam Huma Betang bukan hanya penting secara budaya, tetapi juga
memiliki relevansi dalam konteks sosial dan hukum sebagai fondasi dari struktur
kehidupan masyarakat Dayak.

Meskipun ada berbagai regulasi yang mendukung pelestarian Huma Betang,
tantangan terbesar adalah bagaimana memastikan bahwa nilai-nilai ini tetap hidup di
tengah perubahan sosial yang dibawa oleh modernisasi. Robertson (Robertson, 1992)
dalam bukunya Globalization: Social Theory and Global Culture mencatat bahwa
regulasi saja tidak cukup; perlu ada upaya yang lebih holistik yang melibatkan
pendidikan, peningkatan kesadaran, dan integrasi nilai-nilai budaya ke dalam
kehidupan sehari-hari generasi muda.

Dalam konteks Huma Betang, pendidikan dan sosialisasi menjadi kunci untuk
memastikan bahwa nilai-nilai ini dapat diteruskan ke generasi mendatang. Bourdieu
(Bourdieu, 1990) dalam The Logic of Practice menegaskan pentingnya praktek

budaya dalam mempertahankan identitas sosial, di mana nilai-nilai dan norma-norma



12

budaya tidak hanya diajarkan tetapi juga dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.
Oleh karena itu, upaya pelestarian Huma Betang harus melibatkan tidak hanya
pelindungan fisik terhadap bangunan dan struktur, tetapi juga revitalisasi nilai-nilai
yang diwakili oleh Huma Betang dalam bentuk praktek sosial dan budaya yang nyata.

Penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana regulasi dan kebijakan yang ada
dapat diimplementasikan secara efektif untuk mendukung pelestarian Huma Betang
sebagai simbol karakter komunikasi budaya suku Dayak. Dengan menggabungkan
analisis teoritis dan kajian lapangan, penelitian ini bertujuan untuk memberikan
rekomendasi yang dapat digunakan oleh pembuat kebijakan, praktisi budaya, dan
komunitas lokal untuk memastikan bahwa Huma Betang tetap relevan dan dihormati
di era modernisasi.

Melalui penelitian ini, diharapkan dapat ditemukan strategi-strategi yang dapat
digunakan oleh masyarakat Dayak untuk mempertahankan dan memperkuat karakter
komunikasi budaya mereka di tengah modernisasi. Dengan mengeksplorasi makna
simbolis Huma Betang dan bagaimana nilai-nilai tradisional dapat diadaptasi dalam
konteks modern, penelitian ini berusaha untuk memberikan panduan praktis bagi
upaya pelestarian budaya yang berkelanjutan.

Penelitian ini akan menjadi kontribusi yang signifikan dalam literatur tentang
komunikasi budaya dan pelestarian identitas lokal di era globalisasi, sekaligus
memberikan model bagi komunitas-komunitas lain yang menghadapi tantangan

serupa.



13

1.2 Identifikasi Masalah

1. Modernisasi menyebabkan perubahan gaya hidup dan kebutuhan fungsional, yang
berkontribusi pada modifikasi struktur arsitektur Huma Betang, sehingga
memengaruhi kemampuannya untuk tetap berperan sebagai pusat kehidupan
sosial dan budaya masyarakat Dayak.

2. Kurangnya perhatian dan pemeliharaan dari generasi muda menyebabkan
beberapa Huma Betang mengalami penurunan kondisi, yang berpotensi
mengurangi keberlangsungan fisik dan simbolis Huma Betang sebagai warisan
budaya Dayak.

3. Urbanisasi dan perkembangan perkotaan di Kalimantan menciptakan tantangan
bagi struktur tradisional Huma Betang, yang harus beradaptasi dengan lingkungan
yang berubah tanpa kehilangan esensinya sebagai simbol kehidupan komunal
Dayak.

4. Generasi muda Dayak semakin kehilangan pemahaman dalam memahami makna
simbolis dari ornamen dan ukiran di Huma Betang, yang berdampak pada upaya
pelestarian nilai-nilai budaya Dayak.

5. Fungsi ornamen di Huma Betang mengalami pergeseran dari elemen yang kaya
makna spiritual dan budaya menjadi lebih dekoratif, yang dapat mengurangi
kedalaman nilai-nilai budaya yang telah lama dijaga oleh masyarakat Dayak.

6. Dampak budaya asing melalui media dan teknologi modern mulai tercermin
dalam perubahan desain ornamen di Huma Betang, yang berisiko mengurangi

keaslian dan identitas asli ornamen-ornamen tersebut.



14

7. Filosofi hidup masyarakat Dayak yang diwakili oleh Huma Betang semakin

jarang diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari generasi muda, yang dapat
melemahkan identitas budaya dan nilai-nilai tradisional Dayak.

Modernisasi mendorong terjadinya perubahan dalam pemaknaan Huma Betang,
yang menimbulkan tantangan dalam menjaga keseimbangan antara adaptasi bagi

kehidupan kontemporer dan pelestarian esensi tradisional Huma Betang.

1.3 Batasan Masalah

1.

Ruang Lingkup Geografis: Penelitian ini dibatasi pada kajian tentang Huma
Betang sebagai representasi budaya suku Dayak di Kalimantan Tengah. Penelitian
ini tidak akan mencakup Huma Betang yang berada di luar Kalimantan Tengah,
atau struktur bangunan lain yang memiliki fungsi serupa tetapi berbeda dalam

konteks budaya dan geografis.

2. Aspek Teoretis:

Strukturalisme menurut Ferdinand de Saussure akan digunakan sebagai Grand
Theory. Teori ini akan menjadi landasan utama dalam memahami bagaimana
struktur arsitektur Huma Betang berfungsi dalam membentuk dan
mempertahankan karakter komunikasi budaya suku Dayak. Strukturalisme
memberikan kerangka untuk menganalisis elemen-elemen arsitektur sebagai
tanda-tanda yang berhubungan dalam sebuah sistem, yang secara kolektif
membentuk makna budaya.

Semiotika Charles Sanders Peirce akan digunakan sebagai metode analisis.
Pendekatan semiotik ini memungkinkan analisis mendalam tentang

bagaimana simbol-simbol, ornamen, dan artefak dalam Huma Betang



15

diinterpretasikan dan dipahami oleh masyarakat Dayak. Fokus utama akan
diberikan pada komponen interpretant dalam konsep triadik Peirce, yang
membantu menjelaskan bagaimana makna terbentuk dan dipertahankan dalam
konteks budaya.

- Denotasi dan Konotasi menurut Roland Barthes akan digunakan secara
terbatas dan sewaktu dibutuhkan. Teori ini akan diterapkan untuk memberikan
lapisan tambahan dalam analisis, khususnya ketika diperlukan untuk
memahami bagaimana simbol-simbol tertentu dalam Huma Betang mungkin
memiliki makna yang lebih dalam atau berlapis (konotatif) di luar makna
literalnya (denotatif). Penggunaan teori Barthes ini akan bersifat
komplementer dan hanya digunakan ketika analisis membutuhkan perspektif
yang lebih luas tentang bagaimana simbol-simbol budaya dapat membentuk
atau memperkuat ideologi yang ada.

3. Ruang Lingkup Subjek Penelitian: Penelitian ini berfokus pada komunitas Dayak,
khususnya mereka yang terlibat langsung dalam pelestarian dan pemeliharaan
Huma Betang, termasuk para tetua adat, pemimpin komunitas, dan generasi muda
yang tinggal atau berhubungan dengan Huma Betang. Penelitian ini tidak
mencakup komunitas Dayak yang tidak memiliki keterlibatan langsung dengan
Huma Betang.

4. Waktu Penelitian: Penelitian ini dibatasi pada kajian kondisi Huma Betang dan
nilai-nilai budaya Dayak di era modernisasi, khususnya dalam kurun waktu 10
tahun terakhir (2014-2024). Penelitian ini tidak akan mencakup perubahan yang
terjadi  sebelum periode tersebut, kecuali dalam konteks sejarah untuk

memberikan latar belakang yang diperlukan.



16

5. Keterbatasan Data: Penelitian ini akan mengandalkan data primer yang diperoleh
melalui wawancara dengan informan kunci dan observasi lapangan, serta data
sekunder yang diperoleh dari literatur yang relevan. Keterbatasan data akan
mencakup kemungkinan adanya kesenjangan informasi atau ketidaksesuaian
interpretasi dari sumber-sumber yang digunakan.

6. Pendekatan Penelitian: Penelitian ini akan menggunakan pendekatan interpretif.
Fokus utama adalah pada eksplorasi mendalam pada makna struktur, simbolisme,
dan peran Huma Betang dalam mempertahankan identitas budaya Dayak.
Penelitian ini tidak akan menggunakan pendekatan kuantitatif atau metode
statistik dalam analisis data.

7. Aspek Komparatif: Penelitian ini tidak akan membandingkan Huma Betang
dengan struktur bangunan adat lainnya di luar komunitas Dayak. Fokusnya adalah
pada Huma Betang sebagai entitas tunggal yang dianalisis secara mendalam
dalam konteks budaya Dayak.

8. Lingkup Interdisipliner: Walaupun penelitian ini menyentuh aspek-aspek
arsitektur, seni, dan budaya, fokus utamanya adalah pada aspek komunikasi
budaya. Pendekatan interdisipliner lainnya akan digunakan secara terbatas dan

hanya dalam konteks yang mendukung analisis utama.

1.4 Rumusan Masalah
Dari rumusan pokok tersebut di atas muncul sejumlah pertanyaan penelitian

(reseaech questions) yang akan menjadi fokus peneliti, di antaranya:



17

1.4.1 Mayor

Bagaimana Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karateker
Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi?
1.4.2 Minor

1. Seperti apa struktur arsitektur Huma Betang berfungsi dalam membahasakan
karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi menurut
strukturalisme Ferdinand de Saussure?

2. Sejauh mana makna simbol-simbol Huma Betang dalam mewujudkan karakter
komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi dipahami berdasarkan analisis
semiotik Charles Sanders Peirce?

3. Mengapa interpretasi denotasi dan konotasi simbol-simbol, artefak, ukiran, dan
relif pada Huma Betang penting dalam memahami karakter komunikasi suku

Dayak di era modernisasi?

1.5 Tujuan & Pernyataan Penelitian
1.5.1 Tujuan Penelitian
1. Menganalisis fungsi struktur arsitektur Huma Betang dalam membentuk
karakter pesan komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi menurut
strukturalisme Ferdinand de Saussure.
2. Menggali pemahaman tentang makna simbol-simbol Huma Betang dalam
mewujudkan karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi

berdasarkan analisis semiotika Charles Sanders Peirce.



18

3. Mengembangkan interpretasi denotasi dan konotasi tentang pentingnya
simbol-simbol, artefak, ukiran, dan relief pada Huma Betang dalam memahami

karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi.

1.5.2 Pernyataan Penelitian

Utama:

Dalam arus modernisasi yang semakin menggerus nilai-nilai tradisional,

kearifan lokal Huma Betang sebagai manifestasi karakter komunikasi suku

Dayak berada di persimpangan kritis. Tantangan terbesar adalah

mempertahankan relevansi dan pemaknaan simboliknya yang terancam oleh

globalisasi dan pengaruh budaya luar, sehingga menuntut strategi pelestarian
yang tidak hanya adaptif tetapi juga transformatif, agar nilai-nilai budaya ini
tidak hanya bertahan tetapi juga berkembang dalam konteks yang berubah.

Pendukung:

1. Dokumen sejarah dan analisis strukturalisme mengungkapkan bahwa
struktur dan simbolisme Huma Betang bukan hanya sebagai alat
komunikasi, tetapi juga sebagai fondasi identitas budaya suku Dayak yang
mengikat komunitas dan menjaga harmoni sosial. Dalam konteks
modernisasi, fungsi ini terancam mengalami dekonstruksi tanpa upaya
yang serius dalam mengintegrasikan simbol-simbol tradisional dengan
nilai-nilai kontemporer yang berkembang. (Sumber: Buku Lembaga
Kedamangan dan Hukum Adat Dayak Ngaju).

2. Observasi lapangan menunjukkan adanya fragmentasi pemaknaan di

kalangan generasi muda Dayak Ngaju terhadap simbol-simbol Huma



19

Betang. Proses semiosis yang terjadi tidak hanya menunjukkan perubahan
pemahaman tetapi juga mengindikasikan potensi hilangnya nilai-nilai
esensial dalam struktur komunikasi budaya, yang dipengaruhi oleh
interaksi dengan budaya modern dan teknologi digital. (Sumber: Observasi
Penelitian Lapangan).

Wawancara dengan tokoh-tokoh suku Dayak Ngaju mengungkapkan
bahwa meskipun terjadi pergeseran makna akibat modernisasi, terdapat
ketahanan budaya yang kuat melalui upaya reinterpretasi simbol-simbol
Huma Betang. Ini mencerminkan strategi resistensi budaya yang tidak
hanya mempertahankan nilai-nilai tradisional, tetapi juga menciptakan
ruang baru bagi pemaknaan simbolik yang relevan dengan perubahan
zaman. (Sumber: Wawancara Penelitian).

Observasi di Huma Betang di Sei Pasah, Kecamatan Kapuas Hilir,
menunjukkan bahwa struktur fisik Huma Betang tetap menjadi jangkar
penting dalam menjaga solidaritas sosial suku Dayak Ngaju, yang
beradaptasi dengan dinamika modernisasi. Struktur ini bukan hanya
simbol fisik tetapi juga representasi kolektif identitas budaya yang harus
dijaga melalui pembaruan kontekstual agar tetap relevan di era globalisasi.
(Sumber: Observasi Penelitian).

Diskusi kelompok fokus dengan anggota suku Dayak Ngaju
mengungkapkan bahwa strategi-strategi budaya yang diterapkan tidak
hanya bertujuan melestarikan simbol-simbol dan artefak Huma Betang,
tetapi juga menegaskan kembali identitas budaya melalui interpretasi yang

kontekstual dan transformatif, yang memungkinkan nilai-nilai tradisional



20

bertahan dan berkembang dalam lanskap budaya yang terus berubah.

(Sumber: Diskusi Kelompok Fokus Penelitian).

1.6 Manfaat Penelitian

1.6.1 Manfaat Teoretis

1.

Penelitian ini akan memperkaya literatur dan pengetahuan tentang semiotika
dan strukturalisme, khususnya dalam konteks komunikasi budaya suku Dayak
melalui analisis struktur arsitektur dan simbolisme Huma Betang.

Hasil penelitian ini memberikan kontribusi yang signifikan dalam
pengembangan konsep semiotika, terutama melalui penerapan konsep triadik
Charles Sanders Peirce sebagai metode analisis utama untuk memahami
makna simbol-simbol Huma Betang dalam masyarakat Dayak. Selain itu,
konsep denotasi dan konotasi dari Roland Barthes diterapkan untuk
mengungkap bagaimana simbol-simbol tersebut tidak hanya memiliki makna
literal (denotatif), tetapi juga makna tambahan yang lebih dalam dan berlapis
(konotatif), sesuai dengan ideologi dan nilai-nilai budaya yang berlaku.
Penggunaan teori Barthes ini melengkapi pendekatan Peirce dengan
memberikan lapisan analisis tambahan, sehingga dapat menunjukkan
bagaimana makna terbentuk, diterima, dan diinterpretasikan dalam konteks
budaya yang kaya akan simbolisme.

Penelitian ini diharapkan menjadi referensi penting bagi studi-studi
selanjutnya yang ingin mengkaji lebih dalam tentang komunikasi budaya

dalam masyarakat adat, khususnya suku Dayak Ngaju, dengan pendekatan



21

multi-teoretis yang mencakup semiotika Peirce, strukturalisme Saussure, dan
teori Barthes.
1.6.2 Manfaat Praktis

1. Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai bahan pertimbangan bagi
masyarakat Dayak dalam melestarikan dan mengaplikasikan nilai-nilai Huma
Betang dalam kehidupan sehari-hari, khususnya dalam konteks komunikasi
budaya.

2. Penelitian ini juga dapat memberikan rekomendasi kepada pemerintah dan
lembaga kebudayaan untuk lebih memahami dan menghargai keunikan
komunikasi budaya suku Dayak melalui Huma Betang, serta membantu dalam
merumuskan kebijakan yang mendukung pelestarian budaya lokal.

3. Hasil penelitian ini dapat dijadikan landasan untuk pengembangan kurikulum
pendidikan yang berfokus pada pemahaman dan apresiasi terhadap kekayaan
budaya lokal, seperti Huma Betang, sehingga dapat diperkenalkan kepada
generasi muda melalui pendidikan formal.

1.7 Sistematika Penulisan

Disertasi ini secara sistematis terdiri dari lima bab, dengan rincian sebagai
berikut: Disertasi dimulai dengan BAB I yang berisi pendahuluan, di mana diuraikan
latar belakang masalah yang difokuskan pada deskripsi dan argumentasi masalah
dalam konteks das sein dan das sollen dari fenomena yang diteliti, untuk menilai
kelayakan argumentasi, urgensi, serta relevansi penelitian. Selain itu, bab ini juga
mencakup identifikasi masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, serta signifikansi
penelitian baik pada tataran teoretis maupun praktis, termasuk penelitian terkait dan

sistematika penulisan.



22

BAB II membahas kerangka dan paradigma teoretis secara mendalam,
termasuk kajian pustaka yang bertujuan untuk membandingkan penelitian ini dengan
penelitian sebelumnya. Bab ini juga menguraikan perspektif penelitian, yang
menunjukkan sudut pandang peneliti terhadap masalah atau fenomena yang diteliti.
Selain itu, bab ini menjelaskan teori-teori yang digunakan, termasuk sejarah teori dan
para tokoh yang mengembangkannya, serta menjelaskan keterkaitan antara teori dan
fenomena atau masalah penelitian.

Sebagai bagian dari karya ilmiah, metodologi penelitian dibahas dalam BAB
III, yang menjelaskan sifat penelitian yang sesuai dengan paradigma dan teori yang
digunakan. Bab ini juga mencakup metode yang dipakai, prosedur penelitian yang
dilakukan oleh peneliti, serta teknik analisis yang digunakan untuk mengolah data
empiris yang diperoleh dari lapangan.

BAB IV berisi hasil penelitian yang dikumpulkan dari lapangan serta analisis
terhadap fenomena tersebut. Hasil penelitian ini mencakup konsep-konsep yang
relevan dengan penelitian, gambaran umum objek penelitian, temuan dan analisis
data, serta kritik, kendala, dan rekomendasi yang dihasilkan. Bab IV akan dibahas
setelah peneliti menyelesaikan tahapan seminar proposal disertasi dan melakukan
studi lapangan.

BAB V berfungsi sebagai penutup, memuat kesimpulan dari penelitian.
Kesimpulan ini merangkum secara garis besar seluruh penelitian yang telah
dilakukan. Melalui bab ini, peneliti menarik kesimpulan berdasarkan hasil yang
dipaparkan di BAB IV, dengan tujuan untuk menjawab poin-poin dari pertanyaan
penelitian dan tujuan penelitian yang telah diuraikan di BAB 1. Bab ini akan dibahas

setelah peneliti menyelesaikan tahapan seminar sidang data disertasi.



23

BAB 11
KAJIAN PUSTAKA

2.1 Landasan Teoretis
2.1.1 Memahami Kajian Pustaka Penelitian Terdahulu

Untuk memperkuat landasan teoretis dan metodologis, penelitian ini dimulai
dengan kajian pustaka dalam beberapa penelitian terdahulu yang memiliki relevansi
dengan topik Huma Betang sebagai simbol budaya dan alat komunikasi dalam
masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah. Kajian ini tidak hanya mencakup
penelitian yang berkaitan langsung dengan budaya Dayak, tetapi juga melibatkan
penelitian dari berbagai konteks budaya lainnya yang memberikan wawasan tentang
peran arsitektur tradisional dalam mempertahankan identitas budaya di tengah
modernisasi.

Penelusuran literatur dilakukan dengan mencakup jurnal-jurnal nasional dan
internasional yang memiliki reputasi baik dan memberikan kontribusi signifikan
dalam bidang studi budaya dan komunikasi. Penelitian terdahulu ini secara sistematis
diklasifikasikan berdasarkan tujuan penelitian, metode yang digunakan, serta hasil
yang diperoleh. Dengan cara ini, pembahasan ini memungkinkan peneliti untuk
mengidentifikasi kesenjangan dalam penelitian sebelumnya dan merumuskan
kontribusi baru yang dapat diberikan oleh penelitian ini.

Sebagai contoh, penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Wardani et al.
(Wardani et al., 2020) mengenai keberlanjutan kearifan budaya di rumah Betang
Dayak Ngaju telah memberikan wawasan berharga tentang bagaimana arsitektur
tradisional dapat memainkan peran penting dalam menjaga identitas budaya. Namun,
penelitian ini tidak menyoroti secara mendalam bagaimana simbolisme dalam

arsitektur tersebut berfungsi sebagai alat komunikasi budaya. Penelitian ini berupaya



24

untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan menekankan pada analisis simbolisme
dalam Huma Betang dan perannya dalam komunikasi budaya Dayak di era
modernisasi.

Selain itu, penelitian oleh Smith et al. (2018) yang mengkaji peran arsitektur
vernakular dalam mempertahankan identitas budaya di tengah arus globalisasi juga
memberikan pandangan yang relevan. Meskipun penelitian ini menunjukkan
pentingnya arsitektur vernakular sebagai penghubung antara masa lalu dan masa kini,
penelitian tersebut kurang membahas bagaimana elemen-elemen simbolik dalam
arsitektur digunakan sebagai sarana komunikasi untuk mempertahankan identitas
budaya. Dalam konteks ini, penelitian yang diusulkan berfokus pada peran Huma
Betang sebagai simbol budaya dan media komunikasi yang kritis dalam masyarakat
Dayak, memberikan kontribusi baru dalam pemahaman mengenai hubungan antara
arsitektur tradisional dan identitas budaya.

Selanjutnya, tabel berikut menyajikan rangkuman dari beberapa penelitian
terdahulu yang dipilih berdasarkan relevansinya dengan fokus penelitian ini. Tabel
ini mencakup penelitian yang dilakukan baik di konteks nasional maupun
internasional, dengan tujuan untuk memberikan pandangan komprehensif mengenai
bagaimana arsitektur vernakular seperti Huma Betang dapat berfungsi sebagai

medium komunikasi dan simbol identitas budaya.



Tabel 4. Penelitian Terdahulu

25

No Peneliti Judul Tujuan Penelitian Toeri dan Metode | Hasil Penelitian Kritik Perbedaan dengan
Penelitian Penelitian ini
1 | Dakir (Dakir, Pengelolaan Budaya Menganalisis proses Teori Konsensus dan | Model Menghasilkan Penelitian ini lebih
2017) Inklusif Berbasis Nilai | pengelolaan nilai Inklusi Sosial pengelolaan kajian fokus pada aspek
Belom Bahadat pada budaya belom bahadat konsensus mendalam simbolisme dalam
Huma Betang dan dalam menciptakan Paradigma: budaya belom tentang Huma Betang
Transformasi Sosial budaya kehidupan Interpretif, bahadat transformasi sebagai medium
Masyarakat Dayak inklusif dan Pendekatan: membawa sosial, namun komunikasi dan
Kalimantan Tengah transformasi sosial Kualitatif, Subjek & | perubahan nilai, | tidak menyoroti | identitas budaya
pada masyarakat Objek: Masyarakat cara pandang, secara spesifik Dayak, yang tidak
Dayak di Huma Dayak dan Huma dan sikap aspek dibahas dalam
Betang. Betang, Sumber & inklusif serta simbolisme penelitian
Jenis Data: memperkuat dalam konteks sebelumnya.
Observasi, integrasi sosial | budaya.
wawancara, dan antar individu
dokumen, Analisis dan kelompok.
Data: Analisis teks
2. | Anggraini Internalisasi Nilai-nilai | Menggali nilai-nilai Teori Pendidikan Nilai-nilai Meskipun Penelitian ini akan
(Anggraini, Pendidikan Karakter kearifan lokal dan Karakter. seperti Huma berhasil mendalami
2016) pada Masyarakat Adat | metode internalisasi Betang, mengidentifikasi | bagaimana nilai-nilai
Dayak Ngaju nilai-nilai tersebut Paradigma: Habaring nilai-nilai tersebut
pada masyarakat adat | Konstruktivis, Hurung, dan tradisional, diterjemahkan dalam
Dayak Ngaju. Pendekatan: Hatamuei lingu | penelitian ini simbolisme Huma
Etnografis, Subjek & | nalatai kurang Betang dan perannya
Objek: Masyarakat hapangkaja mendalami dalam komunikasi
Adat Dayak Ngaju, karende bagaimana nilai- | budaya.

Sumber & Jenis

malempang

nilai tersebut




26

Data: Wawancara masih dipegang | berfungsi dalam
mendalam, observasi | teguh oleh konteks
partisipatif, Analisis | penduduk desa | komunikasi dan
Data: Analisis Pemantang. modernisasi.
tematik
Apandie & Ar Huma Betang: Mengeksplorasi nilai Teori Identitas Huma Betang Fokus utama Penelitian ini akan
(Apandie & Ar, | Identitas Moral filosofis pada Huma Budaya mencerminkan | penelitian ini lebih fokus pada
2019) Kultural Suku Dayak | Betang dan langkah identitas moral | adalah pada analisis struktural
Ngaju Kalimantan revitalisasi Paradigma: Positivis, | kultural, aspek moral dan simbolik Huma
Tengah kebudayaan guna Pendekatan: termasuk kultural, namun | Betang dalam
memperkuat identitas | Kualitatif-Etnografi, | kebersamaan, kurang membentuk dan
moral kultural. Subjek & Objek: toleransi, dan menekankan mempertahankan
Komunitas Dayak demokrasi pada analisis karakter komunikasi
Ngaju, Sumber & dalam struktural dan budaya Dayak di era
Jenis Data: Studi kehidupan suku | simbolik dalam | modernisasi.
lapangan dan Dayak. konteks
dokumen sejarah, arsitektur dan
Analisis Data: komunikasi.
Analisis naratif
Simatupang & Filosofi Huma Betang | Menggali nilai-nilai Teori Pluralisme Falsafah Huma | Penelitian ini Penelitian ini akan
Beka dan Keberagaman sebagai falsafah dalam | Budaya Betang terkait berfokus pada lebih menekankan
(Simatupang & | Masyarakat Dayak Huma Betang dan erat dengan nilai-nilai sosial | pada bagaimana
Beka, 2022) keberagaman Paradigma: nilai-nilai dan falsafah, nilai-nilai falsafah
masyarakat Dayak. Interpretif, kebersamaan, namun tidak tersebut diwujudkan
Pendekatan: gotong royong, | membahas melalui arsitektur

Kualitatif, Subjek &
Objek: Masyarakat
Dayak, Sumber &
Jenis Data:

dan toleransi,
serta memiliki
relevansi dalam
kehidupan

bagaimana nilai-
nilai tersebut
diartikulasikan
melalui struktur

dan simbolisme

dalam Huma Betang
dan perannya dalam
komunikasi budaya.




27

Wawancara masyarakat arsitektur dan
mendalam, Analisis Dayak. simbolisme.
Data: Analisis isi
Ahmadi et al. Analisis Falsafah Menganalisis falsafah | Teori Resolusi Falsafah Huma | Fokus utama Penelitian ini akan
(Ahmadi et al., | Huma Betang Sebagai | Huma Betang sebagai | Konflik Betang dapat pada aspek lebih mendalami
2022) Sarana Rekonstruksi sarana rekonstruksi digunakan rekonstruksi bagaimana falsafah
Perdamaian Pasca perdamaian pasca Paradigma: sebagai perdamaian, Huma Betang
Konflik Suku Dayak- | konflik antara suku Konstruktivis, pedoman hidup | namun tidak diartikan dalam
Madura di Kalimantan | Dayak dan Madura di | Pendekatan: dan sebagai membahas komunikasi budaya
Tengah Kalimantan Tengah. Kualitatif, Subjek & | sarana aspek dan identitas Dayak
Objek: Masyarakat rekonstruksi komunikasi serta bagaimana ia
Dayak dan Madura di | perdamaian budaya yang dipertahankan di era
Kalimantan Tengah, | serta terjadi melalui modernisasi.
Sumber & Jenis pembangunan Huma Betang.
Data: Wawancara perdamaian
mendalam dan studi | yang
literatur, Analisis berkelanjutan.
Data: Analisis naratif
Chan (Chan, Temple-Building and | Menganalisis Teori Warisan Pembangunan Meskipun Penelitian ini akan
2005) Heritage in China pandangan penduduk | Budaya kuil sebagai mengidentifikasi | lebih menekankan
mengenai keberadaan tempat ibadah, fungsi kuil pada bagaimana
kuil di daratan Cina Paradigma: Positivis, | menarik sebagai simbol | arsitektur dan
dan pengaruhnya Pendekatan: wisatawan, dan | identitas, simbolisme Huma
terhadap identitas Deskriptif, Subjek & | memperkuat penelitian ini Betang berfungsi
Tionghoa. Objek: Kuil-kuil di identitas tidak membahas | sebagai medium
Cina, Sumber & Jenis | Tionghoa aspek komunikasi budaya
Data: Studi lapangan | melalui komunikasi yang membentuk
dan dokumentasi, simbolisme yang terjadi identitas dan
melalui mempertahankan




28

Analisis Data: yang diterapkan | simbolisme nilai-nilai budaya
Analisis deskriptif dalam arsitektur. | tersebut. Dayak di era
modernisasi.
Ghate et al. Cultural norms, Mengetahui respon Teori Normatif Norma bersama | Fokus utama Penelitian ini akan
(Ghate et al., cooperation, and komunitas adat Budaya. dalam penelitian ini mendalami
2013) communication: taking | terhadap norma komunitas adat | adalah pada bagaimana
experiments to the bersama yang sangat Paradigma: Positivis, | sangat kuat, norma bersama | simbolisme dalam
field in indigenous kuat sehingga Pendekatan: sehingga dan Huma Betang
communities komunikasi tidak Eksperimen komunikasi pengambilan berfungsi sebagai
diperlukan dalam lapangan, Subjek & cenderung keputusan, bagian dari norma
pengambilan Objek: Komunitas menyeragamkan | namun kurang budaya yang
keputusan kooperatif. | adat di berbagai hasil kelompok. | menekankan membentuk identitas
negara, Sumber & pada peran dan nilai-nilai dalam
Jenis Data: Data simbolisme masyarakat Dayak,
eksperimen lapangan, budaya dalam serta bagaimana ia
Analisis Data: komunikasi. berperan dalam
Analisis statistik komunikasi budaya
di era modernisasi.
Khan et al. Communication and Mengeksplorasi Teori Pengaruh Media massa Fokus penelitian | Penelitian ini akan
(Khan et al., Culture: Reflections berbagai aspek efek Media dapat mengubah | ini adalah pada | menekankan pada
2012) on the Perspectives of | media pada budaya. atau efek media bagaimana
Influence Paradigma: menciptakan massa pada simbolisme Huma
Konstruktivis, sosial dan budaya, tanpa Betang dalam
Pendekatan: budaya baru, menyoroti arsitektur berperan
Deskriptif, Subjek & | yang dapat bagaimana dalam
Objek: Media massa | mengurangi simbolisme mempertahankan
dan masyarakat, eksistensi arsitektur nilai-nilai budaya
Sumber & Jenis budaya lokal. berfungsi dalam | Dayak di tengah

Data: Observasi dan

pengaruh media




29

wawancara, Analisis mempertahanka | massa dan
Data: Analisis isi n budaya lokal. | modernisasi.
9 | Wardani et al. Sustainability of Mengetahui ciri-ciri Teori Kearifan Lokal | Rumah Betang | Penelitian ini Penelitian ini akan
(Wardani et al., | Betang House’s kearifan budaya di dan Teori Adaptasi menampilkan berfokus pada mendalami
2020) Cultural Wisdom in rumah Betang Dayak | Budaya. kombinasi aspek fisik dan | bagaimana
Central Kalimantan Ngaju serta tradisi kearifan budaya, | simbolisme dalam
pengaruhnya terhadap | Paradigma: vernakular kuno | namun kurang arsitektur Huma
praktek konstruksi Konstruktivis, dan tradisi menekankan Betang tidak hanya
modern. Pendekatan: arsitektur asing | pada peran berfungsi sebagai
Kualitatif dengan yang simbolisme struktur fisik, tetapi
pendekatan budaya, menggambarkan | dalam juga sebagai medium
Subjek & Objek: kesatuan komunikasi komunikasi budaya
Rumah Betang struktural antara | budaya. yang
Dayak Ngaju, rumah dan mentransmisikan
Sumber & Jenis lingkungannya. nilai-nilai tradisional
Data: Observasi dan Dayak di tengah
wawancara modernisasi.
mendalam, Analisis
Data: Analisis
deskriptif
10 | Smith et al. Cultural Identity and Menganalisis peran Teori Identitas Arsitektur Penelitian ini Penelitian ini akan
the Role of Vernacular | arsitektur vernakular Budaya dan Teori vernakular, menekankan lebih fokus pada
Architecture in the dalam Vernakular seperti rumah pentingnya analisis bagaimana
Modern World mempertahankan Arsitektur. tradisional, arsitektur simbolisme dalam
identitas budaya di memiliki peran | vernakular arsitektur Huma
tengah arus Paradigma: penting dalam dalam Betang digunakan
globalisasi. Interpretif, mempertahanka | mempertahanka | untuk
Pendekatan: n identitas n identitas mempertahankan

Kualitatif dengan

budaya dan

budaya, namun

nilai-nilai dan




30

pendekatan etnografi,
Subjek & Objek:
Rumah-rumah
tradisional di
berbagai komunitas,
Sumber & Jenis
Data: Observasi
lapangan dan
wawancara, Analisis
Data: Analisis
etnografis

menyediakan
koneksi antara
masa lalu dan
masa kini dalam
masyarakat yang
terus berubah.

kurang
membahas
bagaimana
simbolisme di
dalam arsitektur
tersebut
digunakan
sebagai alat
komunikasi
budaya.

identitas budaya
Dayak di tengah
modernisasi, serta
bagaimana ia
berfungsi sebagai
alat komunikasi
budaya yang vital.




31

2.1.2 Strukturalisme dalam Kerangka Berpikir Ferdinand de Sausurre
Strukturalisme adalah sebuah pendekatan teoretis yang berakar pada karya

Ferdinand de Saussure, seorang ahli linguistik Swiss yang sering dianggap sebagai
bapak linguistik modern. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami
struktur di balik sistem bahasa dan budaya, serta cara elemen-elemen dalam sistem
tersebut saling berhubungan untuk membentuk makna. Saussure memperkenalkan
konsep-konsep fundamental seperti signifier (penanda) dan signified (petanda), yang
bersama-sama membentuk tanda dalam proses komunikasi (Branston & Stafford,
2010). Pemikiran Saussure telah memberikan pengaruh besar pada berbagai disiplin
ilmu, termasuk studi budaya, sastra, antropologi, dan komunikasi, dengan
memberikan kerangka berpikir yang memungkinkan analisis mendalam terhadap
struktur yang mendasari fenomena budaya dan bahasa (Chandler, 2022). Dalam
konteks disertasi ini, pemikiran strukturalisme Saussure akan digunakan untuk
memahami dan menganalisis bagaimana struktur komunikasi budaya, khususnya
dalam masyarakat Dayak, dapat dijelaskan melalui prinsip-prinsip dasar
strukturalisme. Bagian berikutnya akan membahas lebih lanjut biografi singkat
Saussure, dasar-dasar strukturalisme, penerapannya dalam studi komunikasi budaya,
serta relevansi dan kritik terhadap pendekatan ini.
2.1.2.1 Biografi Singkat Ferdinand de Saussure

Ferdinand de Saussure lahir pada 26 November 1857 di Jenewa, Swiss, dan
dianggap sebagai salah satu tokoh paling berpengaruh dalam sejarah linguistik dan
semiotika modern. Sebagai seorang ahli linguistik, Saussure dikenal karena
pandangannya yang revolusioner tentang bahasa dan tanda, yang membentuk dasar

dari teori strukturalisme. Saussure memulai studinya di bidang ilmu alam di



32

Universitas Jenewa sebelum beralih ke linguistik, di mana ia mengembangkan minat
yang mendalam dalam bahasa-bahasa Indo-Eropa (Chandler, 2022).

Setelah menyelesaikan studinya di Universitas Leipzig dan Universitas Berlin,
Saussure menerbitkan karya pertamanya yang berjudul Mémoire sur le systeme
primitif des voyelles dans les langues indo-européennes pada usia 21 tahun, yang
langsung mengukuhkan reputasinya sebagai seorang linguis berbakat. Meskipun
karyanya yang paling terkenal, Cours de linguistique générale (Course in General
Linguistics), baru diterbitkan setelah kematiannya pada tahun 1916 oleh para
muridnya dari catatan kuliah yang mereka kumpulkan, buku ini telah menjadi salah
satu teks dasar dalam studi linguistik dan semiotika (Branston & Stafford, 2010).

Saussure memperkenalkan konsep-konsep penting seperti langue (sistem
bahasa) dan parole (ucapan), serta perbedaan antara signifier (penanda) dan signified
(petanda). Konsep-konsep ini tidak hanya mengubah cara pandang terhadap bahasa
sebagai sistem tanda tetapi juga menjadi landasan bagi berbagai bidang studi lain,
termasuk antropologi, sastra, dan studi budaya. Menurut Hall (Hall, 1997),
pendekatan strukturalisme Saussure mengajarkan bahwa makna dihasilkan melalui
hubungan antar elemen dalam suatu sistem, dan bukan dari elemen itu sendiri secara
terpisah.

Selama hidupnya, Saussure juga mengajar di Universitas Jenewa, di mana ia
mengembangkan banyak ide yang kelak menjadi fondasi dari teori linguistik modern.
Salah satu kontribusi terbesar Saussure adalah gagasannya bahwa bahasa adalah
sistem tanda yang arbitrer, di mana hubungan antara penanda dan petanda ditentukan

oleh konvensi sosial, bukan oleh hubungan alami. Pemikiran ini telah memberikan



33

dampak yang luas tidak hanya dalam linguistik tetapi juga dalam berbagai disiplin
ilmu yang mengkaji fenomena komunikasi dan budaya (Chandler, 2022).

Saussure meninggal pada 22 Februari 1913, namun warisan intelektualnya
terus hidup dan berkembang. Konsep-konsep yang ia perkenalkan telah menjadi
dasar bagi banyak teori dan pendekatan dalam studi humaniora dan ilmu sosial,
termasuk dalam analisis strukturalis dan post-strukturalis. (Branston & Stafford,
2010) mencatat bahwa tanpa kontribusi Saussure, banyak pendekatan analitis dalam
studi media dan budaya yang ada saat ini mungkin tidak akan berkembang seperti
yang kita kenal.

Dalam konteks disertasi ini, pemahaman tentang biografi dan kontribusi
Saussure adalah penting untuk membangun landasan Teoretis yang kuat dalam
menganalisis struktur komunikasi budaya, khususnya dalam masyarakat Dayak.
Dengan memahami prinsip-prinsip dasar yang dikembangkan oleh Saussure, kita
dapat lebih efektif dalam menerapkan pendekatan strukturalisme untuk menganalisis
fenomena budaya yang kompleks.
2.1.2.2 Strukturalisme Sebagai Teori

Strukturalisme adalah sebuah pendekatan Teoretis yang muncul dari karya
Ferdinand de Saussure dan berkembang menjadi salah satu paradigma dominan
dalam ilmu humaniora dan sosial pada abad ke-20. Strukturalisme menekankan
bahwa fenomena budaya, termasuk bahasa, dapat dipahami sebagai sistem tanda
yang terdiri dari hubungan antara elemen-elemen dalam suatu struktur. Pendekatan
ini berfokus pada bagaimana makna diciptakan dan disusun melalui aturan-aturan

yang mengatur hubungan antar elemen tersebut (Chandler, 2022).



34

Menurut Saussure, bahasa adalah sistem tanda yang arbitrer, di mana hubungan
antara signifier (penanda) dan signified (petanda) ditentukan oleh konvensi sosial
daripada oleh hubungan alami. Saussure berpendapat bahwa untuk memahami
makna dari sebuah tanda, kita harus melihat bagaimana tanda tersebut berfungsi
dalam sistem keseluruhan yang membentuk bahasa(Hall, 1997). Ini berarti bahwa
makna tidak berasal dari tanda itu sendiri, tetapi dari hubungan antara tanda-tanda
dalam sistem bahasa. Pendekatan ini memberikan cara baru untuk memahami bahasa
sebagai suatu sistem yang otonom, terpisah dari referensi eksternal, dan bergantung
pada hubungan internal antara elemen-elemen yang ada di dalamnya.

Strukturalisme sebagai teori telah diterapkan dalam berbagai disiplin ilmu,
termasuk antropologi, sastra, dan studi budaya. Misalnya, dalam antropologi, Claude
Lévi-Strauss menggunakan pendekatan strukturalisme untuk menganalisis mitos dan
struktur sosial dalam masyarakat tradisional. Ia berpendapat bahwa struktur-struktur
ini mencerminkan pola pikir universal yang ada di balik semua budaya manusia,
menunjukkan bahwa makna budaya dapat dipahami melalui analisis hubungan antar
elemen budaya yang berbeda (Lévi-Strauss, 2008).

Dalam studi sastra, strukturalisme telah digunakan untuk menganalisis teks-
teks sastra dengan menekankan pentingnya struktur naratif dan hubungan antar
elemen dalam teks tersebut. Roland Barthes, salah satu tokoh penting dalam
perkembangan strukturalisme, mengembangkan konsep tekstualitas yang
menekankan bahwa makna dalam teks sastra bukan hanya hasil dari niat pengarang
tetapi juga dari hubungan antara berbagai elemen dalam teks itu sendiri (Barthes,

2007). Barthes juga memperluas aplikasi strukturalisme dalam studi semiotika, di



35

mana ia menganalisis bagaimana makna diciptakan melalui kode-kode budaya yang
terstruktur.

Strukturalisme juga memberikan kontribusi penting dalam studi budaya, di
mana pendekatan ini digunakan untuk menganalisis bagaimana makna budaya
diciptakan dan dipertahankan melalui praktik-praktik sosial dan simbolik. (Branston
& Stafford, 2010) mencatat bahwa strukturalisme memungkinkan kita untuk melihat
budaya sebagai sistem tanda yang kompleks, di mana makna diciptakan melalui
hubungan antar elemen budaya, seperti simbol, ritual, dan narasi.

Namun, strukturalisme juga menghadapi kritik, terutama dari perspektif post-
strukturalis, yang menantang gagasan bahwa struktur dapat sepenuhnya menentukan
makna. Post-strukturalis seperti Jacques Derrida berargumen bahwa makna selalu
bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya
diikat oleh struktur yang tetap. Kritik ini membuka jalan bagi perkembangan teori-
teori baru yang menekankan fluiditas dan ketidakstabilan makna, tetapi warisan
strukturalisme tetap penting sebagai landasan dalam memahami bagaimana makna
dibentuk dalam budaya (Derrida, 1978).

Strukturalisme akan digunakan sebagai kerangka teori untuk menganalisis
bagaimana struktur komunikasi budaya, khususnya dalam masyarakat Dayak, dapat
dijelaskan melalui hubungan antara berbagai elemen budaya. Dengan memahami
bagaimana makna diciptakan dan dipertahankan dalam sistem budaya yang
terstruktur, kita dapat mengungkap cara-cara di mana identitas budaya dipertahankan

dan dinegosiasikan di tengah perubahan sosial dan globalisasi.



36

2.1.2.3 Dasar-Dasar Strukturalisme

Dasar-dasar strukturalisme berakar pada pemahaman bahwa setiap fenomena
budaya, termasuk bahasa, adat, dan arsitektur, dapat dianalisis sebagai bagian dari
suatu sistem yang lebih besar. Pendekatan ini menekankan bahwa makna tidak
dapat dipahami secara terpisah dari hubungan antara elemen-elemen dalam sistem
tersebut. Ferdinand de Saussure, melalui karya-karyanya, memperkenalkan gagasan
bahwa bahasa harus dipahami sebagai sistem tanda yang saling terkait, di mana
makna setiap tanda ditentukan oleh posisinya dalam sistem tersebut (Chandler,
2022).

Salah satu prinsip utama strukturalisme adalah konsep signifier (penanda) dan
signified (petanda), yang bersama-sama membentuk tanda. Saussure berpendapat
bahwa hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer, artinya tidak ada
hubungan alamiah antara keduanya. Hubungan ini ditentukan oleh konvensi sosial
dan hanya dapat dimengerti dalam konteks sistem bahasa secara keseluruhan (Hall,
1997). Misalnya, dalam konteks budaya Dayak, simbol-simbol yang ditemukan
dalam Huma Betang seperti ukiran dan tata letak arsitektur memiliki makna tertentu
yang hanya dapat dipahami dalam konteks keseluruhan budaya dan sistem
kepercayaan masyarakat Dayak.

Prinsip penting lainnya dalam strukturalisme adalah gagasan bahwa setiap
elemen dalam suatu sistem budaya hanya memiliki makna relatif terhadap elemen
lain dalam sistem tersebut. Saussure menyebut konsep ini sebagai difference atau
perbedaan. Dengan kata lain, makna tidak berasal dari elemen itu sendiri, melainkan

dari perbedaan antara elemen-elemen dalam sistem. Misalnya, dalam bahasa,



37

makna kata rumah tidak dapat dipahami tanpa membedakannya dari kata-kata lain
seperti gedung atau pondok. (Branston & Stafford, 2010).

Dalam aplikasinya pada studi budaya, strukturalisme memungkinkan analisis
mendalam terhadap struktur yang mendasari fenomena budaya. Claude Lévi-
Strauss, seorang antropolog terkemuka yang menerapkan pendekatan
strukturalisme dalam studinya tentang mitos dan adat istiadat, berpendapat bahwa
semua masyarakat manusia memiliki struktur dasar yang sama, yang tercermin
dalam pola pikir dan praktik budaya mereka (Lévi-Strauss, 2008). Ini menunjukkan
bahwa struktur-struktur yang mendasari budaya dapat diidentifikasi dan dianalisis
untuk memahami makna dan fungsi dari berbagai elemen budaya.

Dalam konteks arsitektur dan simbolisme Huma Betang, pendekatan
strukturalisme memungkinkan kita untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen
fisik dan simbolik dari bangunan ini berinteraksi untuk menciptakan dan
mempertahankan identitas budaya Dayak. Misalnya, struktur tata ruang Huma
Betang yang terbuka mencerminkan prinsip gotong royong dan kesetaraan yang
dianut oleh masyarakat Dayak.

Dasar-dasar strukturalisme juga menekankan pentingnya sistem dan aturan
dalam pembentukan makna. Saussure berargumen bahwa bahasa (dan, dengan
perluasan, budaya) adalah sebuah sistem di mana setiap elemen diatur oleh aturan-
aturan tertentu yang menentukan bagaimana makna dapat dihasilkan dan dipahami.
Dalam konteks budaya Dayak, aturan-aturan ini dapat dilihat dalam cara
simbolisme Huma Betang diinterpretasikan dan digunakan dalam kehidupan sehari-

hari, termasuk dalam upacara adat dan praktik sosial (Smith, 2019).



38

Dengan memahami dasar-dasar strukturalisme, kita dapat lebih efektif dalam
menganalisis bagaimana struktur budaya, seperti yang terlihat dalam Huma Betang,
berperan dalam mempertahankan dan menegosiasikan identitas budaya di tengah
perubahan sosial. Pendekatan ini memberikan kerangka kerja yang kuat untuk
mengeksplorasi hubungan antara elemen-elemen budaya dan makna yang mereka
hasilkan, serta bagaimana makna tersebut dipertahankan dalam konteks globalisasi
dan modernisasi.
2.1.2.4 Teori Tanda: Penanda dan Petanda

Ferdinand de Saussure memperkenalkan teori tanda sebagai inti dari
pendekatan strukturalisme dalam linguistik dan semiotika. Teori ini mendefinisikan
tanda sebagai unit dasar dari makna yang terdiri dari dua komponen utama: signifier
(penanda) dan signified (petanda). Penanda adalah bentuk fisik atau ekspresi dari
tanda, seperti kata, gambar, atau suara, sementara petanda adalah konsep atau
makna yang diwakili oleh penanda tersebut (Chandler, 2022).

Saussure menekankan bahwa hubungan antara penanda dan petanda bersifat
arbitrer, artinya tidak ada hubungan alamiah antara bentuk fisik dari tanda dan
makna yang dikaitkan dengannya. Misalnya, kata rumah (penanda) dalam bahasa
Indonesia tidak memiliki hubungan intrinsik dengan konsep rumah (petanda);
hubungan ini terbentuk melalui konvensi sosial yang disepakati oleh para penutur
bahasa tersebut (Hall, 1997). Ini menunjukkan bahwa makna tanda tidak dapat
dipahami secara terpisah dari konteks sosial dan budaya di mana tanda itu
digunakan.

Teori tanda Saussure juga menekankan bahwa makna ditentukan oleh posisi

relatif tanda dalam sistem keseluruhan. Dengan kata lain, tanda mendapatkan



39

maknanya melalui perbedaan dengan tanda-tanda lain dalam sistem yang sama.
Saussure menggambarkan ini sebagai difference (perbedaan), yang berarti bahwa
makna suatu tanda sebagian besar ditentukan oleh apa yang bukan merupakan tanda
tersebut. Sebagai contoh, dalam konteks budaya Dayak, simbol-simbol yang
digunakan dalam Huma Betang seperti ukiran dan pola dekoratif memiliki makna
yang hanya bisa dipahami dalam konteks keseluruhan budaya dan sistem
kepercayaan Dayak, serta dalam perbedaannya dengan simbol-simbol lain di luar
konteks budaya tersebut (Branston & Stafford, 2010).

Dalam studi budaya dan komunikasi, teori tanda Saussure telah memberikan
landasan untuk memahami bagaimana makna dikonstruksi dan dikomunikasikan
melalui berbagai bentuk simbolik. Dalam konteks arsitektur dan simbolisme Huma
Betang, teori ini memungkinkan analisis tentang bagaimana elemen-elemen fisik
dan visual dari bangunan ini berfungsi sebagai tanda yang mengomunikasikan nilai-
nilai budaya, identitas kolektif, dan kepercayaan masyarakat Dayak..

Lebih jauh, teori tanda Saussure juga memberikan wawasan tentang
bagaimana makna dapat berubah seiring waktu dan dalam konteks yang berbeda.
Karena hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer, makna tanda dapat
mengalami pergeseran ketika tanda tersebut digunakan dalam konteks budaya yang
berbeda atau ketika terjadi perubahan dalam konvensi sosial yang mengatur
hubungan antara penanda dan petanda. Dalam konteks globalisasi, misalnya,
simbol-simbol tradisional Dayak yang terkait dengan Huma Betang mungkin
mendapatkan makna baru atau mengalami reinterpretasi ketika diperkenalkan ke

dalam konteks global yang lebih luas (Smith, 2019).



40

Kritik terhadap teori tanda Saussure datang dari berbagai perspektif, terutama
dari teori-teori post-strukturalis yang menantang gagasan tentang stabilitas makna.
Jacques Derrida, misalnya, berpendapat bahwa makna selalu bersifat sementara dan
tergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya diikat oleh struktur yang
tetap. Derrida memperkenalkan konsep différance untuk menjelaskan bagaimana
makna terus bergeser dan tidak pernah sepenuhnya hadir dalam suatu tanda
(Derrida, 1978). Meskipun demikian, teori tanda Saussure tetap menjadi fondasi
penting dalam studi semiotika dan terus memengaruhi cara kita memahami
hubungan antara simbol, makna, dan budaya.

Teori tanda Saussure memberikan kerangka kerja yang kuat untuk
menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda
yang mengomunikasikan identitas budaya dan nilai-nilai masyarakat Dayak.
Dengan memahami bagaimana penanda dan petanda bekerja bersama-sama untuk
membentuk makna, kita dapat lebih efektif dalam mengeksplorasi cara-cara di mana
identitas budaya dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi
dalam konteks perubahan sosial dan globalisasi.
2.1.2.5 Kiritik Bagi Strukturalisme

Meskipun strukturalisme telah memberikan kontribusi signifikan dalam
berbagai disiplin ilmu, terutama dalam linguistik, antropologi, dan studi budaya,
pendekatan ini juga menghadapi berbagai kritik yang mengarah pada munculnya
teori-teori baru seperti post-strukturalisme. Kritik terhadap strukturalisme
umumnya berfokus pada keterbatasannya dalam menjelaskan dinamika sosial,
perubahan makna, dan aspek subjektivitas manusia yang tidak sepenuhnya dapat

ditangkap oleh analisis struktural.



41

Salah satu kritik utama terhadap strukturalisme adalah pandangan bahwa
pendekatan ini terlalu deterministik dan reduksionis. Strukturalisme cenderung
melihat budaya dan bahasa sebagai sistem tertutup yang terdiri dari hubungan-
hubungan tetap antara elemen-elemen yang terstruktur. Menurut kritikus seperti
Jacques Derrida, pandangan ini mengabaikan kenyataan bahwa makna selalu
bersifat sementara, berubah-ubah, dan bergantung pada konteks. Derrida
memperkenalkan konsep différance, yang menunjukkan bahwa makna tidak pernah
sepenuhnya hadir dalam suatu tanda dan selalu tertunda, sehingga tidak bisa dipaku
dalam struktur yang tetap (Derrida, 1978). Kritik ini membuka jalan bagi post-
strukturalisme, yang menekankan fluiditas dan ketidakstabilan makna.

Strukturalisme juga dikritik karena mengabaikan peran agen atau subjek
dalam proses pembentukan makna. Menurut para kritikus, strukturalisme terlalu
fokus pada struktur dan sistem, sehingga mengesampingkan bagaimana individu
atau kelompok sosial secara aktif membentuk dan menginterpretasikan makna.
Kritik ini menyoroti pentingnya mempertimbangkan dinamika kekuasaan, sejarah,
dan konteks sosial dalam analisis budaya.

Kritik lain terhadap strukturalisme berkaitan dengan klaim universalitasnya.
Strukturalisme cenderung menggeneralisasi struktur-struktur tertentu sebagai
universal, tanpa mempertimbangkan keragaman budaya dan variasi kontekstual.
Claude Lévi-Strauss, misalnya, mencoba menemukan struktur universal di balik
mitos-mitos dalam berbagai budaya, tetapi pendekatan ini dikritik karena
mengabaikan keunikan dan kompleksitas budaya-budaya tersebut. Kritikus seperti

Edward Said menekankan bahwa pendekatan seperti ini dapat mengarah pada bias



42

etnosentrisme dan kolonialisme intelektual, di mana struktur-struktur budaya Barat
dipaksakan sebagai standar bagi budaya lain .

Strukturalisme juga dianggap kurang mampu menangani perubahan sosial
dan budaya. Karena pendekatan ini berfokus pada struktur yang dianggap stabil dan
tetap, strukturalisme sering kali kesulitan menjelaskan bagaimana perubahan terjadi
dalam budaya dan bagaimana makna dapat bergeser dari waktu ke waktu. Post-
strukturalis, seperti Roland Barthes, menekankan bahwa makna dalam budaya tidak
pernah tetap dan selalu berada dalam proses menjadi (Barthes, 1977). Ini berarti
bahwa budaya dan makna harus dipahami sebagai dinamis dan terus berubah, bukan
sebagai entitas yang statis dan tertutup.

Dalam konteks studi budaya Dayak dan simbolisme Huma Betang, kritik-
kritik terhadap strukturalisme ini relevan karena membantu memperkaya
pemahaman kita tentang bagaimana identitas budaya dibentuk, dipertahankan, dan
diubah. Sementara strukturalisme memberikan kerangka yang berguna untuk
menganalisis struktur-struktur budaya, kritik-kritik ini mengingatkan kita untuk
juga mempertimbangkan dinamika kekuasaan, subjektivitas, dan perubahan sosial
dalam analisis kita. Ini memungkinkan kita untuk memahami bagaimana
simbolisme dalam Huma Betang bukan hanya hasil dari struktur tetap tetapi juga
produk dari proses sosial yang kompleks dan kontekstual (Smith, 2019).

Kritik terhadap strukturalisme juga membuka ruang bagi pendekatan-
pendekatan baru yang lebih inklusif dan dinamis dalam memahami budaya.
Pendekatan-pendekatan ini menekankan pentingnya konteks, sejarah, dan
kekuasaan dalam analisis budaya, serta memberikan perhatian lebih pada cara-cara

di mana individu dan kelompok sosial secara aktif membentuk makna dalam



43

kehidupan sehari-hari. Dalam disertasi ini, kritik-kritik ini akan digunakan untuk

menambah kedalaman analisis strukturalisme dan untuk mengeksplorasi bagaimana

simbolisme dalam Huma Betang terus berkembang dan beradaptasi dalam konteks

globalisasi dan modernisasi.
2.1.2.6 Strukturalisme dalam Arsitektur

Strukturalisme, yang awalnya berkembang sebagai pendekatan dalam

linguistik dan semiotika, telah meluas pengaruhnya ke berbagai disiplin ilmu,
termasuk arsitektur. Dalam konteks arsitektur, strukturalisme menawarkan kerangka
berpikir yang memungkinkan analisis mendalam terhadap bagaimana elemen-
elemen fisik dan simbolik suatu bangunan bekerja sama dalam menciptakan makna
dan fungsi. Pendekatan ini menekankan pentingnya hubungan antara elemen-elemen
tersebut dalam membentuk struktur keseluruhan, di mana setiap bagian memiliki
peran dalam mendukung makna dan fungsi yang lebih luas. Sebagai sistem tanda
yang kompleks, arsitektur dilihat tidak hanya sebagai ekspresi estetika tetapi juga
sebagai representasi dari nilai-nilai budaya dan sosial, di mana bentuk, ruang, dan
materialitas berfungsi sebagai penanda yang berinteraksi dengan petanda untuk
menciptakan makna yang berlapis (Saussure, 1988).

a. Semiologi dalam Arsitektur

Semiologi, atau studi tentang tanda dan makna, telah menjadi alat penting

dalam analisis arsitektur, terutama dalam konteks strukturalisme. Dalam arsitektur,
semiologi diterapkan untuk memahami bagaimana elemen-elemen fisik seperti
bentuk, ruang, material, dan ornamen berfungsi sebagai tanda yang menyampaikan
makna-makna tertentu dalam konteks budaya dan sosial. Pendekatan ini berakar pada

teori tanda Ferdinand de Saussure, di mana arsitektur dipandang sebagai sistem tanda



44

yang kompleks, dengan setiap elemen arsitektural berperan sebagai penanda
(signifier) yang mengacu pada konsep atau petanda (signified) tertentu (Chandler,
2022).

Arsitektur, melalui penggunaan semiologi, dapat dianalisis sebagai teks yang
dibaca oleh pengamat atau pengguna bangunan. Roland Barthes memperluas konsep
ini dengan memperkenalkan gagasan tentang denotasi dan konotasi dalam arsitektur,
di mana elemen-elemen fisik tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi
juga makna yang lebih dalam dan simbolis (konotatif) (Barthes, 1977). Misalnya,
sebuah pintu tidak hanya berfungsi sebagai akses masuk, tetapi juga dapat
melambangkan konsep keterbukaan atau eksklusivitas tergantung pada konteks
sosial dan budaya di mana arsitektur tersebut berada.

Semiologi dalam arsitektur juga memungkinkan analisis tentang bagaimana
struktur fisik mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas sosial. Dalam konteks
arsitektur tradisional seperti Huma Betang di masyarakat Dayak, setiap elemen
arsitektural, mulai dari tata ruang hingga ornamen, memiliki makna simbolis yang
terkait erat dengan nilai-nilai komunitas seperti gotong royong, kebersamaan, dan
harmoni dengan alam (Wulandari, 2019). Tata ruang Huma Betang yang terbuka dan
tidak memiliki sekat internal mencerminkan prinsip egalitarian dan kolektivitas yang
menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak. Dengan demikian, analisis semiologis
memungkinkan kita untuk memahami bagaimana elemen-elemen arsitektur ini tidak
hanya berfungsi secara praktis tetapi juga berperan dalam mengomunikasikan nilai-
nilai budaya.

Semiologi dalam arsitektur dapat digunakan untuk mengeksplorasi bagaimana

makna arsitektural berubah seiring waktu dan dalam berbagai konteks sosial.



45

Misalnya, dalam proses modernisasi dan globalisasi, simbolisme arsitektur
tradisional seperti Huma Betang mungkin mengalami reinterpretasi ketika
diperkenalkan ke dalam konteks global yang lebih luas. Dalam studi yang dilakukan
oleh (Smith, 2019), ditemukan bahwa arsitektur tradisional sering kali mengalami
transformasi makna ketika dihadapkan pada perubahan sosial dan ekonomi. Dalam
hal ini, analisis semiologis memungkinkan kita untuk melihat bagaimana makna
arsitektural tidak statis tetapi terus berkembang sesuai dengan perubahan konteks
sosial dan budaya.

Kritik terhadap pendekatan semiologi dalam arsitektur juga muncul, terutama
dari perspektif post-strukturalis yang menantang gagasan bahwa makna dapat
sepenuhnya ditentukan oleh struktur tanda. Jacques Derrida, misalnya, berpendapat
bahwa makna selalu bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga tidak
bisa sepenuhnya diikat oleh struktur yang tetap. Derrida memperkenalkan konsep
différance untuk menjelaskan bagaimana makna arsitektural terus bergeser dan tidak
pernah sepenuhnya stabil (Derrida, 1978). Meskipun demikian, semiologi tetap
menjadi alat yang berharga dalam analisis arsitektur, karena memungkinkan kita
untuk menggali lapisan-lapisan makna yang terkandung dalam elemen-elemen fisik
dan simbolik dari suatu bangunan.

Penerapan semiologi dalam arsitektur akan digunakan untuk menganalisis
bagaimana simbolisme dan struktur arsitektural Huma Betang mencerminkan dan
mempertahankan identitas budaya Dayak. Dengan memahami bagaimana elemen-
elemen arsitektur ini berfungsi sebagai tanda dalam sistem budaya Dayak, kita dapat
mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya dipertahankan, dinegosiasikan,

dan mungkin direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial dan globalisasi.



46

b. Analogi Linguistik dalam Arsitektur

Analogi linguistik dalam arsitektur merupakan pendekatan yang melihat
arsitektur sebagai sistem tanda yang mirip dengan bahasa, di mana elemen-elemen
arsitektural dapat dianalisis seperti kata-kata dalam sebuah kalimat. Pendekatan ini
didasarkan pada gagasan bahwa struktur arsitektur, seperti struktur bahasa, memiliki
gramatika tertentu yang mengatur bagaimana elemen-elemen fisik berinteraksi untuk
menciptakan makna yang koheren. Ferdinand de Saussure, melalui teorinya tentang
tanda, membuka jalan bagi penerapan konsep-konsep linguistik dalam berbagai
disiplin ilmu, termasuk arsitektur, dengan menekankan bahwa makna dihasilkan dari
hubungan antar elemen dalam sebuah sistem (Chandler, 2022).

Pendekatan analogi linguistik juga memungkinkan kita untuk melihat
arsitektur sebagai teks yang dapat dibaca dan diinterpretasikan oleh pengamat.
Roland Barthes, yang memperluas penerapan teori Saussure ke dalam studi budaya,
memperkenalkan gagasan bahwa struktur arsitektur dapat mengomunikasikan makna
melalui kombinasi elemen-elemen yang membentuknya, mirip dengan cara teks
sastra mengomunikasikan cerita melalui kata-kata dan kalimat (Barthes, 1977).
Dengan demikian, setiap elemen arsitektur dapat dipandang sebagai bagian dari
sistem semiotik yang lebih besar, di mana makna ditentukan oleh hubungan antara
elemen-elemen tersebut dalam konteks sosial dan budaya tertentu.

Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang di masyarakat
Dayak, analogi linguistik ini dapat diterapkan untuk menganalisis bagaimana struktur
bangunan berfungsi sebagai bahasa yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas
budaya. Misalnya, tata ruang terbuka Huma Betang yang tidak memiliki sekat

internal dapat dipandang sebagai kalimat yang mengartikulasikan prinsip-prinsip



47

gotong royong dan kebersamaan, yang merupakan nilai inti dalam budaya Dayak.
Dalam hal ini, setiap elemen arsitektural tidak hanya memiliki fungsi praktis tetapi
juga berperan dalam mengomunikasikan makna simbolik yang terkait dengan
identitas dan nilai-nilai komunitas.

Pendekatan analogi linguistik memungkinkan kita untuk mengeksplorasi
bagaimana arsitektur dapat beradaptasi dengan perubahan sosial dan budaya, mirip
dengan bagaimana bahasa berkembang seiring waktu. Misalnya, dalam konteks
modernisasi dan globalisasi, struktur arsitektural tradisional seperti Huma Betang
mungkin mengalami perubahan dalam cara elemen-elemennya diinterpretasikan atau
disusun ulang, yang mencerminkan perubahan dalam nilai-nilai atau kebutuhan
masyarakat. Analisis ini dapat mengungkap bagaimana arsitektur tidak hanya
berfungsi sebagai warisan budaya yang statis tetapi juga sebagai medium yang
dinamis untuk mengekspresikan identitas budaya dalam konteks yang berubah-ubah
(Smith, 2019).

Namun, kritik terhadap penerapan analogi linguistik dalam arsitektur juga
muncul, terutama dari perspektif post-strukturalis. Jacques Derrida, misalnya,
berpendapat bahwa makna dalam arsitektur, seperti dalam bahasa, selalu bersifat
sementara dan tidak pernah sepenuhnya hadir dalam struktur yang tetap. Derrida
memperkenalkan konsep différance untuk menunjukkan bahwa makna terus berubah
dan bergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya diikat oleh aturan atau
struktur yang tetap (Derrida, 1978). Kritik ini menantang gagasan bahwa arsitektur
dapat dianalisis secara lengkap melalui analogi linguistik, dengan menekankan
pentingnya mempertimbangkan aspek-aspek kontekstual dan subjektivitas dalam

interpretasi arsitektur.



48

Penerapan analogi linguistik dalam arsitektur akan digunakan untuk
menganalisis bagaimana elemen-elemen struktural dan simbolik dalam Huma Betang
berfungsi sebagai bahasa yang mengomunikasikan nilai-nilai budaya Dayak. Dengan
memahami bagaimana arsitektur tradisional ini berfungsi sebagai sistem tanda, kita
dapat mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya dipertahankan,
dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial

dan globalisasi.

2.1.3 Charles Sanders Peirce dan Kontribusinya Pada Teori Tanda
2.1.3.1 Teori Tanda Peirce: Representamen, Objek, dan Interpretant

Charles Sanders Peirce, seorang filsuf dan semiotika asal Amerika Serikat,
memberikan kontribusi yang signifikan terhadap teori tanda melalui
pengembangan konsep triadik yang mencakup representamen, objek, dan
interpretant. Peirce memperkenalkan pendekatan yang berbeda dari Saussure
dengan memfokuskan pada hubungan dinamis antara tanda dan proses
interpretasi, yang menempatkan subjek (interpreter) dalam peran sentral dalam
pembentukan makna (Merrell, 2005).

Dalam teori tanda Peirce, representamen adalah bentuk fisik dari tanda yang
bisa berupa gambar, kata, atau objek. Ini adalah aspek tanda yang dapat dirasakan
oleh panca indera dan yang pertama kali hadir di hadapan interpreter.
Representamen ini berfungsi sebagai pengganti atau representasi dari sesuatu
yang lain, yang disebut objek. Objek adalah konsep atau entitas yang dipacu oleh
representamen. Sebagai contoh, sebuah gambar rumah (representamen) merujuk

pada konsep rumah (objek) sebagai tempat tinggal manusia (Santaella, 2010).



49

Namun, makna dari tanda tidak berhenti pada hubungan antara representamen
dan objek saja. Peirce menambahkan elemen ketiga yang sangat penting, yaitu
interpretant, yang merujuk pada pemahaman atau interpretasi yang dihasilkan
oleh interpreter ketika berhadapan dengan tanda. Interpretant adalah makna yang
ditarik oleh interpreter dari hubungan antara representamen dan objek. Dalam hal
ini, proses semiosis, atau penciptaan makna, menjadi siklus yang terus-menerus,
di mana setiap interpretant dapat menjadi representamen baru dalam proses
interpretasi yang berkelanjutan (Chandler, 2022).

Teori triadik Peirce memberikan fleksibilitas yang lebih besar dalam analisis
tanda dibandingkan dengan model dyadik Saussure. Model Peirce memungkinkan
pemahaman yang lebih dinamis tentang bagaimana makna dapat berubah atau
berkembang seiring waktu dan dalam berbagai konteks sosial. Misalnya, dalam
arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen fisik seperti tata ruang
atau ornamen dapat berfungsi sebagai representamen yang merujuk pada objek
tertentu, seperti prinsip gotong royong atau kesatuan komunitas (Atkin, 2010).
Namun, interpretasi dari elemen-elemen ini (interpretant) dapat bervariasi
tergantung pada konteks sosial, budaya, dan pengalaman individu yang
berinteraksi dengan tanda tersebut.

Penerapan teori Peirce dalam analisis budaya memungkinkan kita untuk
memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya tidak hanya memiliki makna
tetap tetapi juga terus-menerus diproduksi ulang melalui proses interpretasi.
Dalam konteks globalisasi, misalnya, simbolisme dalam arsitektur tradisional
dapat mengalami reinterpretasi ketika dihadapkan pada nilai-nilai atau norma-

norma baru. Studi oleh Liszka (Liszka, 1996) menunjukkan bahwa teori Peirce



50

memberikan kerangka kerja yang efektif untuk mengeksplorasi bagaimana tanda-
tanda budaya dapat bermakna dalam berbagai lapisan dan bagaimana makna ini
dapat berubah seiring dengan perubahan sosial dan budaya.

Peirce juga menekankan bahwa interpretant bukan hanya hasil dari proses
kognitif tetapi juga dipengaruhi oleh pengalaman sosial dan budaya. Ini berarti
bahwa interpretasi tanda-tanda dalam budaya tidak hanya bersifat individual tetapi
juga kolektif, dipengaruhi oleh norma-norma dan nilai-nilai yang berlaku dalam
masyarakat. Dengan demikian, teori Peirce memberikan alat analisis yang kuat
untuk mengeksplorasi bagaimana identitas budaya dipertahankan dan diproduksi
ulang melalui proses interpretasi tanda-tanda budaya (Short, 2007).

Teori tanda Peirce akan digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-
elemen arsitektur Huma Betang berfungsi sebagai tanda budaya yang tidak hanya
mewakili nilai-nilai komunitas Dayak tetapi juga diinterpretasikan dan
direinterpretasi dalam konteks sosial yang terus berubah. Dengan menggunakan
pendekatan triadik Peirce, kita dapat mengeksplorasi bagaimana makna
arsitektural terus berkembang dan bagaimana elemen-elemen fisik dan simbolik

dalam Huma Betang berfungsi dalam proses semiosis yang dinamis.

2.1.3.2 Kategori Tanda menurut Peirce: Ikon, Indeks, dan Simbol

Charles Sanders Peirce mengembangkan teori tanda yang mencakup tiga
kategori utama: ikon, indeks, dan simbol. Masing-masing kategori ini
menggambarkan cara tanda berhubungan dengan objek yang diwakilinya, yang

menjadi dasar dalam analisis semiotika.



51

Ikon adalah tanda yang memiliki kemiripan langsung dengan objek yang
diwakilinya. Kemiripan ini bisa berupa bentuk, rupa, atau sifat visual lainnya yang
membuat ikon mudah dikenali. Sebagai contoh, sebuah peta adalah ikon karena
memiliki representasi visual yang langsung menyerupai wilayah geografis yang
diwakilinya (Sebeok, 2001). Dalam arsitektur, representasi ikon sering kali
terlihat dalam elemen-elemen yang secara visual meniru bentuk atau karakteristik
tertentu dari objek yang diwakili. Misalnya, relief atau patung dalam arsitektur
kuil yang meniru sosok dewa atau mitologi tertentu merupakan contoh dari ikon
dalam konteks budaya.

Indeks adalah tanda yang memiliki hubungan sebab-akibat atau koneksi
langsung dengan objeknya. Indeks menunjukkan keberadaan sesuatu melalui
petunjuk fisik yang dapat diamati. Misalnya, asap adalah indeks dari api, karena
keberadaan asap secara langsung menunjukkan adanya api (Eco, 1986). Dalam
konteks budaya, banyak elemen arsitektur yang berfungsi sebagai indeks, seperti
jejak kaki yang diukir di tanah atau tanda keausan pada tangga yang menunjukkan
usia dan penggunaan bangunan tersebut. Dalam arsitektur tradisional seperti
Huma Betang, elemen-elemen fisik seperti orientasi bangunan atau penggunaan
material alami dapat berfungsi sebagai indeks yang menunjukkan hubungan
budaya dan lingkungan dengan nilai-nilai yang dijunjung tinggi oleh masyarakat
Dayak.

Simbol adalah tanda yang hubungan antara penanda dan objeknya dibangun
melalui konvensi sosial, bukan melalui kemiripan atau hubungan fisik langsung.
Simbol bergantung pada kesepakatan bersama di dalam masyarakat untuk

mewakili makna tertentu. Bahasa adalah contoh paling umum dari simbol, di



52

mana kata-kata memiliki makna yang ditentukan oleh konvensi bahasa (Noth,
1990). Dalam arsitektur, simbol dapat ditemukan dalam elemen-elemen yang
membawa makna budaya yang disepakati bersama oleh masyarakat, seperti warna
tertentu yang mungkin melambangkan kesucian atau kemakmuran, atau ornamen
yang mengandung makna spiritual.

Penerapan kategori tanda Peirce dalam analisis budaya memungkinkan
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana berbagai elemen dalam
suatu sistem budaya berinteraksi untuk menghasilkan makna. Sebagai contoh,
dalam studi arsitektur, ikon dapat membantu memahami representasi visual yang
langsung terkait dengan budaya, sementara indeks dapat mengungkapkan
hubungan antara elemen fisik dan konteks sosial. Simbol, di sisi lain, menawarkan
wawasan tentang bagaimana makna budaya dipertahankan dan diwariskan
melalui konvensi sosial yang kompleks.

Studi oleh Parmentier (Parmentier, 1994) menunjukkan bahwa analisis tanda-
tanda dalam budaya melalui kategori Peirce memungkinkan eksplorasi yang lebih
rinci tentang bagaimana tanda-tanda ini tidak hanya berfungsi secara individual
tetapi juga dalam hubungan dengan sistem tanda lainnya. Ini penting dalam
konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, di mana ikon, indeks, dan
simbol sering kali bekerja bersama-sama untuk menciptakan narasi budaya yang
kaya dan kompleks.

Penerapan kategori tanda Peirce akan digunakan untuk menganalisis
bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang berfungsi sebagai tanda
budaya yang tidak hanya mewakili nilai-nilai komunitas Dayak tetapi juga

diinterpretasikan dalam berbagai konteks sosial dan budaya. Dengan



53

menggunakan pendekatan ini, kita dapat mengeksplorasi bagaimana makna
arsitektural dihasilkan melalui interaksi antara ikon, indeks, dan simbol, serta
bagaimana elemen-elemen ini bekerja sama untuk membentuk identitas budaya
yang dinamis dan terus berkembang.

2.1.3.3 Perbandingan dengan Teori Saussure

Teori tanda yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce dan Ferdinand
de Saussure merupakan dua pendekatan fundamental dalam studi semiotika,
namun keduanya memiliki perbedaan mendasar dalam cara mereka memandang
tanda dan proses pembentukan makna. Perbandingan antara teori Peirce dan
Saussure membuka pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana
makna dihasilkan dan dikomunikasikan melalui tanda-tanda dalam berbagai
konteks budaya.

Salah satu perbedaan utama antara teori tanda Peirce dan Saussure terletak
pada struktur dasar tanda yang mereka ajukan. Saussure memperkenalkan model
tanda dyadik yang terdiri dari signifier (penanda) dan signified (petanda). Dalam
model ini, hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer dan ditentukan
oleh konvensi sosial. Saussure menekankan bahwa makna tanda bergantung pada
hubungan internal antara elemen-elemen dalam sistem bahasa, yang berarti makna
dihasilkan melalui perbedaan antara tanda-tanda dalam sistem tersebut (Chandler,
2022).

Sebaliknya, Peirce mengembangkan model triadik yang lebih kompleks, yang
mencakup representamen (penanda), objek (apa yang diwakili oleh tanda), dan
interpretant (pemahaman atau makna yang dihasilkan oleh tanda). Peirce

berpendapat bahwa makna tidak hanya ditentukan oleh hubungan antara penanda



54

dan petanda, tetapi juga oleh proses interpretasi yang berlangsung dalam pikiran
interpreter. Model ini memungkinkan analisis yang lebih dinamis tentang
bagaimana tanda berfungsi dan bagaimana makna dapat berkembang seiring
waktu dan dalam berbagai konteks sosial (Atkin, 2010).

Perbedaan lain yang signifikan antara teori Peirce dan Saussure adalah
pendekatan mereka terhadap stabilitas makna. Saussure cenderung melihat tanda-
tanda dalam bahasa sebagai bagian dari sistem yang relatif stabil, di mana makna
ditentukan oleh aturan-aturan tetap dalam sistem bahasa. Ini menjadikan
pendekatan Saussure lebih strukturalis, dengan fokus pada bagaimana makna
ditentukan oleh struktur internal bahasa. Sebaliknya, Peirce menekankan fluiditas
dan ketidakstabilan makna, di mana proses semiosis terus berlanjut melalui siklus
interpretasi yang tidak pernah berakhir. Ini membuat pendekatan Peirce lebih
terbuka terhadap perubahan dan adaptasi makna dalam berbagai konteks sosial
dan budaya (Short, 2007).

Kategori tanda yang diajukan oleh Peirce yaitu ikon, indeks, dan simbol
menawarkan cara yang lebih bervariasi untuk memahami bagaimana tanda
berfungsi dalam komunikasi. Saussure tidak mengembangkan kategori semacam
ini dalam teorinya, yang lebih berfokus pada hubungan antara penanda dan
petanda dalam sistem bahasa. Kategori tanda Peirce memungkinkan analisis yang
lebih mendalam tentang bagaimana tanda-tanda berbeda berinteraksi dengan
objek yang diwakilinya dan bagaimana hubungan ini dipengaruhi oleh konteks
sosial dan pengalaman individual (Liszka, 1996).

Dalam konteks budaya, perbandingan antara teori Peirce dan Saussure

memberikan wawasan yang berharga tentang bagaimana tanda-tanda budaya



55

berfungsi dalam masyarakat. Studi oleh Petrilli dan Ponzio (Petrilli & Ponzio,
2017) menunjukkan bahwa sementara pendekatan Saussure lebih cocok untuk
menganalisis sistem bahasa yang relatif stabil, pendekatan Peirce lebih efektif
dalam mengeksplorasi tanda-tanda dalam budaya yang dinamis dan terus berubah.
Ini penting dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, di mana
simbolisme arsitektural dapat diinterpretasikan secara berbeda oleh berbagai
kelompok sosial atau dalam berbagai konteks budaya.

Pemahaman tentang perbandingan antara teori Peirce dan Saussure akan
digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektur dalam Huma
Betang dapat diinterpretasikan melalui berbagai lensa semiotika. Dengan
menggabungkan pendekatan kedua teori ini, kita dapat memperoleh pemahaman
yang lebih kaya tentang bagaimana makna arsitektural dihasilkan, dipertahankan,
dan direinterpretasi dalam konteks sosial dan budaya yang terus berkembang.
2.1.3.4 Relevansi Teori Peirce dalam Studi Komunikasi Budaya

Teori tanda yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce memiliki
relevansi yang sangat besar dalam studi komunikasi budaya. Pendekatan semiotik
Peirce memungkinkan analisis yang mendalam terhadap bagaimana makna
dikonstruksi, dikomunikasikan, dan diinterpretasikan dalam berbagai konteks
budaya. Dengan fokus pada hubungan dinamis antara representamen (penanda),
objek, dan interpretant, teori Peirce menawarkan kerangka kerja yang fleksibel
untuk mengeksplorasi kompleksitas makna dalam komunikasi budaya (Merrell,
2005).

Sebagai contoh, dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang,

elemen-elemen fisik dan simbolik tidak hanya berfungsi sebagai tanda yang



56

mewakili nilai-nilai budaya tertentu, tetapi juga sebagai tanda yang
diinterpretasikan oleh berbagai anggota masyarakat Dayak berdasarkan
pengalaman dan konteks sosial mereka. Dengan menggunakan pendekatan Peirce,
kita dapat menganalisis bagaimana makna dari elemen-elemen arsitektural ini
dapat berubah seiring waktu atau dalam berbagai situasi sosial, tergantung pada
bagaimana tanda-tanda ini diinterpretasikan oleh individu atau kelompok yang
berbeda (Short, 2007).

Teori Peirce juga relevan dalam memahami bagaimana komunikasi budaya
bersifat dinamis dan terus berkembang. Proses semiosis yang dijelaskan oleh
Peirce di mana interpretant dari satu tanda dapat menjadi representamen baru
dalam proses interpretasi yang berkelanjutan menunjukkan bahwa makna budaya
tidak pernah statis tetapi selalu berada dalam proses perubahan dan adaptasi. Ini
penting dalam konteks globalisasi, di mana tanda-tanda budaya tradisional sering
kali mengalami reinterpretasi atau bahkan rebranding ketika diperkenalkan ke
dalam konteks global yang lebih luas (Zlatev, 2009).

Pendekatan Peirce memungkinkan analisis yang lebih kaya terhadap
bagaimana tanda-tanda budaya berinteraksi dengan kekuasaan dan ideologi.
Tanda-tanda tidak hanya mencerminkan realitas budaya tetapi juga berperan
dalam membentuk dan mempertahankan struktur kekuasaan yang ada dalam
masyarakat. Melalui analisis indeks dan simbol dalam teori Peirce, peneliti dapat
mengeksplorasi  bagaimana  tanda-tanda  tertentu  digunakan  untuk
mengartikulasikan atau menantang kekuasaan dalam konteks budaya tertentu

(Parmentier, 1994).



2.14

57

Relevansi teori Peirce dalam studi komunikasi budaya akan diterapkan untuk
menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektur Huma Betang tidak hanya
berfungsi sebagai tanda yang mewakili nilai-nilai budaya Dayak tetapi juga
sebagai tanda yang diinterpretasikan dan dinegosiasikan dalam berbagai konteks
sosial. Dengan menggunakan pendekatan Peirce, kita dapat mengeksplorasi
bagaimana identitas budaya Dayak dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin
direinterpretasi dalam konteks modernisasi dan globalisasi.

Roland Barthes dan Teori Denotasi dan Konotasi
2.1.4.1 Latar Belakang dan Konteks Teori Barthes

Roland Barthes adalah salah satu tokoh penting dalam perkembangan teori
semiotika dan strukturalisme, khususnya dalam analisis budaya dan media. Lahir
di Cherbourg, Prancis, pada tahun 1915, Barthes menjadi salah satu pemikir
terkemuka di Prancis yang menjembatani antara strukturalisme Saussurean dan
berbagai pendekatan baru yang kemudian dikenal sebagai post-strukturalisme.
Barthes mengembangkan teorinya dalam konteks pasca-Perang Dunia II, di mana
masyarakat mengalami perubahan sosial, budaya, dan teknologi yang signifikan.
Perubahan-perubahan ini mendorong Barthes untuk mengeksplorasi bagaimana
makna dihasilkan dan dikomunikasikan melalui teks-teks budaya, khususnya
dalam konteks media massa (Barthes, 1977).

Teori denotasi dan konotasi yang dikembangkan oleh Barthes merupakan
salah satu kontribusi terpentingnya dalam semiotika. Dalam karyanya
Mythologies (Barthes, 2007), Barthes menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam
budaya tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi juga makna tambahan

(konotatif) yang lebih dalam, sering kali terkait dengan ideologi dan kekuasaan.



58

Denotasi merujuk pada makna langsung atau literal dari sebuah tanda, sementara
konotasi mencakup makna-makna tambahan yang berkembang melalui asosiasi
budaya dan sosial (Barthes, 2007). Dengan kata lain, Barthes menunjukkan bahwa
tanda-tanda tidak hanya mencerminkan realitas tetapi juga membentuk dan
memengaruhi cara kita memahami dunia.

Konteks Teoretis Barthes dikembangkan dalam era di mana media massa
mulai memainkan peran dominan dalam kehidupan sehari-hari, memengaruhi cara
masyarakat memahami realitas. Barthes menyoroti bagaimana media
menggunakan tanda-tanda untuk membentuk makna yang diinginkan, sering kali
untuk mendukung kepentingan ideologis tertentu. Dengan mengembangkan teori
denotasi dan konotasi, Barthes memberikan alat analitis untuk mengeksplorasi
bagaimana teks-teks budaya, termasuk arsitektur, gambar, dan bahasa, tidak hanya
merepresentasikan makna tetapi juga Mengonstruksi makna yang dipengaruhi
oleh konteks sosial dan politik (Chandler, 2022).

Dalam konteks arsitektur, teori Barthes dapat diterapkan untuk memahami
bagaimana elemen-elemen fisik sebuah bangunan memiliki makna yang lebih dari
sekadar fungsi praktis. Misalnya, dalam arsitektur tradisional seperti Huma
Betang, struktur dan ornamen tidak hanya memiliki makna denotatif sebagai
elemen fisik tetapi juga makna konotatif yang mencerminkan nilai-nilai budaya
dan identitas komunitas Dayak (Wulandari, 2019). Dengan menerapkan
pendekatan Barthes, kita dapat mengeksplorasi bagaimana arsitektur berfungsi
sebagai teks budaya yang berlapis-lapis, di mana makna dibentuk melalui interaksi

antara denotasi dan konotasi.



59

Teori Barthes tentang denotasi dan konotasi telah membuka jalan bagi banyak
studi kritis dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk studi media, sastra, dan
arsitektur. Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih mendalam terhadap
cara makna dibentuk dan dipengaruhi oleh konteks sosial dan ideologis. Dalam
disertasi ini, pemahaman tentang latar belakang dan konteks teori Barthes akan
digunakan untuk menganalisis bagaimana arsitektur Huma Betang tidak hanya
berfungsi sebagai struktur fisik tetapi juga sebagai simbol budaya yang penuh
dengan makna konotatif, yang membantu mempertahankan dan
mengartikulasikan identitas budaya Dayak dalam konteks modernisasi dan
globalisasi (Smith, 2019).
2.1.4.2 Denotasi dan Konotasi dalam Konteks Budaya

Denotasi dan konotasi adalah dua konsep inti dalam teori semiotika Roland
Barthes yang menjelaskan bagaimana makna dihasilkan melalui tanda-tanda
dalam budaya. Denotasi merujuk pada makna literal atau langsung dari sebuah
tanda, sedangkan konotasi mengacu pada makna-makna tambahan yang muncul
dari asosiasi budaya, ideologi, dan pengalaman sosial. Dalam konteks budaya,
konotasi menjadi sangat penting karena memungkinkan tanda-tanda untuk
membawa makna yang lebih dalam dan berlapis-lapis, sering kali terkait dengan
identitas, nilai-nilai, dan kekuasaan dalam masyarakat (Hall, 1997).

Dalam konteks budaya, tanda-tanda tidak hanya berfungsi sebagai
representasi dari objek atau konsep tertentu, tetapi juga sebagai sarana untuk
menyampaikan ideologi dan nilai-nilai yang dianut oleh kelompok sosial tertentu.
Barthes menunjukkan bahwa dalam budaya, tanda-tanda sering kali dibentuk

sedemikian rupa untuk mendukung kepentingan tertentu, menciptakan apa yang



60

disebut sebagai mitos budaya. Mitos ini adalah makna-makna konotatif yang
tampaknya alami atau normal, tetapi sebenarnya merupakan konstruksi sosial
yang dipengaruhi oleh ideologi dominan (Barthes, 1986).

Misalnya, dalam studi budaya populer, gambar-gambar iklan tidak hanya
merepresentasikan produk yang dijual tetapi juga mengomunikasikan makna-
makna konotatif yang terkait dengan status, identitas, dan aspirasi sosial. Sebuah
mobil mewah, misalnya, tidak hanya diartikan sebagai alat transportasi (denotasi),
tetapi juga sebagai simbol status dan keberhasilan dalam masyarakat (konotasi)
(Danesi, 2017). Dengan demikian, analisis denotasi dan konotasi memungkinkan
kita untuk mengeksplorasi bagaimana tanda-tanda dalam budaya digunakan untuk
membentuk persepsi dan memengaruhi cara kita memahami dunia.

Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen
fisik seperti tata ruang, ornamen, dan material tidak hanya memiliki makna
denotatif sebagai komponen bangunan tetapi juga makna konotatif yang
mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas komunitas Dayak. Misalnya, tata
ruang terbuka dalam Huma Betang tidak hanya berfungsi untuk akomodasi fisik
tetapi juga mengomunikasikan prinsip-prinsip egalitarianisme dan kebersamaan
yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak (Wulandari, 2019). Dengan
menerapkan teori denotasi dan konotasi, kita dapat memahami bagaimana elemen-
elemen arsitektur ini tidak hanya membentuk lingkungan fisik tetapi juga
mengartikulasikan dan mempertahankan identitas budaya.

Studi oleh Eco (Eco, 1986) menyoroti bahwa dalam berbagai budaya, tanda-
tanda tidak hanya diartikan secara denotatif tetapi juga diperkaya dengan makna-

makna konotatif yang terkait dengan sejarah, tradisi, dan nilai-nilai komunitas.



61

Eco menunjukkan bahwa proses konotasi ini bersifat dinamis, di mana makna-
makna konotatif dapat berubah seiring dengan perkembangan sosial dan politik.
Dalam hal ini, analisis konotasi memungkinkan kita untuk melihat bagaimana
budaya terus berkembang dan bagaimana tanda-tanda dalam budaya dapat
beradaptasi dengan perubahan tersebut.

Dalam konteks globalisasi, tanda-tanda budaya tradisional seperti yang
ditemukan dalam arsitektur Huma Betang dapat mengalami reinterpretasi atau
bahkan kehilangan makna konotatifnya ketika diperkenalkan ke dalam konteks
global yang lebih luas. Studi oleh Morley (Morley, 2006) menunjukkan bahwa
dalam proses globalisasi, tanda-tanda lokal sering kali mengalami rebranding
untuk memenuhi ekspektasi atau nilai-nilai global, yang dapat menyebabkan
perubahan dalam makna konotatif asli mereka. Ini menggarisbawahi pentingnya
analisis konotasi dalam memahami bagaimana identitas budaya dipertahankan
atau dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial yang lebih luas.

Teori denotasi dan konotasi Barthes akan digunakan untuk menganalisis
bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang berfungsi sebagai tanda-
tanda budaya yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas komunitas Dayak.
Dengan memahami bagaimana makna denotatif dan konotatif ini dibentuk dan
dipertahankan, kita dapat mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya
dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam konteks
modernisasi dan globalisasi.
2.1.4.3 Penerapan Teori Denotasi dan Konotasi dalam Analisis Budaya

Teori denotasi dan konotasi yang dikembangkan oleh Roland Barthes telah

menjadi alat analitis yang sangat penting dalam studi budaya, memungkinkan



62

peneliti untuk menggali makna-makna tersembunyi di balik tanda-tanda yang ada
dalam berbagai konteks budaya. Penerapan teori ini dalam analisis budaya
memungkinkan kita untuk memahami bagaimana makna tidak hanya diciptakan
oleh tanda-tanda dalam bentuk denotatif tetapi juga diperkuat dan dipertahankan
melalui konotasi, yang sering kali terkait erat dengan ideologi dan nilai-nilai sosial
(Gripsrud, 2017).

Dalam analisis budaya, denotasi merujuk pada makna literal dari sebuah
tanda apa yang secara langsung direpresentasikan oleh tanda tersebut. Konotasi,
di sisi lain, mencakup lapisan makna tambahan yang berkembang dari asosiasi
budaya, ideologi, dan pengalaman sosial yang terkait dengan tanda tersebut.
Barthes menunjukkan bahwa dalam budaya, konotasi sering kali membentuk
"mitos" yang memperkuat pandangan dunia tertentu, membuat makna yang
dihasilkan tampak alami dan tidak dipertanyakan (Barthes, 1957). Penerapan teori
ini dalam analisis budaya membuka kemungkinan untuk mengungkap dan
menganalisis bagaimana makna tersebut dikonstruksi dan bagaimana ia
memengaruhi cara masyarakat memahami realitas.

Misalnya, dalam analisis media, teori denotasi dan konotasi sering digunakan
untuk mengeksplorasi bagaimana gambar-gambar, teks, dan simbol-simbol
tertentu membentuk narasi yang mendukung ideologi dominan. Sebuah iklan,
misalnya, mungkin secara denotatif menampilkan produk tertentu, tetapi secara
konotatif, iklan tersebut juga menyampaikan pesan tentang status, gaya hidup,
atau nilai-nilai tertentu yang diinginkan oleh audiens (Chandler, 2007). Dengan

demikian, analisis denotasi dan konotasi membantu kita memahami bagaimana



63

media tidak hanya mencerminkan realitas tetapi juga membentuk dan
memengaruhi cara kita melihat dunia.

Dalam konteks arsitektur dan budaya, penerapan teori denotasi dan konotasi
dapat digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektural
berfungsi sebagai tanda-tanda yang menyampaikan makna budaya. Sebagai
contoh, dalam arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen seperti
tata ruang, ornamen, dan material tidak hanya berfungsi sebagai elemen fisik
tetapi juga membawa makna konotatif yang berkaitan dengan identitas, nilai-nilai,
dan sejarah komunitas Dayak (Butina-Watson & Bentley, 2007). Tata ruang
terbuka Huma Betang, misalnya, secara denotatif berfungsi untuk
mengakomodasi kehidupan bersama dalam satu ruang, tetapi secara konotatif, ia
mengomunikasikan prinsip-prinsip kebersamaan, egalitarianisme, dan gotong
royong yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak.

Studi oleh Gottdiener tentang arsitektur dan semiotika menekankan bahwa
bangunan tidak hanya berfungsi sebagai struktur fisik tetapi juga sebagai teks
budaya yang penuh dengan makna. Gottdiener menunjukkan bahwa arsitektur
dapat dilihat sebagai medium yang membawa pesan-pesan ideologis, di mana
setiap elemen arsitektural memiliki potensi untuk menyampaikan makna yang
lebih dalam dari sekadar fungsi praktisnya. Dalam konteks ini, teori denotasi dan
konotasi Barthes memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana makna-
makna ini dikonstruksi dan bagaimana mereka berinteraksi dengan konteks sosial
dan budaya yang lebih luas.

Penerapan teori ini dalam analisis budaya juga memungkinkan kita untuk

memahami bagaimana makna dapat berubah seiring waktu dan dalam berbagai



64

konteks sosial. Misalnya, dalam konteks globalisasi, elemen-elemen arsitektural
yang dulunya memiliki makna konotatif tertentu dalam budaya lokal dapat
mengalami perubahan makna ketika diperkenalkan ke dalam konteks global yang
lebih luas. Sebuah studi oleh Kress dan van Leeuwen (Kress & Van Leeuwen,
2020) menyoroti bagaimana makna konotatif dapat bergeser ketika tanda-tanda
budaya diadaptasi atau diinterpretasi ulang dalam konteks yang berbeda. Ini
menunjukkan bahwa makna konotatif tidak statis tetapi dinamis dan dapat berubah
sesuai dengan perubahan konteks sosial dan budaya.

Penerapan teori denotasi dan konotasi Barthes akan digunakan untuk
menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda
budaya yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas komunitas Dayak.
Dengan menggunakan pendekatan ini, kita dapat mengeksplorasi cara-cara di
mana makna arsitektural dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin
direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial dan globalisasi. Pendekatan
ini akan memberikan wawasan yang mendalam tentang bagaimana identitas
budaya tidak hanya dipertahankan melalui elemen fisik tetapi juga melalui lapisan
makna yang kompleks yang dihasilkan dari interaksi antara denotasi dan konotasi.
2.1.4.4 Kontribusi Barthes dalam Studi Semiotika dan Budaya

Roland Barthes adalah salah satu tokoh paling berpengaruh dalam
pengembangan teori semiotika dan analisis budaya. Kontribusinya melampaui
sekadar analisis tanda-tanda dalam konteks linguistik, mencakup penerapan
konsep-konsep semiotik dalam studi budaya, media, dan arsitektur. Barthes

mengembangkan pendekatan yang memungkinkan analisis mendalam terhadap



65

bagaimana makna dibentuk, dipertahankan, dan diubah dalam masyarakat,
terutama melalui proses denotasi dan konotasi yang ia perkenalkan (Culler, 2005).

Salah satu kontribusi terbesar Barthes adalah pengembangannya terhadap
konsep mitos dalam konteks budaya, yang ia jelaskan dalam karyanya
Mythologies (Barthes, 1986). Mitos, menurut Barthes, adalah makna konotatif
yang telah menjadi begitu umum sehingga dianggap sebagai alami oleh
masyarakat. Melalui analisis mitos, Barthes menunjukkan bagaimana tanda-tanda
dalam budaya tidak hanya merepresentasikan realitas tetapi juga membentuk
pandangan dunia yang mendukung ideologi tertentu. Ini memberikan wawasan
yang mendalam tentang bagaimana media dan budaya populer berfungsi sebagai
alat untuk menyebarkan dan memperkuat ideologi dominan (Barthes, 2007).

Dalam studi semiotika, kontribusi Barthes juga mencakup pengembangan
teori teks yang terbuka untuk berbagai interpretasi. Barthes memperkenalkan
konsep kematian pengarang (death of the author), yang menyatakan bahwa makna
sebuah teks tidak ditentukan oleh niat pengarang tetapi oleh pembacaan dan
interpretasi pembaca. Ini membuka jalan bagi analisis yang lebih pluralistik dan
dinamis dalam studi sastra dan budaya, di mana teks dilihat sebagai medan
pertempuran interpretasi yang dipengaruhi oleh berbagai faktor sosial dan budaya
(Barthes, 1977). Konsep ini telah menjadi dasar bagi banyak pendekatan post-
strukturalis dalam analisis teks dan budaya.

Barthes juga berkontribusi pada pengembangan teori representasi dalam studi
media dan budaya. Ia menunjukkan bagaimana media tidak hanya merefleksikan
realitas tetapi juga berperan aktif dalam membentuk persepsi masyarakat tentang

realitas tersebut. Dalam konteks ini, teori denotasi dan konotasi Barthes telah



66

digunakan secara luas dalam analisis media untuk mengungkap bagaimana
gambar, teks, dan simbol dalam media massa berfungsi untuk memperkuat narasi
ideologis tertentu (Silverman, 1983).

Penerapan teori Barthes dalam studi arsitektur juga menunjukkan bagaimana
elemen-elemen arsitektural dapat dilihat sebagai tanda-tanda yang membawa
makna budaya. Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang,
konsep-konsep Barthes dapat digunakan untuk menganalisis bagaimana struktur
fisik dan ornamen arsitektural tidak hanya memiliki makna denotatif tetapi juga
konotatif yang terkait erat dengan identitas dan nilai-nilai budaya komunitas
Dayak. Dengan menerapkan teori Barthes, kita dapat memahami bagaimana
arsitektur berfungsi sebagai teks budaya yang penuh dengan makna dan
bagaimana makna tersebut dipertahankan atau dinegosiasikan dalam konteks
sosial yang berubah.

Kontribusi Barthes dalam studi semiotika dan budaya juga telah
memengaruhi banyak disiplin ilmu lainnya, termasuk antropologi, sosiologi, dan
komunikasi. Karyanya telah membuka jalan bagi pemikiran kritis tentang
bagaimana tanda-tanda dalam budaya tidak hanya berfungsi sebagai alat
komunikasi tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk dan memengaruhi
pandangan dunia. Pendekatan semiotik yang dikembangkan oleh Barthes terus
menjadi alat yang berharga dalam analisis budaya, memungkinkan peneliti untuk
mengeksplorasi lapisan-lapisan makna yang sering kali tersembunyi di balik
permukaan tanda-tanda budaya (Fiske, 2006).

Kontribusi Barthes akan digunakan sebagai kerangka kerja Teoretis untuk

menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang tidak hanya berfungsi



67

sebagai representasi fisik tetapi juga sebagai tanda budaya yang
mengartikulasikan identitas dan nilai-nilai komunitas Dayak. Dengan
memanfaatkan konsep-konsep Barthes, kita dapat menggali lebih dalam tentang
bagaimana makna-makna ini dikonstruksi, dipertahankan, dan dinegosiasikan
dalam konteks globalisasi dan modernisasi.
2.2 Bingkai Konseptual
2.2.1 Komunikasi Budaya

Komunikasi budaya adalah proses di mana individu atau kelompok berbagi
informasi, nilai-nilai, dan norma-norma yang terkait dengan identitas budaya mereka.
Dalam konteks globalisasi yang semakin berkembang, komunikasi budaya menjadi
penting dalam mempertahankan identitas budaya sekaligus membangun interaksi
lintas budaya. Sebagai sebuah disiplin ilmu, komunikasi budaya mencakup berbagai
dimensi seperti simbolisme, bahasa, dan interaksi sosial yang mencerminkan
pandangan dunia suatu kelompok budaya (Samovar et al., 2013)

Karakteristik komunikasi budaya sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai yang
dianut oleh suatu kelompok masyarakat, termasuk cara mereka memahami dan
menafsirkan simbol-simbol budaya. Simbol-simbol ini dapat berupa bahasa, artefak,
ritual, dan bahkan arsitektur yang semuanya memainkan peran penting dalam proses
komunikasi antar anggota kelompok maupun dengan pihak luar. Dalam konteks ini,
komunikasi budaya tidak hanya berfungsi sebagai sarana penyampaian pesan tetapi
juga sebagai mekanisme untuk mempertahankan dan memperkuat identitas budaya
(Chen & Dai, 2014)

Komunikasi budaya suku Dayak, khususnya dalam konteks masyarakat Huma

Betang, mencerminkan nilai-nilai tradisional yang dijunjung tinggi oleh suku Dayak.



68

Huma Betang berfungsi tidak hanya sebagai tempat tinggal tetapi juga sebagai
simbol persatuan, kebersamaan, dan harmoni dalam komunitas. Penelitian
menunjukkan bahwa struktur sosial dan budaya suku Dayak didasarkan pada prinsip
Belom Bahadat, yang mengedepankan kehidupan yang harmonis, toleransi, dan
penghargaan terhadap keberagaman. (Wang, 2020) Nilai-nilai ini tercermin dalam
praktik komunikasi budaya yang memperkuat kohesi sosial dan identitas kolektif
suku Dayak.

Dalam masyarakat Dayak, simbolisme memainkan peran sentral dalam
komunikasi budaya. Penggunaan simbol dalam bahasa, pakaian adat, dan struktur
arsitektur seperti Huma Betang berfungsi tidak hanya untuk menyampaikan pesan
tetapi juga untuk memperkuat identitas budaya. Studi oleh (Kim & Gudykunst, 2020)
menekankan bahwa simbolisme dalam komunikasi budaya tidak hanya
menghubungkan anggota komunitas dengan warisan budaya mereka, tetapi juga
berperan dalam menghadapi tantangan modernisasi.

Dalam era globalisasi, komunikasi budaya suku Dayak menghadapi tantangan
dalam mempertahankan relevansi dan keaslian simbolisme tradisional. Oleh karena
itu, penting untuk memahami bagaimana simbolisme ini berperan dalam komunikasi
budaya suku Dayak dan bagaimana ia dapat dipertahankan dalam konteks perubahan
sosial yang sedang terjadi (Lee, 2021).
2.2.1.1 Pengertian Simbol dan Simbolisme dalam Konteks Budaya

Simbol dalam konteks budaya dapat dipahami sebagai representasi visual,
verbal, atau fisik yang mengandung makna tertentu dan diakui secara bersama oleh
anggota suatu kelompok budaya. Simbol-simbol ini berfungsi untuk

menyampaikan nilai-nilai, keyakinan, dan norma yang dianut oleh komunitas



69

tersebut. Menurut Hall (Hall, 1997), simbol merupakan elemen penting dalam
struktur budaya karena ia memungkinkan komunikasi makna yang kompleks
melalui representasi sederhana. Simbol-simbol ini bisa berupa objek, warna,
gerakan, atau bahasa yang telah diberi makna khusus oleh kelompok sosial tertentu.

Simbolisme, di sisi lain, merujuk pada penggunaan simbol-simbol untuk
menyampaikan makna yang lebih dalam dari sekadar apa yang terlihat secara
langsung. Simbolisme memungkinkan budaya untuk mengekspresikan ide-ide
abstrak, emosi, dan konsep-konsep yang lebih luas melalui representasi yang
konkret. Dalam studi komunikasi budaya, simbolisme memainkan peran sentral
karena memungkinkan transmisi makna dari satu individu atau kelompok ke
individu atau kelompok lain dengan cara yang efisien dan efektif (Chen & Dai,
2014)

Dalam konteks budaya, simbol dan simbolisme berfungsi tidak hanya sebagai
alat komunikasi tetapi juga sebagai cara untuk memperkuat identitas budaya dan
kohesi sosial. Sebagai contoh, penelitian oleh Wang (Wang, 2020) menunjukkan
bahwa simbolisme dalam budaya tradisional memainkan peran penting dalam
menjaga kontinuitas budaya di tengah arus modernisasi. Melalui penggunaan
simbol-simbol yang telah mapan, komunitas dapat mempertahankan ikatan mereka
dengan warisan budaya mereka sambil menavigasi perubahan yang dibawa oleh
perkembangan global.

Simbol dan simbolisme juga berfungsi untuk membangun narasi kolektif
dalam suatu masyarakat. Narasi ini memungkinkan anggota komunitas untuk
berbagi pemahaman bersama tentang dunia mereka dan tempat mereka di

dalamnya. Penelitian oleh (Kim & Gudykunst, 2020) menekankan bahwa simbol-



70

simbol budaya tidak hanya menyampaikan pesan-pesan sederhana tetapi juga
membangun dan mempertahankan narasi budaya yang kompleks yang membantu
komunitas dalam membentuk identitas mereka dan memandu interaksi mereka
dengan dunia luar.

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme memiliki peran yang sangat penting.
Huma Betang, misalnya, tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal tetapi juga
sebagai simbol persatuan dan keberlanjutan budaya. Simbol-simbol yang
terkandung dalam arsitektur Huma Betang, seperti ukiran dan tata letak bangunan,
memiliki makna mendalam yang mencerminkan nilai-nilai dasar dari budaya
Dayak, seperti gotong royong dan penghargaan terhadap alam (Kenney et al.,
2005). Melalui simbolisme ini, komunitas Dayak dapat mempertahankan identitas
budaya mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai tersebut terus hidup di tengah
perubahan zaman.

Simbol dan simbolisme dalam konteks budaya tidak hanya membantu dalam
komunikasi internal di dalam komunitas tetapi juga dalam komunikasi eksternal
dengan budaya lain. Ini memungkinkan budaya untuk beradaptasi dengan dunia
yang semakin terhubung sambil tetap mempertahankan esensi identitas mereka.
Dalam dunia yang terus berubah, simbol dan simbolisme menyediakan landasan
yang stabil bagi identitas budaya untuk berkembang dan beradaptasi tanpa
kehilangan akar tradisionalnya (Lee, 2021)
2.2.1.2 Peran Simbolisme dalam Komunikasi Budaya

Simbolisme merupakan elemen fundamental dalam komunikasi budaya,
berfungsi sebagai medium untuk menyampaikan nilai-nilai, norma, dan identitas

suatu kelompok budaya. Simbol-simbol ini dapat ditemukan dalam berbagai



71

bentuk, mulai dari bahasa, pakaian, artefak, hingga arsitektur. Menurut Hall (P.
Smith, 2017), simbolisme dalam komunikasi budaya berperan sebagai jembatan
yang menghubungkan individu dengan identitas kolektif mereka, memungkinkan
penyampaian pesan-pesan budaya secara efektif dalam konteks sosial yang
berbeda.

Di dalam masyarakat Dayak, simbolisme memainkan peran yang sangat
penting dalam mempertahankan dan memperkuat identitas budaya. Huma Betang,
misalnya, bukan hanya sebuah struktur fisik tetapi juga simbol yang kuat dari
persatuan dan kebersamaan dalam komunitas Dayak. Melalui simbol-simbol yang
terkandung dalam arsitektur Huma Betang, nilai-nilai seperti kebersamaan,
toleransi, dan harmoni dapat terus dihidupkan dan dipelihara di tengah masyarakat
(Wang, 2020). Simbolisme ini juga membantu menjaga kontinuitas budaya di
tengah arus modernisasi yang semakin mengglobal.

Penelitian oleh (Smith & Jones, 2019) menunjukkan bahwa simbolisme
dalam arsitektur tradisional berfungsi sebagai alat untuk mempertahankan identitas
budaya di era globalisasi. Mereka menekankan bahwa simbol-simbol yang
terkandung dalam arsitektur tradisional, seperti Huma Betang, memiliki
kemampuan untuk menghubungkan masa lalu dengan masa kini, memberikan
ruang bagi ekspresi identitas budaya yang dinamis namun tetap kokoh. Simbol-
simbol ini juga memainkan peran penting dalam komunikasi antar generasi,
memastikan bahwa nilai-nilai budaya yang dianut oleh leluhur dapat diwariskan
kepada generasi berikutnya.

Dalam konteks komunikasi budaya suku Dayak, simbolisme tidak hanya

berfungsi untuk menyampaikan pesan-pesan budaya tetapi juga untuk memperkuat



72

solidaritas dan identitas kolektif. Penelitian oleh (Lee, 2021) mengungkapkan
bahwa simbolisme dalam budaya Dayak, seperti yang terlihat dalam ritual dan
upacara adat, memiliki dampak signifikan dalam memperkuat ikatan sosial di antara
anggota komunitas. Simbol-simbol ini, melalui penggunaannya dalam konteks
budaya, memungkinkan komunikasi yang melampaui kata-kata, menghubungkan
individu dengan identitas kolektif mereka melalui rasa keterikatan emosional dan
spiritual.

Simbolisme juga berfungsi sebagai alat untuk negosiasi identitas dalam
konteks perubahan sosial. Dalam masyarakat yang mengalami modernisasi, seperti
suku Dayak, simbol-simbol tradisional menjadi sarana untuk menegosiasikan
identitas budaya mereka di tengah arus perubahan. Penelitian oleh Dai dan Chen
(Chen & Dai, 2014) menunjukkan bahwa simbol-simbol budaya dapat berfungsi
sebagai titik rujukan dalam proses adaptasi terhadap modernisasi, memungkinkan
komunitas untuk mempertahankan identitas mereka sambil beradaptasi dengan
perubahan yang terjadi di sekitar mereka.

Dengan memahami peran simbolisme dalam komunikasi budaya, kita dapat
lebih menghargai bagaimana masyarakat Dayak menggunakan simbol-simbol
tradisional untuk mempertahankan dan memperkuat identitas budaya mereka.
Simbolisme dalam arsitektur, bahasa, dan ritual tidak hanya menyampaikan pesan-
pesan budaya tetapi juga membangun dan mempertahankan struktur sosial yang
mendukung keberlanjutan budaya. Dalam konteks globalisasi, simbolisme ini
menjadi semakin penting sebagai alat untuk mempertahankan identitas budaya di
tengah arus perubahan yang cepat.

2.2.1.3 Peran Simbolisme dalam Mempertahankan Identitas Budaya



73

Simbolisme memainkan peran yang sangat penting dalam mempertahankan
identitas budaya, terutama di tengah arus globalisasi yang terus berkembang.
Simbol-simbol budaya, baik yang bersifat fisik maupun abstrak, membantu
memperkuat dan memelihara rasa identitas kolektif di antara anggota komunitas.
Menurut (Kim & Gudykunst, 2020), simbolisme memungkinkan kelompok budaya
untuk mengartikulasikan identitas mereka secara eksplisit, baik kepada diri mereka
sendiri maupun kepada dunia luar. Simbol-simbol ini menjadi penanda penting
yang menghubungkan anggota komunitas dengan warisan budaya mereka dan
dengan nilai-nilai yang mereka junjung tinggi.

Di dalam konteks suku Dayak, simbolisme sangat berperan dalam
mempertahankan identitas budaya mereka. Huma Betang, sebagai simbol
arsitektur, tidak hanya merepresentasikan tempat tinggal fisik, tetapi juga
menggambarkan prinsip-prinsip dasar yang dipegang teguh oleh masyarakat
Dayak, seperti persatuan, gotong royong, dan keseimbangan dengan alam. Melalui
simbol-simbol ini, identitas budaya suku Dayak dapat dipertahankan dan diteruskan
kepada generasi berikutnya, meskipun mereka menghadapi tantangan dari
modernisasi dan perubahan sosial (Wang, 2020).

Simbolisme juga berfungsi sebagai mekanisme untuk memelihara nilai-nilai
inti yang mendefinisikan identitas budaya. Penelitian oleh Dai dan Chen (Chen &
Dai, 2014) menekankan bahwa simbol-simbol budaya tidak hanya berfungsi
sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai alat yang sangat penting dalam
mempertahankan integritas budaya. Dalam masyarakat tradisional, simbolisme
sering digunakan untuk memperkuat ikatan sosial dan memperjelas peran individu

dalam komunitas. Misalnya, upacara adat dan ritual sering kali menggunakan



74

simbol-simbol yang telah diwariskan secara turun-temurun, yang tidak hanya
mengingatkan anggota komunitas akan akar budaya mereka tetapi juga memperkuat
ikatan sosial di antara mereka.

Dalam konteks globalisasi, simbolisme menjadi semakin penting karena
memberikan sarana bagi komunitas untuk menegaskan identitas mereka di tengah
pengaruh budaya asing. Peran simbolisme dalam mempertahankan identitas budaya
juga terlihat dalam kemampuan simbol-simbol ini untuk beradaptasi dengan
perubahan tanpa kehilangan makna intinya. Dalam kasus suku Dayak, simbol-
simbol yang terkandung dalam Huma Betang dan dalam ritual-ritual tradisional
mereka telah mampu menyesuaikan diri dengan konteks modern tanpa kehilangan
esensi budayanya.

Secara keseluruhan, simbolisme tidak hanya berfungsi sebagai alat
komunikasi budaya tetapi juga sebagai penjaga identitas budaya. Simbol-simbol ini
memungkinkan komunitas untuk mempertahankan keunikan budaya mereka dan
memastikan bahwa nilai-nilai inti mereka tetap hidup meskipun dihadapkan dengan
tantangan dari luar. Dalam konteks suku Dayak, simbolisme yang terkandung
dalam Huma Betang dan praktik budaya lainnya menjadi kunci dalam
mempertahankan identitas budaya mereka di tengah arus perubahan yang cepat.
2.2.1.4 Simbolisme dalam Ritual dan Praktik Budaya

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya merupakan elemen yang sangat
penting dalam menjaga kohesi sosial dan memperkuat identitas budaya suatu
komunitas. Ritual dan praktik budaya sering kali dipenuhi dengan simbol-simbol
yang memiliki makna mendalam dan mencerminkan nilai-nilai inti serta

kepercayaan yang dianut oleh masyarakat tersebut. Menurut (Kim & Gudykunst,



75

2020), simbolisme dalam ritual membantu memperkuat ikatan emosional dan
spiritual di antara anggota komunitas, menciptakan rasa kebersamaan yang
mendalam dan memberikan struktur bagi kehidupan sosial mereka.

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam ritual dan praktik budaya
berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan anggota komunitas dengan
warisan budaya mereka. Misalnya, upacara adat seperti Gawai Dayak, yang
dilakukan untuk merayakan panen, dipenuhi dengan simbol-simbol yang
menggambarkan hubungan manusia dengan alam dan kepercayaan kepada roh-roh
leluhur. Simbol-simbol ini tidak hanya menegaskan kembali keyakinan spiritual
tetapi juga memperkuat rasa identitas kolektif di antara anggota komunitas (Wang,
2020).

Ritual dan praktik budaya juga berfungsi sebagai media untuk
mentransmisikan nilai-nilai budaya dari satu generasi ke generasi berikutnya.
Dalam penelitian yang dilakukan oleh (Lee, 2021), ditemukan bahwa simbolisme
yang terkandung dalam ritual-ritual tradisional berfungsi sebagai alat pendidikan
yang efektif bagi generasi muda. Simbol-simbol ini mengajarkan nilai-nilai seperti
kebersamaan, solidaritas, dan penghormatan kepada leluhur, yang semuanya sangat
penting dalam mempertahankan identitas budaya. Melalui partisipasi dalam ritual
dan upacara adat, anggota komunitas muda belajar tentang pentingnya nilai-nilai
ini dan bagaimana mereka harus dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya juga memainkan peran penting
dalam mengatur hubungan sosial dan menciptakan struktur sosial yang stabil. (Chen
& Dai, 2014) menekankan bahwa simbolisme dalam praktik budaya sering kali

digunakan untuk mengatur perilaku sosial dan memastikan bahwa norma-norma



76

budaya dipatuhi oleh semua anggota komunitas. Misalnya, dalam masyarakat
Dayak, simbolisme yang digunakan dalam upacara adat juga mencerminkan
hierarki sosial dan peran masing-masing individu dalam komunitas, memberikan
panduan yang jelas tentang bagaimana setiap orang harus bertindak dalam situasi
sosial tertentu.

Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, simbolisme dalam ritual dan
praktik budaya juga berfungsi sebagai bentuk resistensi terhadap perubahan
eksternal yang dapat mengancam integritas budaya. Penelitian oleh (Smith & Jones,
2019) menunjukkan bahwa banyak komunitas menggunakan simbolisme dalam
praktik budaya mereka sebagai cara untuk mempertahankan identitas mereka di
tengah arus globalisasi yang sering kali homogenisasi budaya. Dengan
mempertahankan simbol-simbol tradisional dalam ritual mereka, komunitas dapat
melawan tekanan untuk berasimilasi dan memastikan bahwa nilai-nilai inti mereka
tetap terjaga.

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya memainkan peran penting dalam
mempertahankan dan memperkuat identitas budaya, mentransmisikan nilai-nilai
budaya, dan mengatur hubungan sosial dalam komunitas. Dalam konteks suku
Dayak, simbolisme ini menjadi fondasi yang kuat untuk mempertahankan warisan
budaya mereka di tengah tantangan modernisasi. Melalui partisipasi dalam ritual-
ritual tradisional dan praktik budaya, komunitas Dayak dapat terus menjaga
identitas budaya mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai mereka terus hidup dan
berkembang di tengah perubahan yang terjadi di dunia luar.

2.2.1.5 Simbolisme dalam Konteks Globalisasi



77

Globalisasi telah membawa dampak signifikan pada berbagai aspek
kehidupan, termasuk cara simbolisme budaya dipahami dan diterapkan. Di satu sisi,
globalisasi menawarkan peluang bagi penyebaran simbol-simbol budaya ke luar
batas geografis, memperkenalkan elemen budaya lokal ke komunitas global yang
lebih luas. Namun, di sisi lain, globalisasi juga menimbulkan tantangan dalam
mempertahankan keaslian dan makna asli dari simbol-simbol tersebut. Penelitian
oleh Robertson (Robertson, 1992) menunjukkan bahwa dalam era globalisasi,
simbolisme budaya sering kali mengalami perubahan atau penyesuaian untuk
beradaptasi dengan konteks global yang lebih luas, terkadang mengorbankan
makna asli yang terkandung di dalamnya.

Simbolisme dalam konteks globalisasi sering kali berfungsi sebagai alat
untuk mempertahankan identitas budaya di tengah arus homogenisasi budaya.
Dalam penelitian yang dilakukan oleh (Smith & Jones, 2019), ditemukan bahwa
simbol-simbol budaya sering kali digunakan sebagai bentuk resistensi terhadap
tekanan globalisasi yang cenderung meratakan perbedaan budaya. Misalnya,
komunitas-komunitas tradisional menggunakan simbolisme dalam arsitektur,
bahasa, dan ritual mereka untuk menegaskan identitas budaya mereka dan menolak
asimilasi ke dalam budaya global yang dominan.

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam Huma Betang dan ritual adat
mereka tetap menjadi alat penting untuk mempertahankan identitas budaya di
tengah globalisasi. Huma Betang, misalnya, bukan hanya simbol arsitektur tetapi
juga representasi dari nilai-nilai inti seperti gotong royong, kebersamaan, dan

harmoni dengan alam. Melalui simbol-simbol ini, suku Dayak dapat menegaskan



78

identitas mereka dan mempertahankan nilai-nilai tradisional mereka meskipun
berada dalam arus perubahan global (Wang, 2020).

Globalisasi juga memengaruhi cara simbol-simbol budaya diinterpretasikan
dan diadaptasi. Dalam penelitian oleh (Lee, 2021), ditemukan bahwa simbol-simbol
budaya sering kali mengalami rebranding atau reinterpretasi untuk menarik audiens
global. Ini bisa berarti bahwa simbol-simbol tersebut disesuaikan atau diubah
maknanya agar lebih dapat diterima oleh komunitas yang lebih luas. Namun, proses
ini sering kali menimbulkan kekhawatiran bahwa esensi dari simbol-simbol
tersebut mungkin hilang atau tereduksi.

Meskipun demikian, simbolisme dalam konteks globalisasi juga memberikan
peluang bagi komunitas untuk menyebarkan nilai-nilai dan budaya mereka ke
seluruh dunia. Penelitian oleh (Chen & Dai, 2014) menekankan bahwa globalisasi
tidak selalu berarti hilangnya identitas budaya, tetapi juga dapat menjadi
kesempatan bagi komunitas untuk memperkenalkan simbol-simbol budaya mereka
ke panggung global. Ini memungkinkan budaya lokal untuk mendapatkan
pengakuan internasional dan untuk memainkan peran dalam dialog antarbudaya.

Namun, tantangan terbesar dalam globalisasi adalah bagaimana menjaga
makna asli dari simbol-simbol budaya sambil tetap relevan di panggung global.
Komunitas Dayak, misalnya, harus menemukan cara untuk mempertahankan
simbolisme tradisional mereka dalam Huma Betang sambil menyesuaikannya
dengan perubahan sosial dan ekonomi yang terjadi di dunia luar. Hal ini
memerlukan keseimbangan antara mempertahankan tradisi dan berinovasi untuk
memastikan bahwa simbolisme budaya tetap hidup dan bermakna di era modern

(Robertson, 1992).



79

Simbolisme dalam konteks globalisasi menghadapi tantangan dan peluang
yang unik. Sementara globalisasi dapat mengancam keaslian dan makna asli dari
simbol-simbol budaya, itu juga memberikan kesempatan bagi simbol-simbol ini
untuk dikenal di seluruh dunia. Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam
Huma Betang dan ritual adat mereka tetap menjadi alat penting untuk
mempertahankan identitas budaya di tengah arus globalisasi yang terus
berkembang.

2.2.2 Masyarakat Budaya dan Kearifan Lokal

Masyarakat budaya adalah kelompok sosial yang identitasnya sangat terkait
dengan tradisi, nilai-nilai, dan norma-norma yang diwariskan dari generasi ke
generasi. Kelompok ini sering kali memiliki keterikatan yang kuat dengan
lingkungan alam mereka dan mempertahankan cara hidup yang mencerminkan
keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam konteks ini, kearifan lokal
memainkan peran penting dalam membentuk dan memelihara identitas budaya
masyarakat tersebut. Menurut Smith (Smith, 2020), kearifan lokal adalah
pengetahuan, kepercayaan, dan praktik yang telah berkembang selama berabad-abad
dan digunakan oleh masyarakat untuk menghadapi tantangan lingkungan dan sosial
mereka.

Kearifan lokal mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk pengelolaan
sumber daya alam, sistem pertanian, kesehatan, serta praktik sosial dan spiritual.
Penelitian oleh Geertz (Geertz, 1973) menunjukkan bahwa kearifan lokal tidak hanya
berfungsi sebagai panduan praktis bagi masyarakat, tetapi juga sebagai landasan
untuk membangun identitas budaya yang kuat. Dalam banyak kasus, kearifan lokal

mencerminkan hubungan yang mendalam antara manusia dan lingkungan mereka,



80

serta pemahaman yang kompleks tentang bagaimana menjaga keseimbangan
ekosistem.

Di Indonesia, masyarakat adat seperti suku Dayak di Kalimantan Tengah
memiliki kearifan lokal yang sangat kaya dan beragam. Huma Betang, sebagai
contoh, adalah manifestasi arsitektur dari kearifan lokal Dayak yang mencerminkan
nilai-nilai seperti kebersamaan, gotong royong, dan penghargaan terhadap alam.
Penelitian oleh Wulandari (2019) menunjukkan bahwa Huma Betang bukan hanya
sekedar tempat tinggal, tetapi juga pusat kehidupan sosial dan budaya yang
memperkuat ikatan antar anggota komunitas. Melalui arsitektur dan tata ruang Huma
Betang, suku Dayak mengekspresikan nilai-nilai kearifan lokal mereka yang
berfokus pada harmoni, solidaritas, dan keberlanjutan.

Kearifan lokal juga terlihat dalam praktik-praktik pertanian tradisional yang
diterapkan oleh masyarakat Dayak. Sistem ladang berpindah, yang dikenal sebagai
huma, adalah contoh dari bagaimana kearifan lokal digunakan untuk menjaga
keseimbangan ekologi dan memastikan keberlanjutan pangan. Menurut penelitian
oleh Dove (Dove, 2011), sistem ini memungkinkan masyarakat Dayak untuk
mengelola lahan secara berkelanjutan tanpa merusak ekosistem hutan. Praktik ini
menunjukkan pemahaman mendalam tentang siklus alam dan pentingnya menjaga
keseimbangan antara penggunaan lahan dan pelestarian hutan.

Kearifan lokal juga mencakup sistem pengetahuan medis tradisional yang
digunakan oleh masyarakat adat untuk menjaga kesehatan mereka. Pengetahuan ini
sering kali didasarkan pada pengamatan yang cermat terhadap flora dan fauna lokal

serta interaksi mereka dengan manusia. Dalam konteks masyarakat Dayak,



81

penggunaan tumbuhan obat dan praktik penyembuhan tradisional adalah bagian
integral dari kearifan lokal mereka yang diwariskan dari generasi ke generasi.

Namun, kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai panduan praktis tetapi
juga sebagai alat untuk mempertahankan identitas budaya di tengah tekanan
modernisasi. Dalam banyak kasus, globalisasi dan modernisasi telah membawa
perubahan yang signifikan dalam cara hidup masyarakat adat, sering kali mengancam
keberlanjutan kearifan lokal. Penelitian oleh Escobar (Escobar, 2018) menunjukkan
bahwa banyak masyarakat adat menghadapi tantangan besar dalam mempertahankan
kearifan lokal mereka di tengah arus homogenisasi budaya yang dibawa oleh
globalisasi. Meskipun demikian, banyak komunitas yang berhasil mempertahankan
kearifan lokal mereka dengan beradaptasi dan menemukan cara baru untuk menjaga
tradisi mereka tetap hidup.

Kearifan lokal juga berfungsi sebagai bentuk resistensi terhadap perubahan
sosial yang dipaksakan dari luar. Masyarakat adat sering kali menggunakan kearifan
lokal mereka untuk menegaskan identitas budaya mereka dan menolak asimilasi ke
dalam budaya dominan. Penelitian oleh (Smith, 2019) menunjukkan bahwa dalam
banyak kasus, kearifan lokal telah menjadi alat penting bagi masyarakat adat untuk
mempertahankan otonomi budaya mereka dan melawan dominasi budaya yang
mengancam kelangsungan hidup mereka. Dalam konteks ini, kearifan lokal tidak
hanya berfungsi sebagai warisan budaya tetapi juga sebagai strategi untuk bertahan
hidup dalam dunia yang semakin terhubung.

Di sisi lain, kearifan lokal juga menawarkan solusi untuk banyak tantangan
global, termasuk perubahan iklim, degradasi lingkungan, dan ketahanan pangan.

Penelitian oleh Berkes (Berkes, 2017) menunjukkan bahwa kearifan lokal sering kali



82

menawarkan pendekatan yang lebih berkelanjutan dan holistik untuk mengelola
sumber daya alam dibandingkan dengan pendekatan modern yang sering kali bersifat
eksploitasi. Dalam konteks ini, kearifan lokal tidak hanya penting bagi masyarakat
adat tetapi juga bagi masyarakat global yang mencari cara untuk hidup lebih
berkelanjutan.

Dalam konteks suku Dayak, kearifan lokal mereka tidak hanya penting untuk
mempertahankan identitas budaya tetapi juga untuk menjaga keseimbangan ekologi
di wilayah mereka. Praktik-praktik seperti ladang berpindah dan pengelolaan hutan
berbasis komunitas telah terbukti efektif dalam menjaga keberlanjutan lingkungan
sekaligus memperkuat ikatan sosial di antara anggota komunitas. Penelitian oleh
(Dove, 2011) menunjukkan bahwa kearifan lokal Dayak telah memainkan peran
penting dalam menjaga hutan Kalimantan tetap lestari, meskipun menghadapi
tekanan dari industri ekstraktif dan perubahan penggunaan lahan.

Kearifan lokal adalah bagian integral dari identitas budaya masyarakat adat
dan memainkan peran penting dalam menjaga keberlanjutan lingkungan dan sosial.
Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, kearifan lokal menawarkan pendekatan
yang unik dan berharga untuk mengelola sumber daya alam, menjaga kesehatan, dan
mempertahankan identitas budaya. Bagi masyarakat Dayak, kearifan lokal mereka,
yang terwujud dalam Huma Betang dan praktik-praktik tradisional lainnya, adalah
fondasi yang kuat untuk mempertahankan cara hidup mereka di tengah perubahan
yang cepat.

2.2.3 Posisi Huma Betang Pada Masyarakat Suku Dayak
Huma Betang, atau rumah panjang, merupakan simbol sentral dalam kehidupan

sosial dan budaya masyarakat Dayak di Kalimantan. Lebih dari sekadar tempat



83

tinggal, Huma Betang menggambarkan prinsip-prinsip dasar kehidupan kolektif,
seperti gotong royong, kebersamaan, dan kesetaraan, yang menjadi fondasi
kehidupan komunitas Dayak (Ave & King, 1986). Huma Betang tidak hanya
berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai pusat berbagai kegiatan sosial,
ritual, dan budaya, menjadikannya ikon yang mencerminkan identitas budaya Dayak
serta kebersamaan mereka sebagai sebuah komunitas.

Dalam masyarakat Dayak, Huma Betang memainkan peran penting sebagai
simbol persatuan dan harmoni. Tata ruang Huma Betang yang terbuka dan tanpa
sekat internal mencerminkan prinsip egalitarianisme, di mana semua anggota
komunitas hidup bersama dalam satu ruang yang sama, tanpa adanya hierarki yang
ketat. Ini mencerminkan nilai-nilai gotong royong dan kebersamaan yang menjadi
inti dari kehidupan sosial Dayak. Lebih dari itu, Huma Betang juga berfungsi sebagai
tempat di mana berbagai upacara adat dan ritual keagamaan dilaksanakan,
menjadikannya pusat spiritual yang menjaga dan melestarikan kepercayaan dan
tradisi leluhur (Ave & King, 1986).

Sebagai simbol budaya, Huma Betang juga mencerminkan hubungan
masyarakat Dayak dengan lingkungan alam mereka. Material bangunan yang
digunakan dalam konstruksi Huma Betang, seperti kayu ulin dan bambu, dipilih
bukan hanya karena ketersediaannya, tetapi juga karena mereka memiliki makna
spiritual dan simbolis yang mendalam. Penggunaan material alami ini menunjukkan
keselarasan masyarakat Dayak dengan alam, serta pemahaman mereka tentang
keberlanjutan dan pelestarian lingkungan (Ave & King, 1986). Dalam konteks ini,
Huma Betang berfungsi sebagai perwujudan fisik dari filosofi hidup yang

menekankan keseimbangan antara manusia dan alam.



84

Namun, dalam konteks modernisasi dan globalisasi, posisi Huma Betang dalam
masyarakat Dayak mulai mengalami tantangan. Perubahan sosial dan ekonomi, serta
pengaruh budaya luar, telah menyebabkan perubahan dalam cara Huma Betang
diinterpretasikan dan digunakan. Dalam beberapa kasus, Huma Betang tidak lagi
berfungsi sebagai tempat tinggal utama, melainkan sebagai simbol budaya yang
dipertahankan untuk keperluan pariwisata atau pelestarian budaya.

Penting untuk memahami posisi Huma Betang tidak hanya sebagai artefak
arsitektural, tetapi juga sebagai simbol dinamis yang terus berkembang sesuai dengan
perubahan sosial dan budaya. Analisis semiotik terhadap Huma Betang
memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana elemen-elemen fisik dan
simbolis dari bangunan ini mencerminkan nilai-nilai budaya Dayak, serta bagaimana
nilai-nilai tersebut dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi
dalam konteks perubahan global. Dengan demikian, Huma Betang dapat dipahami
sebagai simbol identitas budaya yang kuat, yang tetap relevan dan signifikan bagi
masyarakat Dayak meskipun menghadapi berbagai tantangan modernisasi (Chua,
2012).
2.2.3.1 Analisis Struktur Arsitektur Pada Huma Betang

Struktur arsitektur Huma Betang merupakan manifestasi fisik dari nilai-nilai
sosial dan budaya masyarakat Dayak. Bangunan ini tidak hanya dirancang untuk
memenuhi kebutuhan fungsional sebagai tempat tinggal, tetapi juga untuk
mencerminkan dan memperkuat ikatan sosial di antara anggota komunitas. Huma
Betang biasanya dibangun dengan panjang yang bisa mencapai puluhan hingga
ratusan meter, memungkinkan banyak keluarga tinggal bersama di bawah satu atap.

Tata ruang yang terbuka tanpa sekat-sekat internal mencerminkan prinsip



85

kesetaraan dan kolektivitas yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak (Ave &
King, 1986).

Material yang digunakan dalam konstruksi Huma Betang juga dipilih dengan
cermat, mencerminkan hubungan erat masyarakat Dayak dengan lingkungan alam
mereka. Kayu ulin, yang terkenal karena kekuatannya, sering kali digunakan
sebagai bahan utama untuk struktur tiang dan dinding Huma Betang. Penggunaan
material lokal ini tidak hanya menunjukkan kearifan lokal dalam memanfaatkan
sumber daya alam yang ada, tetapi juga mengandung makna simbolis yang
mendalam, di mana kayu ulin dianggap sebagai simbol kekuatan dan ketahanan
komunitas (Sellato, 2002).

Struktur Huma Betang juga dirancang dengan mempertimbangkan faktor-
faktor lingkungan, seperti iklim dan topografi. Bangunan ini biasanya dibangun di
atas tiang-tiang tinggi untuk melindungi dari banjir dan serangan binatang buas,
serta untuk meningkatkan sirkulasi udara, yang penting di iklim tropis Kalimantan.
Desain ini menunjukkan bagaimana arsitektur tradisional Dayak telah berkembang
sebagai respons adaptif terhadap lingkungan alam mereka, sekaligus
mempertahankan nilai-nilai budaya yang penting (Ave & King, 1986).

Selain fungsi fisik, struktur arsitektur Huma Betang juga memiliki makna
simbolis yang mendalam. Misalnya, orientasi bangunan sering kali dikaitkan
dengan kepercayaan dan praktik spiritual masyarakat Dayak. Banyak Huma Betang
yang diorientasikan ke arah tertentu berdasarkan kepercayaan tradisional tentang
harmoni dengan alam dan roh leluhur. Hal ini menunjukkan bahwa arsitektur Huma

Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai medium



86

untuk menjaga hubungan spiritual dan budaya dengan leluhur dan lingkungan
(Chua, 2012).

Dalam analisis struktural, Huma Betang dapat dilihat sebagai representasi
dari struktur sosial Dayak, di mana setiap elemen arsitektural berperan dalam
mempertahankan dan memperkuat hubungan sosial di dalam komunitas. Elemen-
elemen seperti tiang-tiang utama, dinding, dan atap bukan hanya komponen fisik
dari bangunan, tetapi juga simbol dari prinsip-prinsip dasar yang mengatur
kehidupan komunitas Dayak. Oleh karena itu, memahami struktur arsitektur Huma
Betang berarti juga memahami struktur sosial dan budaya masyarakat yang
membangunnya.

2.2.3.2 Pendekatan Strukturalisme dalam Menganalisis Huma Betang

Pendekatan strukturalisme menawarkan kerangka analitis yang kuat untuk
memahami bagaimana elemen-elemen arsitektural dalam Huma Betang berfungsi
sebagai bagian dari sistem yang lebih besar, di mana setiap elemen berinteraksi
untuk menciptakan dan memelihara makna budaya yang kompleks. Dalam konteks
ini, strukturalisme memandang Huma Betang bukan hanya sebagai bangunan fisik,
tetapi sebagai teks budaya yang penuh dengan tanda-tanda yang mencerminkan
nilai-nilai, kepercayaan, dan struktur sosial masyarakat Dayak (Lévi-Strauss,
2008).

Strukturalisme, yang awalnya dikembangkan oleh Ferdinand de Saussure
dalam linguistik, menekankan pentingnya memahami hubungan antara elemen-
elemen dalam suatu sistem untuk mengungkap makna yang lebih dalam. Dalam
kasus Huma Betang, setiap elemen arsitektural dari tiang utama, tata ruang, hingga

ornamen dapat dilihat sebagai tanda (signifier) yang mengacu pada konsep-konsep



87

budaya tertentu (signified) dalam sistem kepercayaan Dayak. Misalnya, tata ruang
terbuka Huma Betang dapat dipahami sebagai penanda dari prinsip kolektivitas dan
kesetaraan, yang merupakan nilai inti dalam budaya Dayak (Barthes, 1986).

Claude Lévi-Strauss, seorang antropolog terkemuka yang menerapkan
pendekatan strukturalisme dalam studinya tentang mitos dan budaya, berpendapat
bahwa struktur dasar dari suatu kebudayaan dapat ditemukan dalam pola pikir dan
praktik-praktik sosialnya. Lévi-Strauss menunjukkan bahwa elemen-elemen dalam
budaya, termasuk arsitektur, dapat dianalisis untuk mengungkapkan struktur-
struktur mendasar yang mengatur cara masyarakat berinteraksi dengan dunia
mereka (Lévi-Strauss, 2008). Dalam konteks Huma Betang, pendekatan
strukturalisme memungkinkan kita untuk memahami bagaimana struktur fisik
bangunan ini mencerminkan dan memperkuat struktur sosial masyarakat Dayak.

Pendekatan ini juga relevan dalam menganalisis bagaimana Huma Betang
berfungsi sebagai alat komunikasi budaya. Melalui penggunaan simbolisme
arsitektural, Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga
sebagai medium untuk menyampaikan pesan-pesan budaya yang penting, seperti
prinsip gotong royong, hubungan dengan alam, dan spiritualitas. Setiap elemen
arsitektural dapat dipahami sebagai bagian dari kode budaya yang harus dibaca
dalam konteks sistem budaya yang lebih luas (Jencks, 1978).

Pendekatan strukturalisme juga membuka peluang untuk memahami
bagaimana makna dalam arsitektur Huma Betang dapat berubah seiring waktu,
terutama ketika dihadapkan dengan tantangan modernisasi dan globalisasi. Sebagai
contoh, ornamen tradisional yang dulunya memiliki makna spiritual yang

mendalam mungkin mengalami reinterpretasi atau bahkan kehilangan maknanya



88

ketika Huma Betang dihadapkan pada konteks budaya yang berbeda. Ini
menunjukkan bahwa struktur dan makna dalam Huma Betang tidak statis tetapi
dinamis, terus berkembang sesuai dengan perubahan sosial dan budaya (Tilley,
1994).

Dengan menerapkan pendekatan strukturalisme, kita dapat menggali lebih
dalam bagaimana Huma Betang berfungsi sebagai refleksi dari struktur sosial dan
budaya masyarakat Dayak, serta bagaimana elemen-elemen arsitekturalnya bekerja
sama untuk mempertahankan identitas budaya dalam konteks perubahan yang terus
berlangsung.
2.2.3.3 Simbolisme dalam Ornamen dan Ukiran.

Ornamen dan ukiran pada Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai elemen
dekoratif, tetapi juga sebagai medium untuk menyampaikan makna-makna budaya
yang mendalam. Setiap motif dan pola yang diukir pada struktur Huma Betang
mengandung simbolisme yang erat kaitannya dengan kepercayaan, mitos, dan nilai-
nilai sosial masyarakat Dayak. Ornamen dan ukiran ini merupakan bagian integral
dari arsitektur Huma Betang, yang mencerminkan identitas budaya dan spiritualitas
masyarakat yang membangunnya (Helliwel, 2020).

Motif-motif yang ditemukan dalam ornamen dan ukiran Huma Betang sering
kali mencerminkan alam dan kehidupan sehari-hari masyarakat Dayak. Misalnya,
motif tanaman, hewan, dan elemen alam lainnya digunakan untuk melambangkan
hubungan harmonis antara manusia dan alam. Ukiran naga atau burung enggang,
yang sering ditemukan dalam dekorasi Huma Betang, memiliki makna spiritual
yang kuat dan dianggap sebagai penjaga dan pelindung rumah serta penghuninya.

Simbolisme ini tidak hanya memperkuat identitas budaya Dayak tetapi juga



89

menjaga hubungan spiritual masyarakat dengan alam dan leluhur mereka (Ave &
King, 1986)

Ornamen dan ukiran pada Huma Betang juga berfungsi sebagai sarana untuk
mengajarkan nilai-nilai sosial dan moral. Misalnya, pola geometris yang kompleks
sering kali digunakan untuk melambangkan prinsip-prinsip seperti kesetaraan,
kebersamaan, dan kerja sama, yang menjadi inti dari kehidupan komunitas Dayak.
Penggunaan motif-motif ini dalam arsitektur Huma Betang menunjukkan
bagaimana nilai-nilai budaya diinternalisasi dan diwariskan melalui elemen-elemen
visual yang terpahat pada bangunan tersebut (Chua, 2012).

Pendekatan semiotik dalam analisis ornamen dan ukiran pada Huma Betang
menunjukkan bahwa elemen-elemen ini berfungsi sebagai tanda-tanda yang
membawa makna konotatif yang kaya. Barthes (Barthes, 1977) dalam karyanya
tentang semiotika budaya menunjukkan bahwa tanda-tanda visual seperti ornamen
dan ukiran tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi juga makna
tambahan (konotatif) yang berkaitan dengan konteks sosial dan budaya. Dengan
demikian, ornamen dan ukiran pada Huma Betang dapat dilihat sebagai teks budaya
yang dibaca oleh anggota masyarakat Dayak untuk memahami dan
menginternalisasi nilai-nilai budaya mereka.

Dalam konteks modernisasi, simbolisme dalam ornamen dan ukiran Huma
Betang mungkin mengalami reinterpretasi atau bahkan adaptasi. Studi oleh
(Waterson, 2007) menunjukkan bahwa dalam menghadapi perubahan sosial dan
ekonomi, masyarakat Dayak sering kali harus menegosiasikan kembali makna

simbolis dari ornamen dan ukiran tradisional mereka. Ini mencerminkan dinamika



90

budaya yang terus berkembang di mana identitas budaya dipertahankan, namun
juga disesuaikan dengan kondisi baru.

Analisis simbolisme dalam ornamen dan ukiran pada Huma Betang
memungkinkan kita untuk memahami bagaimana elemen-elemen arsitektural ini
tidak hanya berfungsi sebagai hiasan tetapi juga sebagai medium yang kaya akan
makna budaya, yang memainkan peran penting dalam mempertahankan dan
mengartikulasikan identitas masyarakat Dayak.
2.2.3.4 Keterkaitan antara Struktur dan Identitas Budaya

Struktur arsitektural Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat
tinggal, tetapi juga sebagai cerminan identitas budaya masyarakat Dayak.
Keterkaitan antara struktur fisik Huma Betang dan identitas budaya masyarakat
Dayak sangat erat, di mana setiap elemen arsitektural mengandung makna yang
memperkuat dan mempertahankan nilai-nilai budaya dan tradisi yang diwariskan
dari generasi ke generasi (Helliwel, 2020).

Identitas budaya masyarakat Dayak sebagian besar terbentuk dan
dipertahankan melalui struktur Huma Betang, yang dirancang untuk mencerminkan
prinsip-prinsip dasar kehidupan sosial mereka, seperti kebersamaan, kesetaraan,
dan gotong royong. Struktur yang terbuka dan komunal memungkinkan terjadinya
interaksi sosial yang intens antara anggota komunitas, yang pada gilirannya
memperkuat ikatan sosial dan identitas kolektif mereka. Ini menunjukkan bahwa
struktur arsitektural Huma Betang tidak hanya bersifat fungsional tetapi juga
simbolis, di mana tata ruang dan desain bangunan berfungsi untuk

mengartikulasikan dan memelihara identitas budaya (Waterson, 2019).



91

Material yang digunakan dalam konstruksi Huma Betang juga berkontribusi
terhadap identitas budaya masyarakat Dayak. Kayu ulin, misalnya, tidak hanya
dipilih karena kekuatan dan daya tahannya, tetapi juga karena makna simbolisnya
sebagai representasi dari ketahanan dan keabadian budaya Dayak. Penggunaan
material lokal ini menunjukkan bagaimana masyarakat Dayak mempertahankan
hubungan mereka dengan alam, yang merupakan elemen penting dari identitas
budaya mereka. Dengan kata lain, pilihan material dan teknik konstruksi Huma
Betang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Dayak yang menekankan
keberlanjutan dan harmoni dengan alam (King et al., 2020).

Keterkaitan antara struktur dan identitas budaya juga terlihat dalam cara Huma
Betang digunakan sebagai pusat ritual dan upacara adat. Struktur bangunan ini
dirancang sedemikian rupa untuk mengakomodasi berbagai aktivitas sosial dan
spiritual, yang memainkan peran penting dalam mempertahankan dan memperkuat
identitas budaya Dayak. Misalnya, ruang tengah yang luas sering kali digunakan
untuk upacara adat, yang tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi spiritual tetapi juga
sebagai sarana untuk memperkuat kohesi sosial dan identitas komunitas (Lindell,
2021).

Dalam konteks modernisasi dan globalisasi, struktur Huma Betang tetap
menjadi simbol penting dari identitas budaya Dayak, meskipun ada tantangan
dalam mempertahankan makna tradisionalnya. Studi oleh Lindell (Lindell, 2021)
menunjukkan bahwa meskipun beberapa aspek dari Huma Betang telah mengalami
adaptasi dan perubahan, esensinya sebagai simbol identitas budaya tetap kuat. Hal

ini mencerminkan kemampuan masyarakat Dayak untuk beradaptasi dengan



92

perubahan sambil tetap mempertahankan identitas budaya mereka melalui struktur
arsitektural yang kaya akan makna.

Keterkaitan antara struktur Huma Betang dan identitas budaya masyarakat
Dayak menunjukkan bahwa arsitektur tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal,
tetapi juga sebagai alat penting untuk mempertahankan, mengartikulasikan, dan
memperkuat identitas budaya. Analisis ini menunjukkan bagaimana elemen-elemen
arsitektural Huma Betang bekerja bersama untuk membentuk dan memelihara
identitas budaya yang dinamis dan terus berkembang.
2.2.3.5 Struktur Huma Betang dalam Konteks Era Modernisasi

Modernisasi membawa berbagai perubahan yang signifikan dalam kehidupan
masyarakat tradisional, termasuk masyarakat Dayak di Kalimantan. Struktur Huma
Betang, yang telah lama menjadi pusat kehidupan sosial dan budaya Dayak, kini
dihadapkan pada tantangan baru yang muncul dari proses modernisasi. Tantangan
ini meliputi perubahan dalam pola pemukiman, ekonomi, dan interaksi sosial, yang
memengaruhi cara Huma Betang dipahami dan digunakan dalam kehidupan sehari-
hari (Lindell, 2021).

Dalam konteks era modernisasi, struktur Huma Betang mengalami
transformasi baik dalam bentuk fisik maupun fungsionalnya. Beberapa Huma
Betang telah diadaptasi untuk memenuhi kebutuhan modern, seperti penambahan
fasilitas listrik dan air bersih, serta perubahan dalam desain interior untuk
mengakomodasi gaya hidup kontemporer. Namun, meskipun mengalami adaptasi,
esensi dari Huma Betang sebagai simbol kebersamaan dan identitas budaya tetap
dipertahankan. Ini menunjukkan bahwa masyarakat Dayak mampu menegosiasikan

perubahan sambil tetap menjaga nilai-nilai tradisional mereka (Chua, 2012).



93

Modernisasi juga memengaruhi cara masyarakat Dayak memandang dan
menggunakan Huma Betang. Beberapa keluarga memilih untuk pindah ke rumah-
rumah individu yang lebih kecil dan modern, meninggalkan Huma Betang sebagai
bangunan simbolis yang digunakan terutama untuk upacara adat atau sebagai objek
wisata budaya. Studi oleh Waterson (Waterson, 2007) mengungkapkan bahwa
meskipun terjadi perubahan dalam penggunaan dan makna Huma Betang,
bangunan ini masih memainkan peran penting dalam menjaga identitas budaya dan
kohesi sosial di tengah perubahan yang cepat.

Modernisasi membawa tantangan bagi keberlanjutan material dan teknik
konstruksi tradisional yang digunakan dalam membangun Huma Betang.
Penggunaan bahan bangunan modern yang lebih murah dan mudah diperoleh sering
kali menggantikan kayu ulin dan material alami lainnya yang dahulu menjadi ciri
khas Huma Betang. Ini menimbulkan kekhawatiran tentang hilangnya pengetahuan
tradisional dan nilai-nilai yang terkait dengan penggunaan material lokal (King et
al., 2020). Namun, beberapa inisiatif lokal berupaya untuk melestarikan teknik
konstruksi tradisional ini, dengan menggabungkannya dengan teknologi modern
untuk menciptakan struktur yang berkelanjutan dan relevan dalam konteks zaman
ini.

Di tengah tantangan modernisasi, Huma Betang tetap menjadi simbol kuat dari
identitas budaya Dayak. Bangunan ini tidak hanya bertahan sebagai artefak budaya,
tetapi juga sebagai ruang yang terus beradaptasi dengan kebutuhan masyarakat
yang berubah. Ini mencerminkan kemampuan masyarakat Dayak untuk
mempertahankan esensi budaya mereka sambil merespons perubahan yang dibawa

oleh modernisasi. Dalam hal ini, Huma Betang berfungsi sebagai jembatan antara



94

masa lalu dan masa depan, menghubungkan tradisi dengan inovasi dalam cara yang

memastikan keberlanjutan identitas budaya Dayak (Helliwel, 2020).

Struktur Huma Betang dalam konteks era modernisasi menunjukkan dinamika

yang kompleks antara pelestarian tradisi dan adaptasi terhadap perubahan. Analisis

ini mengungkapkan bagaimana masyarakat Dayak mengelola perubahan tersebut

untuk memastikan bahwa Huma Betang tetap relevan sebagai simbol identitas

budaya, meskipun dalam bentuk dan fungsi yang mungkin telah berubah.

KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG
SEBAGAI WUJUD KARAKTER
KOMUNIKASI BUDAYA SUKU
DAYAK DI ERA MODERNISASI

Tradisi | [ Konteks Komunikasi | | Grand Teori | [ Paradigma Pendekatan | Metode K ualitatif
Semiotik | [Masyarakat dan Budaya] | Strukrurdisme | | Interpretif Transdisipliner | Semiotik
Etnografi Antropologi
[
Gerrude Hirsch Hadorn,
Stephen W. Little Denzin, Norman K. : Holger Hoffmann, Riem Charles Sanders Peirce

John Stephen W. Little John Ferdinand De Sausurre Lincoln, Yvonna

Susette Biber Klem, Walter
Grosseenbacher, Christian
Poh

Hammersley, M dan
Atkinson P

o e nmd b
= = i i il
. il
4 . ST
e — L e &, i ; ot s g 22
'l-l-ﬂ'
i [ T TR
pomt e e ' cermrar e e
-
[ — ' [rre—
| e e
e
mrasa [ -
iy e
e

Gambar 4. Kerangka Konsep Penelitian




2.3 Kerangka Pemikiran Penelitian

95

MEMENGARUHI

PERMASALAHAN

PERTANYAAN

PERNYATAAN

Penelitian ini
mengidentifikasi masalah
utama berupa penurunan

pemahaman dan praktik
Huma Betang di kalangan
generasi muda Dayak, yang
secarasignifikan
mengancam kelestarian
komunikasi budaya mereka
di tengah arus modernisasi
yang semakin kuat.

Bagaimana simbol-
simbol dalam Huma
Betang dapat
dipertahankan dan
dimaknai kembali
untuk menjaga
identitas budaya
Dayak di tengah arus
modernisasi?

Penélitian ini menyatakan
bahwa pelestarian simbol-
simbol dan struktur Huma|
Betang merupakan elemen
kunci dalam upaya
menjaga komunikasi
budaya Dayak yang khas,
terutama di tengah
perubahan sosia dan
budaya yang cepat terjadi
di eramodern ini.

Teori semiotik Ferdinand
de Saussure dan andisis
semiotika Charles Sanders
Peirce sertadenotasi dan
konotasi Roland Barthes
ditergpkan untuk
memahami makna
mendalam yang
terkandung dalam penanda
dan petanda, serta dalam
ikon, indeks, dan simbol
yang terdapat dalam
elemen arsitektural dan
ornamen Huma Betang.

METODOLOGI ANALISIS KESIMPULAN
Metodologi yang
U len E e Andlisis data Penditian ini menekankan

kualitatif, paradigma
interpretif dengan
pendekatan interdisipliner,
yang mencakup perspektif
ilmu komunikasi,
sosiologi, dan antropologi
etnografi, bertujuan untuk
mengungkap makna
budaya dan interaksi sosial
yang secara kolektif
membentuk reslitas
masyarakat Dayak.

menunjukkan bahwa
integrasi simbol-simbol
Huma Betang dalam
pendidikan dan
pemahaman budaya
sangat penting untuk
memastikan
keberlangsungan
pengetahuan dan identitas
budaya suku Dayak

pentingnya pengembangan
strategi konservasi
simbolik dan pendidikan
budaya yang berkelanjutan
guna menjaga karakter
komunikasi suku Dayak
sertamemperkuat identitas|
budaya mereka di tengah
tantangan modernisasi
yang terus berkembang.

MEMENGARUHI

Gambar 5: Kerangka Kerja Penelitian, Pengembangan oleh
Peneliti, 2024.

Teori dan Konsep dalam kerangka kerja ini berfungsi sebagai pusat atau nada dasar

yang memengaruhi semua elemen lain di dalam penelitian, baik yang di kiri maupun yang

di kanan. Sama seperti dalam lagu Gemu Fa Mi Re dari Maumere, Nusa Tenggara Timur,

di mana melodi utama mengarahkan alur dan irama seluruh lagu, teori dan konsep di sini

mengarahkan dan membentuk struktur penelitian secara keseluruhan.

Teori dan Konsep membantu mengidentifikasi dan mendefinisikan permasalahan

utama dalam penelitian. Dalam hal ini, pemahaman teori semiotika dan strukturalisme

memberikan kerangka kerja untuk melihat bagaimana simbol-simbol dalam Huma

Betang telah mengalami pergeseran makna di tengah modernisasi. Seperti nada dasar

dalam sebuah lagu yang menentukan mood, teori ini menentukan bagaimana masalah

utama harus dipahami dan diartikulasi.




96

Teori dan Konsep membimbing pembentukan pertanyaan penelitian, memastikan
bahwa pertanyaan-pertanyaan tersebut sejajar dengan kerangka teoretis yang dipilih.
Pertanyaan penelitian dirumuskan untuk mengeksplorasi bagaimana simbol dan struktur
Huma Betang dapat dipertahankan dalam konteks teori semiotika dan strukturalisme.
Dalam Gemu Fa Mi Re, melodi utama menentukan bagaimana lirik atau bait harus
dinyanyikan. Begitu juga, teori dan konsep menentukan arah pertanyaan penelitian.

Teori dan Konsep memengaruhi pernyataan penelitian dengan menyediakan dasar
teoretis untuk argumen utama. Pernyataan bahwa pelestarian simbol-simbol Huma
Betang penting untuk menjaga identitas budaya berakar pada pemahaman strukturalisme
dan semiotika. Seperti dalam sebuah lagu, di mana nada dasar memperkuat chorus, teori
dan konsep memperkuat pernyataan inti dari penelitian.

Teori dan Konsep memandu pemilihan metodologi yang tepat. Dalam hal ini,
pendekatan interpretif dengan fokus pada semiotika dan etnografi dipilih karena sesuai
dengan kerangka teoretis yang menekankan analisis makna dan konteks budaya. Sama
seperti nada dasar yang mengarahkan aransemen musik, teori dan konsep mengarahkan
pemilihan metode penelitian.

Teori dan Konsep juga mengarahkan bagaimana data dianalisis. Dengan
berpedoman pada teori semiotika dan strukturalisme, analisis difokuskan pada bagaimana
simbol-simbol Huma Betang diinterpretasikan dalam konteks budaya Dayak. Dalam lagu,
melodi utama menentukan variasi dalam interpretasi lirik. Begitu juga, teori dan konsep
menentukan cara data diinterpretasikan dalam analisis.

Teori dan Konsep membentuk kesimpulan penelitian dengan memastikan bahwa
hasil akhir selaras dengan kerangka teoretis yang dipilih. Kesimpulan menegaskan

pentingnya teori yang digunakan dalam memahami dan melestarikan simbol-simbol



97

budaya Dayak. Seperti lagu yang mencapai puncak atau resolusi pada nada dasar,

kesimpulan dalam penelitian ini mencapai resolusi berdasarkan teori dan konsep yang

digunakan.

- Makia '._, Strukturalisme
: S i Dinamis

Analisis
Semiotik

TMLOLOGY

. woesr

FOAATA OLAY
TG Ty

Gambar 6: Kerangka Pemikiran Penelitian, Pengembangan
oleh Peneliti, 2024.



98

2.3.1 Kritik Bagi Teori yang Ada

Kerangka pemikiran yang dijadikan panduan alur dalam penulisan ini juga
menjadi kritik bagi; Pertama, Teori Strukturalisme oleh Ferdinand de Saussure bahwa
simbol dapat dimaknai sesuai dengan kesepakatan konvensional, faktanya simbol bisa
saja dimaknai oleh pembuat simbol tersebut atau pembuat tanda itu sendiri.
Strukturalisme Ferdinand de Saussure menekankan hubungan tetap antara penanda
(signifier) dan petanda (signified) dalam sebuah sistem bahasa. Namun, teori ini
cenderung mengabaikan bagaimana makna dapat berubah atau berkembang seiring
dengan perubahan konteks sosial, budaya, dan waktu. Dalam konteks Huma Betang,
simbol-simbol budaya tidak hanya berfungsi dalam sistem statis, tetapi juga dipengaruhi
oleh dinamika sosial, interaksi antarbudaya, dan modernisasi yang terus berkembang.
Oleh karena itu, ada kebutuhan untuk memperluas Strukturalisme agar lebih fleksibel dan

mampu menangkap perubahan makna yang terjadi dalam konteks budaya yang dinamis.

2.3.2 Teori Baru yang Ditawarkan: Strukturalisme Dinamis

Teori baru yang dikembangkan dari kritik terhadap Strukturalisme ini dapat
disebut Strukturalisme Dinamis. Teori ini menggabungkan konsep dasar Strukturalisme
yang menekankan hubungan antara penanda dan petanda, tetapi dengan tambahan
dimensi kontekstual dan temporal. Strukturalisme Dinamis memperhitungkan bagaimana
makna simbol tidak bersifat tetap, melainkan terus berkembang dan berubah sesuai
dengan interaksi sosial, pengaruh budaya luar, dan proses modernisasi. Ini berarti, makna
dari simbol-simbol dalam Huma Betang dapat berbeda antar generasi, antar kelompok

sosial, atau bahkan dalam konteks waktu yang berbeda.



99

2.3.3 Aplikasi Teori Strukturalisme Dinamis

Dalam Strukturalisme Dinamis, simbol-simbol Huma Betang tidak lagi dilihat
sebagai entitas yang stabil dengan makna tetap. Sebaliknya, simbol-simbol ini dipahami
sebagai bagian dari sistem yang terus berubah, di mana makna mereka dipengaruhi oleh
faktor-faktor eksternal seperti modernisasi, perubahan sosial, dan interaksi dengan
budaya lain. Teori ini memberikan kerangka kerja untuk menganalisis bagaimana makna-
makna baru diciptakan dan diinterpretasikan dalam masyarakat Dayak saat ini, serta
bagaimana simbol-simbol tradisional dapat beradaptasi atau berubah di bawah pengaruh

faktor-faktor tersebut.

2.3.4 Peran Peirce dan Barthes sebagai Support Analisis Semiotik

Strukturalisme Dinamis juga akan didukung oleh analisis semiotik Charles
Sanders Peirce, yang menambahkan dimensi triadik melalui konsep ikon, indeks, dan
simbol. Ini memperkaya teori baru ini dengan pendekatan yang lebih luas dalam
memahami bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang dapat diinterpretasikan dalam
berbagai konteks sosial dan budaya. Interpretant dalam konsep Peirce berfungsi untuk
menunjukkan bagaimana makna tidak hanya dibentuk oleh struktur, tetapi juga oleh
proses interpretasi yang dinamis dan berulang.

Di sisi lain, teori Denotasi dan Konotasi Roland Barthes akan digunakan secara
selektif untuk menyoroti bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang dapat memiliki
lapisan makna yang berbeda dalam konteks modernisasi. Barthes memberikan perspektif
tambahan untuk memahami bagaimana simbol-simbol tradisional dapat diberi makna

baru yang mencerminkan perubahan ideologis atau sosial.



100

2.3.5 Penamaan Teori: Strukturalisme Dinamis

Dengan memperkenalkan Strukturalisme Dinamis, disertasi ini menawarkan
sebuah teori yang tidak hanya memperluas Strukturalisme klasik, tetapi juga memberikan
alat analisis yang lebih sesuai untuk memahami perubahan makna dalam konteks budaya
yang dinamis. Teori ini menjelaskan bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang
berfungsi tidak hanya dalam kerangka struktural yang tetap, tetapi juga dalam konteks
perubahan sosial yang memengaruhi makna dan fungsinya dalam komunikasi budaya
Dayak.

Penjelasan ini menyajikan teori baru yang jelas dan konkret, serta memberikan
nama yang sesuai, yaitu Strukturalisme Dinamis. Teori ini mengatasi keterbatasan
Strukturalisme tradisional dengan menawarkan pendekatan yang lebih adaptif terhadap
perubahan makna dalam konteks budaya yang terus berkembang, didukung oleh analisis
semiotik Peirce dan Barthes.

Dalam perspektif Huma Betang makna dari simbol-simbol, aretefak atau
ornament memberikan sebuah konsep bagaimana kehidupan manusia dengan manusia,
kehi dupan manusia dengan alam, kehidupan manusia dengan Tuhannyayang di rangkum
dalam sebuah pohonn batang garing yang dinamakan pohon kehidupan, yang memiliki
makna harmoni hubungan manusia dengan yang Maha Kuasa dan Semesta. Sebagaiman
yang dikatakan oleh Koentjaraningrat (1993:2) dalam Apandiel dan Danial (2019:79)
Filosofi huma betang ini berangkat dari pemahaman mengenai tujuh unsur kebudayaan
(cultura universal) yaitu: (1) Sistem Religi, (2) Sistem Kemasyarakatan dan Organisasi,
(3) Sistem Pengetahun, (4) Bahasa, (5) Kesenian, (6) Sistem Ekonomi, (7) Sistem

Tekhnologi.



101

2.3.6 Konsep Berpikir Pendliti

Bahasa komunikasi tidak hanya berfungsi sebaga proses, tetapi juga sebagai
bentuk the generation of meaning atau pembangkitan makna. Ketika berkomunikasi
dengan orang lain, setidaknya diharapkan bahwa orang lain tersebut dapat memahami
maksud dari pesan yang disampaikan dengan cukup akurat. Agar komunikasi dapat
terlaksana, pesan harus disampaikan dalam bentuk tanda, seperti bahasa atau kata-kata.
Pesan-pesan tersebut mendorong orang lain untuk menciptakan makna bagi diri mereka
sendiri, yang dalam beberapa hal terkait dengan makna yang dihasilkan dari pesan
tersebut.

Dari pembahasan-pembahasan sebelumnya, peneliti menyimpulkan bahwa
penerapan konsep linguistik dalam rancangan arsitektur dapat dilihat sebagai kajian
arsitektur melalui bahasa komunikasi. Dalam hal ini, linguistik yang dimaksud merujuk
pada pemahaman bahwa bahasaterdiri dari kata-kata yang memiliki makna, samahanya
dengan karyaarsitektural yang terdiri dari elemen-elemen pembentuk yang memancarkan
makna atau arti. Teori linguistik berkaitan dengan makna, di mana bahasa atau kalimat
terbentuk dari kata-kata, begitu pula karya arsitektural yang tersusun dari elemen-elemen
pembentuk arsitektur.

Linguistik dalam arsitektur mengadopsi pandangan bahwa bangunan dirancang
untuk menyampaikan informasi kepada para pengamat, sehingga perseps pengamat atau
pengguna bangunan perlu dipertimbangkan dalam menciptakan karya arsitektur. Namun,
hal ini tidak menutup kemungkinan untuk menciptakan 'bahasa-bahasa’ baru yang
awalnya mungkin terasa 'asing’, tetapi seiring waktu dan 'perkenaan’, bahasa tersebut

menjadi lebih familiar. Seperti pepatah yang mengatakan 'tak kenal maka tak sayang'.



102

Persepsi bekerja dalam berbagai lapisan. Arsitek merancang sebuah bangunan dengan
asumsi mengenai bagai mana penghuninya atau penggunanya kelak akan memahaminya.

Sebagai mana pepatah mengatakan 'tak kenal makatak sayang,’ persepsi berfungs
dalam berbaga lapisan. Seorang arsitek merancang suatu bangunan dengan asumsi
mengenai bagaimana para penghuni atau pengguna bangunan tersebut nantinya akan

memahaminya.



103

BAB II1
METODOLOGI PENELITIAN
3.1 Paradigma Penelitian

Dalam penelitian ini, paradigma interpretif digunakan sebagai landasan untuk
memahami bagaimana makna dan realitas sosial dibentuk dan diinterpretasikan oleh
individu dalam konteks budaya. Paradigma interpretif, yang berasal dari tradisi pemikiran
fenomenologi dan hermeneutika, menekankan bahwa realitas sosial bersifat subjektif dan
dibentuk melalui pengalaman individu dan interaksi sosial. Pendekatan ini sangat relevan
untuk disertasi ini karena fokusnya pada bagaimana individu dalam masyarakat Dayak
memahami dan memberi makna pada Huma Betang sebagai simbol budaya yang kaya.
(Denzin & Lincoln, 2011)

Secara konseptual, paradigma interpretif memungkinkan peneliti untuk
mengeksplorasi cara-cara di mana makna dikonstruksi dan dinegosiasikan oleh
masyarakat Dayak dalam konteks arsitektur Huma Betang. Dalam konteks ini, paradigma
interpretif menyediakan kerangka kerja untuk memahami bagaimana struktur arsitektural
dan simbolisme dalam Huma Betang tidak hanya dipahami sebagai objek fisik tetapi juga
sebagai teks budaya yang dibaca dan diinterpretasikan oleh komunitas. Melalui
pendekatan ini, peneliti dapat mengungkap bagaimana elemen-elemen arsitektural dan
simbolik berkontribusi pada pemeliharaan identitas budaya, serta bagaimana mereka
dapat mengalami perubahan makna dalam konteks modernisasi. (Geertz, 1973)

Epistemologi dari paradigma interpretif, yang berakar pada konstruktivisme,
berpendapat bahwa pengetahuan bukanlah sesuatu yang objektif dan tetap, melainkan
dibentuk oleh pengalaman, persepsi, dan interaksi sosial. Dalam konteks penelitian ini,

pengetahuan tentang Huma Betang sebagai simbol budaya tidak dianggap sebagai fakta



104

yang tak terbantahkan, tetapi sebagai hasil dari proses interpretasi yang dilakukan oleh
individu-individu dalam masyarakat Dayak. Ini mencakup bagaimana mereka memahami
fungsi sosial, spiritual, dan simbolik dari Huma Betang, serta bagaimana makna ini
mungkin berubah atau beradaptasi seiring waktu dan dalam berbagai konteks sosial
(Schwandt, 2014).

Relevansi paradigma interpretif dalam penelitian ini terletak pada kemampuannya
untuk menangkap kompleksitas dan kedalaman makna yang terkait dengan Huma Betang.
Dengan menggunakan pendekatan interpretif, penelitian ini tidak hanya mengeksplorasi
makna permukaan dari elemen-elemen arsitektural, tetapi juga menyelami makna-makna
yang lebih dalam dan simbolik yang melekat pada struktur ini. Ini mencakup analisis
bagaimana ornamen, tata ruang, dan material dalam Huma Betang mencerminkan nilai-
nilai budaya Dayak dan bagaimana makna-makna ini dapat berfungsi untuk
mempertahankan identitas budaya dalam menghadapi tantangan modernisasi (Smith,
2019).

Secara konseptual, paradigma interpretif memungkinkan peneliti untuk
menggunakan teori-teori yang relevan, seperti strukturalisme dan semiotika, untuk
menganalisis bagaimana makna dibentuk dan diinterpretasikan dalam konteks budaya.
Misalnya, teori semiotika dari Peirce dan Barthes dapat diterapkan untuk memahami
bagaimana tanda-tanda visual dalam ornamen dan ukiran Huma Betang berfungsi sebagai
medium untuk menyampaikan pesan-pesan budaya yang penting. Dengan demikian,
penelitian ini tidak hanya memberikan deskripsi tentang Huma Betang, tetapi juga
analisis mendalam tentang bagaimana makna-makna ini dikonstruksi dan dipertahankan

dalam konteks sosial yang terus berubah (Lincoln et al., 2011).



105

Paradigma interpretif juga menyediakan kerangka konseptual untuk memahami
bagaimana perubahan dalam struktur dan fungsi Huma Betang dapat dilihat sebagai hasil
dari proses interpretasi ulang oleh masyarakat Dayak. Modernisasi, misalnya, dapat
dilihat sebagai faktor yang mendorong reinterpretasi terhadap makna tradisional yang
melekat pada Huma Betang, menghasilkan bentuk-bentuk baru dari makna yang relevan
dengan konteks zaman. Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bagaimana
paradigma interpretif memungkinkan analisis yang dinamis dan kontekstual terhadap
fenomena budaya yang kompleks, yang tidak dapat dijelaskan dengan memadai oleh
pendekatan positivistik yang lebih kaku (B. M. Smith & Sparkes, 2016).

3.2 Pendekatan Penelitian

Dalam disertasi ini, pendekatan interdisipliner digunakan untuk mengintegrasikan
perspektif dari tiga disiplin ilmu utama: Ilmu Komunikasi, Ilmu Sosiologi, dan Ilmu
Antropologi. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menganalisis Huma Betang
secara komprehensif dari berbagai sudut pandang, memberikan pemahaman yang lebih
mendalam dan holistik tentang fenomena yang kompleks ini. Dengan memanfaatkan
kekuatan masing-masing disiplin, pendekatan interdisipliner ini tidak hanya memperkaya
analisis, tetapi juga memungkinkan pengujian dan pengembangan teori-teori yang lebih
relevan dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak (Repko, Szostak, &
Buchberger, 2017) .

3.2.1 Ilmu Komunikasi (Dimensi Komunikasi Budaya)

Dari sudut pandang Ilmu Komunikasi, penelitian ini akan mengeksplorasi
bagaimana Huma Betang berfungsi sebagai medium komunikasi budaya yang
menyampaikan nilai-nilai, norma, dan identitas budaya masyarakat Dayak. Pendekatan

komunikasi budaya memungkinkan peneliti untuk menganalisis bagaimana elemen-



106

elemen arsitektural dan simbolisme dalam Huma Betang berperan dalam proses
komunikasi antaranggota komunitas, serta bagaimana pesan-pesan budaya ini
dipertahankan dan disampaikan lintas generasi (Hall, 1997). Epistemologi dari
pendekatan ini didasarkan pada konstruktivisme, di mana makna budaya dilihat sebagai
hasil dari proses interaksi dan komunikasi dalam konteks sosial yang spesifik.

3.2.2 Ilmu Sosiologi (Dimensi Sosiokultural)

Ilmu Sosiologi menyediakan kerangka kerja untuk menganalisis dimensi
sosiokultural dari Huma Betang, yang mencakup bagaimana struktur sosial, hubungan
kekuasaan, dan dinamika komunitas berinteraksi dengan struktur arsitektural ini.
Dengan menggunakan perspektif sosiologis, penelitian ini akan mengkaji bagaimana
Huma Betang mencerminkan dan memperkuat struktur sosial masyarakat Dayak, serta
bagaimana perubahan sosial, seperti modernisasi dan globalisasi, memengaruhi makna
dan fungsi Huma Betang dalam kehidupan sehari-hari (Giddens & Sutton, 2021).
Pendekatan ini berfokus pada hubungan antara individu dan masyarakat serta bagaimana
struktur sosial membentuk dan dipengaruhi oleh praktik-praktik budaya.

3.2.3 Ilmu Antropologi (Dimensi Etnografi)
Dari perspektif Antropologi, pendekatan etnografi digunakan untuk memahami
Huma Betang sebagai bagian dari kehidupan budaya masyarakat Dayak. Etnografi
memungkinkan peneliti untuk melakukan observasi mendalam dan berinteraksi langsung
dengan komunitas untuk mengungkap makna simbolis dan ritual yang terkait dengan
Huma Betang. Melalui pendekatan ini, penelitian ini berusaha untuk menangkap
perspektif orang dalam (emic) dan bagaimana mereka menginterpretasikan makna dari

struktur arsitektural ini dalam konteks budaya mereka sendiri (Geertz, 1973). Pendekatan



107

etnografi juga berperan penting dalam memahami bagaimana tradisi dan nilai-nilai
budaya dipertahankan dalam masyarakat yang sedang mengalami perubahan sosial.

Pendekatan interdisipliner ini sangat relevan dalam penelitian ini karena
memungkinkan pengintegrasian berbagai perspektif yang saling melengkapi untuk
memahami Huma Betang secara lebih mendalam. Dengan menggabungkan dimensi
komunikasi budaya, sosiokultural, dan etnografi, penelitian ini mampu mengungkap
kompleksitas makna yang terkait dengan Huma Betang dan bagaimana makna ini
dipertahankan, diubah, atau dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial yang terus
berlangsung. Pendekatan ini juga memperkuat validitas dan reliabilitas penelitian dengan
memberikan pandangan yang lebih holistik dan terintegrasi.

Secara epistemologis, pendekatan interdisipliner ini didasarkan pada asumsi
bahwa realitas sosial dan budaya adalah hasil dari interaksi antara berbagai faktor yang
saling berhubungan, dan oleh karena itu tidak dapat sepenuhnya dipahami melalui satu
disiplin ilmu saja. Dengan mengintegrasikan perspektif dari [lmu Komunikasi, Sosiologi,
dan Antropologi, penelitian ini tidak hanya memperkaya pemahaman tentang Huma
Betang, tetapi juga memungkinkan pengembangan teori-teori yang lebih relevan dan

aplikatif dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak (Klein, 1990)

ILMU KOMUNIKASI:
Memahami bagaimana
pesan dan makna
dibentuk, ditransmisikan,
dan diterima dalam
konteks budaya tertentu.

Komunikasi Budaya:
Kearifan Lokal Huma
Betang Sebagai Wujud
Karakter Komunikasi
Suku Dayak di Era
Moderenisasi

ANTROPOLOGI
Dimensi Etnografi:
Memahami secara mendalam
tentang praktik dan makna
budaya Huma Betang dalam
konteks kehidupan sehari-
hari suku Dayak

SOSIOLOGI
Dimensi Sosiokultural:
Memahami tentang perilaku
sosial. termasuk asal-usul.
pengembangan. organisasi.

dan lembaga-lembaga
sosial."

Gambar 7. Pendekatan Penelitian



108

3.3 Metode Penelitian
3.3.1 Analisis Semiotik Charles Sanders Peirce

Analisis semiotik yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce
merupakan salah satu pendekatan paling signifikan dalam memahami bagaimana
tanda-tanda berfungsi dalam konteks komunikasi dan budaya. Teori semiotik
Peirce didasarkan pada gagasan bahwa semua fenomena sosial dapat dianalisis
sebagai sistem tanda, yang terdiri dari tiga komponen utama: representamen
(penanda), objek (apa yang diwakili oleh tanda), dan interpretant (makna yang
dihasilkan oleh tanda). Pendekatan ini sangat relevan untuk penelitian ini karena
memungkinkan peneliti untuk menggali bagaimana elemen-elemen arsitektural
dan simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda-tanda budaya yang
kaya akan makna (Peirce, 1974).

Dalam konteks Huma Betang, setiap elemen arsitektural, ornamen, dan
ukiran dapat dipahami sebagai tanda yang mengomunikasikan makna tertentu
kepada anggota masyarakat Dayak. Misalnya, tiang utama dalam Huma Betang
tidak hanya berfungsi sebagai elemen struktural tetapi juga sebagai simbol
kekuatan dan keabadian, yang menghubungkan masyarakat dengan leluhur
mereka. Melalui analisis semiotik Peirce, peneliti dapat mengidentifikasi
bagaimana tanda-tanda ini tidak hanya memiliki makna denotatif (literal) tetapi
juga konotatif (asosiatif), yang mencerminkan nilai-nilai budaya, kepercayaan,
dan identitas sosial masyarakat Dayak (Chandler, 2022).

Salah satu aspek penting dari analisis semiotik Peirce adalah konsep triadik,
di mana makna tidak hanya ditentukan oleh hubungan antara representamen dan

objek, tetapi juga oleh proses interpretasi yang dilakukan oleh individu atau



109

kelompok sosial. Dalam hal ini, analisis semiotik Peirce memungkinkan peneliti
untuk mengeksplorasi bagaimana masyarakat Dayak memahami dan
menginterpretasikan tanda-tanda yang ada dalam Huma Betang, serta bagaimana
makna ini mungkin berubah seiring waktu atau dalam berbagai konteks sosial. Ini
sangat relevan dalam penelitian ini, karena memungkinkan peneliti untuk
menangkap dinamika perubahan sosial dan budaya yang memengaruhi cara
masyarakat memaknai arsitektur tradisional mereka (Short, 2007).

Analisis semiotik Peirce memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan
berbagai perspektif teoretis dalam memahami fenomena sosial. Misalnya, konsep
ikon, indeks, dan simbol dalam teori tanda Peirce memberikan alat analitis yang
kuat untuk mengkategorikan dan memahami berbagai jenis tanda yang ditemukan
dalam Huma Betang. Ikon, yang memiliki kemiripan langsung dengan objek yang
diwakilinya, dapat digunakan untuk menganalisis ukiran-ukiran yang
menggambarkan hewan atau tumbuhan. Indeks, yang menunjukkan hubungan
kausal atau eksistensial dengan objeknya, dapat diterapkan pada elemen-elemen
arsitektural yang menunjukkan fungsi tertentu. Simbol, yang hubungannya
dengan objek didasarkan pada konvensi sosial, dapat digunakan untuk
menganalisis motif-motif yang mewakili nilai-nilai budaya tertentu (Liszka,
1996).

Dengan menggunakan analisis semiotik Peirce, penelitian ini mampu
mengungkap lapisan-lapisan makna yang terkandung dalam arsitektur dan
simbolisme Huma Betang, serta bagaimana makna-makna ini dipertahankan,
diinterpretasikan, dan diadaptasi oleh masyarakat Dayak. Pendekatan ini sangat

relevan dalam konteks penelitian ini karena memungkinkan peneliti untuk



110

menangkap kompleksitas makna yang terkait dengan Huma Betang, serta
bagaimana makna ini dipertahankan atau diubah dalam menghadapi tantangan
modernisasi (N6th, 1990).

3.3.2 Etnografi Antropologi

Etnografi, sebagai metode penelitian dalam antropologi, berfokus pada
eksplorasi mendalam tentang kehidupan sehari-hari suatu kelompok sosial,
melalui observasi langsung dan partisipasi aktif di dalamnya. Dalam penelitian
ini, pendekatan etnografi diterapkan untuk mengkaji bagaimana Huma Betang,
sebagai elemen sentral dalam kehidupan masyarakat Dayak, tidak hanya dipahami
tetapi juga dihidupi oleh komunitas tersebut. Metode ini memungkinkan peneliti
untuk menggali makna yang lebih dalam dan kompleks terkait Huma Betang,
yang tidak dapat diungkapkan sepenuhnya melalui metode lain (Hammersley &
Atkinson, 2019).

Pendekatan etnografi menekankan pentingnya memahami dunia sosial dari
perspektif orang dalam (emic), yakni perspektif yang dimiliki oleh anggota
komunitas itu sendiri. Dalam konteks penelitian ini, peneliti berupaya untuk
merasakan dan mengalami kehidupan budaya masyarakat Dayak secara langsung,
sehingga dapat menangkap nuansa dan makna yang terkandung dalam praktik-
praktik yang terkait dengan Huma Betang. Melalui interaksi langsung dengan
anggota masyarakat, peneliti dapat memahami bagaimana Huma Betang
berfungsi sebagai pusat kehidupan sosial dan spiritual, serta bagaimana nilai-nilai
budaya diwariskan melalui struktur arsitektural ini (Spradley, 2016).

Metode etnografi juga relevan dalam penelitian ini karena fleksibilitasnya

dalam menangkap dinamika sosial dan budaya yang kompleks. Peneliti dapat



111

beradaptasi dengan perubahan yang terjadi di lapangan, seperti perubahan dalam
peran dan fungsi Huma Betang dalam konteks modernisasi. Ini memungkinkan
peneliti untuk mengamati secara langsung bagaimana masyarakat Dayak
menegosiasikan identitas budaya mereka di tengah perubahan sosial, serta
bagaimana mereka mempertahankan atau memodifikasi tradisi yang terkait
dengan Huma Betang (Murchison, 2010).

Dalam kerangka epistemologis, etnografi didasarkan pada asumsi bahwa
pengetahuan tentang dunia sosial dihasilkan melalui interaksi yang mendalam dan
refleksi kritis terhadap pengalaman tersebut. Peneliti dalam pendekatan ini tidak
hanya berperan sebagai pengamat, tetapi juga sebagai peserta yang aktif dalam
kehidupan komunitas yang diteliti. Dengan demikian, etnografi memungkinkan
pengembangan pemahaman yang lebih kaya dan nuansa tentang makna-makna
budaya, yang dihasilkan dari proses interaksi sosial yang kompleks (Clifford &
Marcus, 2023).

Pendekatan etnografi dalam penelitian ini memberikan ruang bagi
pengungkapan perspektif budaya yang mungkin terabaikan dalam metode
penelitian lainnya. Melalui wawancara mendalam, partisipasi dalam upacara adat,
dan observasi terhadap praktik-praktik sehari-hari yang terkait dengan Huma
Betang, peneliti dapat menangkap bagaimana makna-makna budaya dipraktikkan
dan diartikulasikan oleh masyarakat Dayak. Ini termasuk pemahaman tentang
peran Huma Betang dalam menjaga kohesi sosial dan identitas budaya, serta
bagaimana elemen-elemen arsitekturalnya berfungsi sebagai simbol dari nilai-

nilai yang dipegang oleh komunitas tersebut (Fetterman, 2019).



112

Dengan menggunakan pendekatan etnografi, penelitian ini dapat
memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperkaya literatur tentang
budaya Dayak dan peran arsitektur tradisional dalam mempertahankan identitas
budaya. Etnografi memungkinkan peneliti untuk menggali lebih dalam tentang
bagaimana makna yang terkait dengan Huma Betang diinternalisasi oleh anggota
komunitas, serta bagaimana makna tersebut dipertahankan atau diubah dalam
konteks perubahan sosial. Dengan demikian, metode ini tidak hanya
menghasilkan deskripsi yang kaya tentang kehidupan sosial masyarakat Dayak,
tetapi juga memberikan wawasan yang mendalam tentang dinamika yang terjadi
di balik struktur budaya mereka (Wolcott, 1999).

Pendekatan analisis semiotik Peirce dan etnografi antropologi bekerja secara
sinergis untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan menyeluruh tentang
makna yang terkait dengan Huma Betang. Analisis semiotik Peirce memungkinkan
peneliti untuk memetakan tanda-tanda budaya dan simbolisme dalam elemen-elemen
arsitektural Huma Betang, mengungkap lapisan-lapisan makna yang mungkin tidak
terlihat pada pandangan pertama (Chandler, 2022). Sementara itu, pendekatan etnografi
memastikan bahwa interpretasi tanda-tanda ini didasarkan pada konteks sosial dan
budaya yang hidup, dengan memahami perspektif emik masyarakat Dayak melalui
observasi langsung dan partisipasi aktif (Hammersley & Atkinson, 2019). Dengan
menggabungkan kedua metode ini, peneliti dapat membangun pemahaman yang lebih
dalam dan kontekstual tentang makna-makna budaya yang terkait dengan Huma Betang.

Melalui integrasi kedua metode ini, potensi bias interpretatif dapat diminimalkan
karena setiap hasil analisis semiotik diuji dan dipahami dalam konteks kehidupan nyata

yang diobservasi melalui etnografi. Pendekatan interdisipliner ini memastikan bahwa



113

semua elemen baik itu grand teori, konsep strukturalisme, semiotik, maupun pemahaman
budaya terintegrasi dengan mulus tanpa menegasikan satu sama lain (Liszka, 1996).
Kombinasi ini memungkinkan peneliti untuk memperoleh gambaran holistik yang
memperkaya pemahaman tentang bagaimana Huma Betang dipraktikkan, dimaknai, dan
diartikulasikan dalam konteks sosial yang dinamis (Fetterman, 2019).
3.4 Sumber dan Jenis Data
Dalam penelitian ini, sumber dan jenis data yang digunakan sangat beragam
dan mencakup berbagai perspektif untuk memberikan gambaran yang komprehensif
tentang Huma Betang dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak. Data yang
dikumpulkan terdiri dari data primer dan data sekunder, yang masing-masing memiliki
peran penting dalam analisis yang dilakukan. Pendekatan yang digunakan dalam
pengumpulan dataini memastikan bahwa semua aspek yang relevan dengan penelitian
dapat ditangkap dan dianalisis secara mendalam, sehingga memberikan hasil yang
valid dan reliabel (Creswell & Poth, 2016).
3.4.1 Data Primer
Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif, dengan
fokus pada kedalaman dan detail dalam memahami fenomena yang diteliti, yaitu
Huma Betang dalam konteks budaya Dayak. Metode pengumpulan data yang
digunakan mencakup observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan analisis
dokumen. Setiap metode dipilih secara strategis untuk memastikan bahwa data yang
diperoleh mencerminkan perspektif emik, yaitu pandangan dari dalam masyarakat
Dayak, serta memberikan gambaran yang menyeluruh tentang bagaimana Huma
Betang berfungsi dalam kehidupan sosial dan budaya mereka (Creswell & Poth,

2018).



114

Observasi partisipatif adalah metode utama yang diterapkan dalam
penelitian ini. Melalui observasi partisipatif, peneliti tidak hanya berperan sebagai
pengamat pasif tetapi juga sebagai peserta aktif dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat Dayak. Metode ini memungkinkan peneliti untuk terlibat langsung
dalam interaksi sosial yang terjadi di sekitar Huma Betang, sehingga dapat
mengamati secara langsung bagaimana elemen-elemen arsitektural dan simbolik
dalam Huma Betang diinterpretasikan dan dipraktikkan oleh komunitas (Spradley,
2016). Observasi partisipatif juga memberikan kesempatan kepada peneliti untuk
memahami nuansa budaya yang mungkin sulit diakses melalui metode
pengumpulan data lainnya, seperti ritus adat dan upacara yang terkait dengan Huma
Betang.

Wawancara Mendalam digunakan untuk mengumpulkan data dari informan
kunci, termasuk tokoh adat, sesepuh, dan anggota masyarakat lainnya yang
memiliki pengetahuan mendalam tentang sejarah, fungsi, dan makna Huma Betang.
Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur untuk memberikan fleksibilitas
dalam mengeksplorasi topik-topik yang relevan dengan penelitian. Metode ini
memungkinkan peneliti untuk mendalami perspektif individu-individu yang terlibat
langsung dengan Huma Betang, sehingga memperoleh wawasan yang mendalam
tentang bagaimana mereka memaknai dan mempertahankan tradisi budaya mereka.
(Rubin & Rubin, 2011). Wawancara mendalam ini juga mendukung analisis
semiotik dan etnografi yang digunakan dalam penelitian ini dengan memberikan
konteks verbal yang melengkapi data visual dan observasional.

Analisis dokumen dilakukan untuk melengkapi data yang diperoleh melalui

observasi dan wawancara. Dokumen yang dianalisis mencakup catatan sejarah,



115

laporan penelitian terdahulu, artefak budaya, serta literatur terkait lainnya yang
relevan dengan Huma Betang dan budaya Dayak. Analisis dokumen ini bertujuan
untuk memberikan konteks historis dan budaya yang lebih luas, serta untuk
memvalidasi temuan-temuan yang diperoleh melalui metode lain (Bowen, 2009).
Dengan memanfaatkan dokumen-dokumen ini, peneliti dapat menghubungkan
fenomena yang diamati dengan perkembangan historis dan perubahan sosial yang
terjadi dalam masyarakat Dayak.

Penggunaan berbagai metode pengumpulan data ini memungkinkan peneliti
untuk melakukan triangulasi, yaitu dengan membandingkan dan mengontraskan
data yang diperoleh dari berbagai sumber guna meningkatkan validitas dan
reliabilitas temuan. Triangulasi juga membantu dalam mengidentifikasi bias yang
mungkin muncul dalam pengumpulan data, sehingga menghasilkan pemahaman
yang lebih holistik dan mendalam tentang Huma Betang sebagai simbol budaya
yang kompleks (Flick, 2018). Dengan pendekatan ini, penelitian ini mampu
mengungkap berbagai dimensi makna yang terkait dengan Huma Betang, serta
bagaimana makna-makna tersebut dipraktikkan dan dipertahankan dalam konteks
sosial dan budaya yang dinamis.

Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, data primer diperoleh langsung
dari lapangan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan
dokumentasi. Observasi partisipatif dilakukan dengan cara peneliti terlibat
langsung dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Dayak, terutama dalam interaksi
yang terjadi di sekitar Huma Betang. Wawancara mendalam melibatkan anggota
komunitas yang memiliki pengetahuan mendalam tentang sejarah, makna, dan

fungsi Huma Betang, termasuk tokoh adat, sesepuh, dan individu yang berperan



116

dalam pemeliharaan tradisi. Dokumentasi mencakup pengumpulan artefak, foto,

dan catatan lapangan yang relevan dengan penelitian. Data primer ini sangat penting

karena memberikan wawasan langsung dari perspektif emik, yaitu bagaimana

masyarakat Dayak sendiri memahami dan menghidupi makna yang terkait dengan

Huma Betang (Spradley, 2016).

Tabel 5. Sumber Data Primer (Informan Penelitian)

NO

NAMA

AGAMA

SUKU

PENDIDIKAN

PEKERJAAN

Erliansyah M Apoi

Islam

Dayak

D3

Adytama
Kepariwisataan
Disparbudpora,
Pengelolah dan

Pimpinan Sanggar
Budyaya Huma
Betang, Angota DAD

Hasen Bayan

Kaharingan

Dayak

SMA

Demang Kepala Adat
Kapuas Hilir

Helfrid Noah

Islam

Dayak

S1

Wakil Sekertaris
Badan Pertahanan
Masyarakat Dayak,
Ketua Komunitas
Akonomi Kreatif
Tingang Menteng
Huma Betang

Yansen I Aden

Kaharingan

Dayak

SMA

Demang Kepala Adat
Kapuas Barat

Rusella Norpan M.
Apoi

Islam

Dayak

SMA

Tokoh Suku Dayak

Didi Susanto

Islam

Dayak

S3

Dosen Ahli Sejarah
Suku Dayak

Rusdy Effendi

Islam

Banjar

S2

Dosen Sejarah
Universitas Lambung
Mangkurat

Manli D Apil

Protestan

Dayak

S1

Demang Kepala Adat
Kapuas

Prada

Kaharingan

Dayak

SMA

Sekretaris Demang
Adat Provinsi Kalteng

10

Inop

Protestan

Dayak

SMA

Tokoh Suku Dayak




117

3.4.2 Data Sekunder

Data sekunder mencakup literatur yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah,
laporan penelitian sebelumnya, dan dokumen resmi yang berkaitan dengan Huma
Betang dan budaya Dayak. Data sekunder ini digunakan untuk mendukung dan
memperkuat analisis data primer, serta memberikan konteks yang lebih luas
mengenai peran Huma Betang dalam masyarakat Dayak. Selain itu, data sekunder
juga membantu dalam mengeksplorasi bagaimana Huma Betang diperlakukan
dalam kajian akademis dan bagaimana perspektif ini dapat dikritisi atau
dikembangkan lebih lanjut (Flick, 2022). Penggunaan data sekunder memastikan
bahwa analisis yang dilakukan memiliki dasar yang kuat dan dapat diintegrasikan
dengan temuan dari data primer.

Kombinasi antara data primer dan sekunder memungkinkan peneliti untuk
melakukan triangulasi data, yang merupakan strategi penting untuk meningkatkan
validitas dan reliabilitas penelitian. Triangulasi data memastikan bahwa berbagai
perspektif dapat diintegrasikan, sehingga mengurangi kemungkinan bias dan
memberikan pemahaman yang lebih holistik tentang fenomena yang diteliti (Patton,
2002). Dengan memanfaatkan berbagai sumber dan jenis data, penelitian ini
mampu memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai Huma
Betang, serta bagaimana struktur arsitektural ini berfungsi sebagai simbol budaya

dalam masyarakat Dayak.

3.5 Metode Analisis Data
Dalam penelitian ini, analisis data dilakukan menggunakan pendekatan kualitatif

yang didasarkan pada konsep yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman. Metode



118

ini melibatkan tiga tahapan utama: reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan/verifikasi. Pendekatan ini dipilih karena kemampuannya untuk mengelola
dan menganalisis data kualitatif yang kompleks, memungkinkan peneliti untuk
mendapatkan wawasan yang mendalam dan terstruktur mengenai makna yang terkait
dengan Huma Betang dalam masyarakat Dayak (Miles & Huberman, 1992).

Reduksi Data merupakan tahap pertama dalam proses analisis, di mana data
yang dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan analisis dokumen
disederhanakan dan diorganisasi. Reduksi data melibatkan pemilihan, pemfokusan, dan
penyederhanaan data kasar yang relevan dengan pertanyaan penelitian. Dalam konteks
penelitian ini, peneliti menyaring data yang diperoleh untuk mengidentifikasi tema-tema
utama yang berkaitan dengan makna budaya, simbolisme, dan peran sosial Huma
Betang. Tahap ini penting untuk memastikan bahwa data yang dianalisis adalah yang
paling relevan dan signifikan, serta mengurangi kemungkinan bias yang disebabkan
oleh data yang berlebihan atau tidak relevan (Miles & Huberman, 1992).

Penyajian data merupakan tahap kedua, di mana data yang telah direduksi
disusun dalam format yang memungkinkan analisis lebih lanjut. Data dapat disajikan
dalam bentuk narasi teks, matriks, grafik, atau bagan, yang memudahkan peneliti untuk
mengidentifikasi pola, hubungan, dan kecenderungan dalam data. Dalam penelitian ini,
penyajian data dilakukan dengan menyusun hasil observasi, wawancara, dan analisis
dokumen ke dalam matriks tematik yang memetakan hubungan antara berbagai elemen
Huma Betang dengan makna budaya dan sosial yang diungkapkan oleh masyarakat
Dayak. Tahap ini membantu peneliti mengorganisasi data secara sistematis dan
mengidentifikasi hubungan yang mungkin tidak terlihat pada tahap reduksi

data.(Bazeley, 2020).



119

Penarikan kesimpulan/verifikasi merupakan tahap akhir dalam analisis data, di
mana peneliti melakukan interpretasi atas data yang telah disajikan dan merumuskan
kesimpulan yang dapat menjawab pertanyaan penelitian. Kesimpulan yang dihasilkan
perlu diverifikasi melalui triangulasi data dan pengecekan ulang untuk memastikan
validitas dan reliabilitas temuan. Dalam penelitian ini, peneliti melakukan triangulasi
dengan membandingkan data dari berbagai sumber, seperti observasi, wawancara, dan
dokumen, untuk memastikan bahwa kesimpulan yang diambil didasarkan pada bukti
yang kuat dan konsisten. Tahap ini sangat penting untuk mengkonfirmasi bahwa analisis
yang dilakukan tidak hanya akurat tetapi juga reflektif terhadap kompleksitas makna
yang terkait dengan Huma Betang dalam masyarakat Dayak (Patton, 2002).

Metode analisis data berdasarkan konsep Miles dan Huberman memastikan
bahwa proses analisis dilakukan secara sistematis dan mendalam, sehingga dapat
menghasilkan temuan yang valid, reliabel, dan sesuai dengan tujuan penelitian. Dengan
mengikuti tahapan-tahapan ini, penelitian ini mampu mengintegrasikan berbagai
perspektif dan sumber data, serta memberikan wawasan yang komprehensif tentang
bagaimana Huma Betang dipraktikkan, dimaknai, dan diinterpretasikan oleh masyarakat

Dayak.

Pengmpitlan
[rata

Peryajizn
3aka

. ]II.'|'|:I|':h.I||
Fedulbos Sumpulan-
s aitirpelan
verifikazi [eatn

Gambar 8. Komponen Analisis Data Model Interaktif
Sumber: Miles dan Huberman (Miles & Huberman, 1992)



120

3.6 Verifikas dan Keabsahan Data

Keabsahan data merupakan aspek krusial dalam penelitian kualitatif, karena
menentukan sgauh mana temuan penelitian dapat dipercaya dan diandalkan. Dalam
disertasi ini, keabsahan datadijamin melalui serangkaian prosedur yang ketat, termasuk
triangulasi, pengecekan anggota (member checking), dan audit trail. Metode-metode ini
dipilih untuk memastikan bahwa data yang dikumpulkan dan dianalisis benar-benar
mencerminkan realitas masyarakat Dayak dan bahwa interpretasi yang dihasilkan
didasarkan pada bukti yang kuat dan konsisten. Dalam konteks penelitian ini, prosedur
tersebut diterapkan untuk menjamin bahwa hasil analisis mengenai makna budaya dan
peran sosial Huma Betang adalah representasi yang akurat dan reflektif dari perspektif
komunitas Dayak (Lincoln et al., 2011).

Triangulasi adalah teknik utama yang digunakan untuk memastikan keabsahan
data dalam penelitian ini. Triangulasi dilakukan dengan mengumpulkan data dari
berbagai sumber (observasi, wawancara, dan analisis dokumen), menggunakan berbagai
metode (analisis semiotik dan etnografi), serta mengintegrasikan perspektif dari
berbagai disiplin ilmu (komunikasi, sosiologi, dan antropologi). Dengan memadukan
berbagai sumber data dan metode anadlisis, triangulasi membantu peneliti membangun
gambaran yang lebih lengkap dan akurat tentang Huma Betang sebagai simbol budaya.
Pendekatan ini juga memungkinkan pendliti untuk mengidentifikasi dan mengatas
potensi bias yang mungkin muncul dalam proses pendlitian, terutama saat menafsirkan
makna yang kompleks terkait dengan elemen arsitektural dan simbolik Huma
Betang(Denzin & Lincoln, 2011). Triangulas ini tidak hanya meningkatkan validitas

internal penelitian, tetapi juga membantu dalam menghasilkan temuan yang lebih



121

generaisabel dan aplikatif dalam konteks yang lebih luas dari budaya Dayak (Patton,
2002).

Pengecekan Anggota (Member Checking) dilakukan dengan melibatkan
partisipan penelitian, seperti tokoh adat dan anggota komunitas Dayak, dalam proses
verifikas hasil wawancara dan interpretasi data. Setelah data dikumpulkan dan
dianalisis, peneliti kembali ke partisipan untuk mengonfirmasi bahwa interpretas dan
temuan yang dihasilkan benar-benar mencerminkan pandangan dan pengalaman mereka
tentang Huma Betang. Teknik ini sangat penting untuk memastikan bahwa hasi
penelitian tidak hanya refleksi dari sudut pandang peneliti, tetapi juga mendapatkan
validasi langsung dari mereka yang memiliki pengetahuan mendalam tentang subjek
yang diteliti. Dengan melibatkan partisipan dalam proses verifikasi, peneliti dapat
meningkatkan kredibilitas temuan dan memastikan bahwa data yang disgjikan adalah
representasi yang akurat dari realitas sosia dan budaya yang dipelgjari (Creswell &
Poth, 2016).

Audit Trail digunakan untuk menyediakan dokumentasi rinci tentang semua
tahap penelitian, mulai dari pengumpulan data di lapangan, seperti catatan observas di
Huma Betang dan transkrip wawancara dengan anggota komunitas Dayak, hingga
proses analisis dan penarikan kesimpulan. Audit trail ini mencakup catatan lapangan,
catatan reflektif, dan dokumen-dokumen lain yang relevan. Dengan menjaga catatan
yang transparan dan terorganisir, audit trail memungkinkan peneliti dan pihak lain untuk
melacak kembali proses penelitian dan memastikan bahwa temuan yang dihasilkan
didasarkan pada prosedur yang sistematis dan dapat diandalkan . Teknik ini penting

dalam memastikan bahwa semua langkah penelitian dapat diaudit dan bahwa proses



122

analisis dilakukan dengan cara yang konsisten dan teliti, sehingga setiap langkah dalam
penelitian ini dapat dipertanggungjawabkan.

Transferabilitas, Dependabilitas, dan Konfirmabilitas juga dijaga melalui
prosedur verifikas yang ketat. Transferabilitas dicapai dengan memberikan deskripsi
yang kaya dan terperinci tentang konteks penelitian, seperti latar belakang sgjarah dan
sosial Huma Betang dalam masyarakat Dayak, sehingga memungkinkan pembaca untuk
menila apakah temuan dapat diterapkan dalam konteks lain yang serupa (Lincoln et al.,
2011). Dependabilitas dijaga melalui audit trail dan pengecekan anggota, yang
memastikan bahwa hasil penelitian stabil dan dapat diulang oleh peneliti lain.
Konfirmabilitas dijaga dengan memastikan bahwa interpretasi peneliti didasarkan pada
data yang dapat diverifikasi dan tidak terpengaruh oleh bias pribadi peneliti. Semua
prosedur ini bekerja bersama-sama untuk memastikan bahwa setigp temuan dalam
disertasi ini dapat dipertanggungjawabkan dan diandalkan.

Dengan menerapkan berbagai teknik verifikass dan keabsahan data ini,
penelitian ini memastikan bahwatemuan yang disgjikan adalah refleksi yang akurat dan
dapat diandalkan dari fenomena yang diteliti. Keabsahan data yang tinggi memberikan
keyakinan kepada para penguiji bahwa data dan temuan yang dihasilkan adalah hasil dari
proses penelitian yang rigor dan komprehensif, serta dapat digunakan sebagai dasar
yang kuat untuk pengembangan teori dan aplikasi praktis dalam konteks budaya dan

sosial masyarakat Dayak.



123

BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

4.1 Gambaran Subjek Penelitian
4.1.1 Sejarah Suku Dayak

Secara ilmiah dikatakan bahwa kurang lebih dua ratus tahun sebelum masehi,
terjadilah perpindahan bangsa Melayu yang pertama ke Indonesia. Mereka datang
secara bergelombang dari daerah Yunan. Mula-mula mereka mendiami daerah
pantai, akan tetapi karena kedatangan bangsa Melayu muda, maka bangsa Melayu
Tua atau Proto Melayu terdesak untuk masuk kepedalaman. Hal ini bisa jadi
disebabkan karena kebudayaan Melayu Tua lebih rendah bila dibandingkan dengan
Melayu Muda (Riwut, 2003).

Para penulis sgjarah orang Dayak menyebutkan bahwa nenek moyang orang
Dayak berasal dari Provins Yunan, Cina Selatan yang berimigrasi secara besar-
besaran ke kalimantan antara 3000-1500 tahun sebelum Masehi dengan menempuh
duajalur provins Y unan (Cina Selatan) — Semenanjung Malaysia— Selat Malaka —
Sumatera — Jawa —Kalimantan (Kalimantan Selatan dan Tengah), dan jalur Provins
Y unan Hainan (Taiwan) — Filipina— Kalimantan (Normuslim, 2016).

Selanjutnya Ukur, Coomans, dan Carey sebagaimana dikutip Ahim Rusan,
mengel ompokkan penduduk pulau Kalimantan ke dalam dua kelompok berdasarkan
periode kedatangan mereka dan ciri-ciri geografis sesuai tempat tinggal merekayaitu
Proto Melayu (Melayu Tua), yang bermigrasi ke Kalimantan dan Cina selatan antara
3000-1500 tahun sebelum Masehi, tinggal dipedalaman Kalimantan, meskipun
sebelumnyatinggal di daerah pesisir, dan Deutro (Melayu Muda) yang bermigrasi ke

kalimantan sekitar 500 tahun sebelum Masehi, tinggal di daerah pesisir Kalimantan,



124

sehingga dengan demikian orang Dayak termasuk dalam kelompok Proto Melayu.
Pengelompokkan ini sesungguhnya bukan sgja didasarkan pada periode kedatangan
dan geografis, tetapi juga didasarkan alasan sosiologis, yaitu sosia, ekonomi dan
keyakinan atau agama (Normuslim, 2016).

Secara sosia, Proto Melayu ingin menyelamatkan kemurnian budaya dan adat
istiadatnya dari pengaruh budaya dan adat istiadat Deutro Melayu, secara ekonomi
mereka terdesak oleh kedatangan Deutro Melayu yang bermata pencaharian sebagai
pedagang dan nelayan, dan secara agama mereka tidak mau menganut agama Islam
sebagai manayang dianut ol eh kebanyakan Proto M elayu, sehinggamerekakemudian
meninggalkan daerah pesisir mencari lahan baru di pedalaman Kalimantan untuk
mempertahankan identitas dan budaya mereka (Normuslim, 2016).

Dari uraian di atas dapat peneliti simpulkan bahwa asal usul suku Dayak sudah
ada sekitar kurang lebih duaratus tahun sebelum masehi dan ini menandai awa mula
perpindahan bangsa Melayu yang pertama ke Indonesia.

4.1.2 Deskripsi Suku Dayak dan K eyakinannya

Suku Dayak adalah suku asli yang mendiami pulau Kalimantan, secara umum
penyebaran suku ini hampir merata diseluruh wilayah Kalimantan, namun secara
spesifik hanyaada duawilayah di pulau Kalimantan yang mayoritas dihuni oleh suku
Dayak, yaitu wilayah Kalimantan Barat dan wilayah Kalimantan Tengah (Riswanto
et al., 2017)

Kaimantan Tengah memiliki etnisitas yang relatif berbeda dibandingkan
dengan Kalimantan Barat dan daerah lainnya. Mayoritas etnis yang mendiami
Kaimantan Tengah adalah etnis suku Dayak Ngaju, Ot Danum, Maanyan, Dusun,

dan lain sebagainya. Sedangkan agama yang dianut oleh mereka sangat variatif.



125

Dayak yang beragama Islam di Kalimantan Tengah, tetap mempertahankan etnisnya
sebagal orang Dayak, demikian juga bagi Dayak yang beragama Kristen. Agama adli
suku Dayak di Kalimantan Tengah adalah Kaharingan, yang merupakan agama adli
yang lahir dari budaya setempat sebelum bangsa Indonesia mengena agama pertama
yakni Hindu. Karena Hindu telah menyebar luas di dunia terutama Indonesia dan
lebih dikenal luas, jika dibandingkan dengan agama suku Dayak, maka agama
Kaharingan dikategorikan sebagai cabang agama Hindu (Darmadi, 2016)

Sebutan untuk orang Dayak menurut Scharer biasanya disesuaikan dengan asal
atau tempat tinggal mereka seperti oloh Barito untuk orang Dayak yang berasal dari
sungai Barito, oloh Katingan untuk orang Dayak yang berasal yang berasal dari
sungai Katingan, oloh Kahayan untuk yang berasal dari sungai kahayan, oloh Kapuas
untuk yang berasal dari sungai Kapuas sebagaimana disebutkannya sebagai “The
Dayak mane themselves after the various rivers on which they live. The Ngaju also
use this method of distinction, and when they speak of the olo Kahayan, olo Kapuas,
olo Barito, they mean fellow members of then tribe who have settled on these
different rivers. The banks of kahayan may be regarded as the true tribal area of the
Ngaju, from where they have spread to other rivers”. Artinya Nama Dayak itu sendiri
diberikan berdasarkan macam-macam sungai tempat mereka domisilinya, dan
mereka menggunakan bahasa Dayak yang disebut dengan Oloh Kahayan, Oloh
Kapuas, oloh Barito, yang berarti mereka menggunakan nama suku sesuai dengan
tempat tinggalnya. Tepian sungai Kahayan sesungguhnya merupakan daerah domisili
Dayak Ngau, kemudian mereka menyebar ke beberapa daerah mengikuti airan

sungai (Darmadi, 2016)



126

Istilah Dayak diberikan oleh orang-orang Inggris kepada suku-suku Dayak di
Kalimantan Utara. Sedangkan di Kaimantan Timur dan Kalimantan Barat lebih
populer dengan istilah Daya. Dalam bahasa ngaju, kata Dayak/Daya menunjukkan
katasifat dan menujukkan kekuatan. Sementaraistilah Dayak menurut O.K Rachmat
dan R. Sunardi diberikan orang-orang Melayu pesisir Kalimantan kepada suku-suku
pedalaman Kalimantan yang tidak memeluk agama Islam yang diartikan sebagai
orang gunung (Riwut, 2003)

Sejalan dengan pendapat O.K Rachmat dan R. Sunardi, Roedy Haryo Widjono
juga berpendapat bahwa istilah Dayak ditujukan kepada penduduk asli Kalimantan
yang tidak memeluk agama Islam, sehingga dengan demikian orang Dayak yang
telah memeluk agama Islam dianggap bukan lagi suku Dayak, bahkan sebagian
kalangan suku Dayak sendiri menganggap mereka yang berpindah ke agama Islam
sebagai bagian dari suku Melayu. Pendapat ini tentu terasa janggal, apakah mungkin
seseorang yang asalnya bersuku Dayak kemudian menganut agama Islam akan
mengakibatkan dirinyatidak bersuku Dayak lagi? Terlepas dari beragam pendapat di
atas, kini mereka lebih populer disebut dengan istilah Dayak (Normuslim, 2016).

Masyarakat Dayak yang masuk Islam dan yang telah menikah dengan
pendatang Melayu disebut dengan ”Senganan”, atau masuk senganan/masuk Laut,
dan kini mereka mengklaim dirinya dengan sebutan orang Melayu. Mereka
mengangkat salah satu tokoh yang disegani oleh mereka baik dari etnisnya maupun
pendatang yang seagama dan mempunya kharisma di kalangannya, sebagai
pemimpin kampungnya atau pemimpin wilayah yang disegani. Seiring dengan
perkembangan sosial masyarakat dan kemguan pengetahuan,masyarakat Dayak

yang beragama islam menyebut dirinya istilah “Dayak Muslim”. Hal ini patut



127

diberikan apresiasi yang tinggi. Ini artinya mereka sudah kembali kefitrahnya yaitu
“orang Dayak”. Karena bagi mereka asal usul adalah hal utama yang tidak bisa
dilupakan sebagai manifestasi dan tetap menjadi satu kesatuan yang mutlak yaitu
“Bhinneka Tunggal Ika” walaupun adanya perbedaan agama dan etnis dan itulah
dasar dari Indonesiaraya (Darmadi, 2016).
4.1.3 Kelompok Suku Dayak

Suku Dayak sesungguhnya tersebar hampir di seluruh wilayah Kalimantan,
namun karena proses kehidupan yang telah berlangsung ribuan tahun dan keadaan
geografis sedemikian rupa yang cukup luas, sulit dijangkau oleh alat transportas,
menyebabkan orang Dayak terkelompok dalam suatu komunitas Dayak lainnya. Atas
dasar kenyataan ini, untuk memudahkan pemahaman terhadap suku Dayak, para
peneliti sgjarah dan budaya Dayak kemudian berusaha membuat pengelompokkan
atau klasifikasi sesuai sudut pandang masing-masing.

Menurut W. Stohr dalam (Laksono & Riwut, 2006) mengklasifikasikan suku
Dayak dalam enam kelompok berdasarkan ritus kematian, yaitu:

1) Kenyakanya-Bahau

2) Ot Danum (Ot Danum, Ngaju, Manyan, Lawangan)

3) lban/Dayak Laut

4) Murut (Dusun, Murut, Kelabit)

5) Klemantan/Dayak Darat

6) Punan

Berdasarkan karakter dan adat istiadat dari masing-masing suku yang ada

dipulau kalimantan, suku Dayak telah berkembang menjadi sangat banyak varian

tentang sebutan suku karena didasari dengan kelompok-kelompok yang sangat



128

memiliki erbedaan dengan kelompok lain (Rico et al., 2023). Menurut Riwut dalam
(Darmadi, 2016) bahwa suku Dayak terbagi dalam 7 suku besar yang terdiri dari 18
suku kecil dan terbagi lagi dalam 405 suku kecil-kecil sebagai berikut :
a. Dayak Ngaju terdiri dari 4 suku kecil dan 90 suku kecil-kecil:
1) Dayak Ngaju (terdiri atas 53 suku kecil-kecil, termasuk didalamnya
bakumpai yang disebut pula dengan istilah Baraki pada urutan ke-12.
2) Dayak Maanyan (terdiri atas 8 suku kecil-kecil)
3) Dayak Lawangan (terdiri atas 21 suku kecil-kecil)
4) Dayak Dusun (terdiri atas 8 suku kecil-kecil)
b. Dayak Apu Kayan, terdiri dari 3 suku kecil dan 60 suku kecil-kecil:
1) Dayak Kenyah (terdiri atas 24 suku kecil-kecil)
2) Dayak Kayan (terdiri atas 10 suku kecil-kecil)
3) Dayak Bahau (terdiri atas 26 suku kecil-kecil)
c. Dayak Iban dan Heban atau Dayak Laut, terdiri atas 11 suku kecil- kecil.
d. Dayak Klemantan, terdiri dari 2 suku kecil dan 87 suku kecil-kecil:
1) Dayak Klemantan (terdiri atas 47 suku kecil-kecil).
2) Dayak Ketungau (terdiri atas 40 suku kecil-kecil).
e. Dayak Murut, terdiri dari 3 suku kecil dan 44 suku kecil-kecil:
1) Dayak ldaan/Dusun (terdiri atas 6 suku kecil-kecil)
2) Dayak Tidung (terdiri atas 10 suku kecil-kecil)
3) Dayak Murut (terdiri atas 28 suku kecil-kecil)
f. Dayak Punan, terdiri dari 4 suku kecil dan 52 suku kecil-kecil:
1) Dayak Basap (terdiri atas 20 suku kecil-kecil)

2) Dayak Punan (terdiri atas 24 suku kecil-kecil)



3) Ot (terdiri atas 5 suku kecil-kecil)
4) Dayak Bukat (terdiri atas 3 suku kecil-kecil).
g. Dayak Ot Danum, terdiri dari 61 suku kecil-kecil.
4.1.4 Kelembagaan Dayak Kalimantan Tengah

Adat adalah kebiasaan suatu masyarakat yang bersifat ajeg (dilakukan
terus-menerus), dipertahankan oleh para pendukungnya. Kebiasaan merupakan
cerminan kepribadian suatu bangsa. Penjelmaan jiwa bangsa itu yang terus
menerus berkembang secaraevolusi dari abad keabad. Perkembangan kebiasaan,
walaupun cepat tetapi tidak membongkar semua akar kebudayaan bangsa itu,
sebab di dalamnyaterdapat nilai-nilai yang menjadi dasarnya. Perkembangan
selalu dilandasi oleh dasar yang menjadi pedoman mereka untuk mengubah,
memperbaharui, atau menghilangkan sesuatu bagian dari kebiasaan itu jika
kebiasaan itu sudah tidak fungsiona lagi. Jika kebiasaan itu telah bertahan
selama bertahun-tahun dan telah berurat akar di dalam hati nurani anggota
masyarakatnya, ia menjadi kebudayaan. Kebiasaan ini dibuat untuk dijadikan
pedoman bagi anggota masyarakat berperilaku, dengan harapan apa yang
menjadi tujuan hidup merekatercapai. Miasal nyatujuan hidup merekaitu adalah
ketentraman, keteraturan, ketertiban, kesegjahteraan, kebaikan bersama, atau
keadilan (SUSANTO, 2015)

Pasal 1 angka 15 Peraturan Menteri Dalam Negeri Nomor 5 Tahun 2007
tentang Pedoman Penataan Lembaga Kemasyarakatan bahwa Lembaga Adat
adalah Lembaga Kemasyarakatan baik yang sengga dibentuk maupun yang
secarawgjar telah tumbuh dan berkembang di dalam sgarah masyarakat atau

dalam suatu masyarakat hukum adat tertentu dengan wilayah hukum dan hak

129



atas harta kekayaan di dalam hukum adat tersebut, serta berhak dan berwenang
untuk mengatur, mengurus dan menyelesaikan berbagai permasalahan
kehidupan yang berkaitan dengan dan mengacu pada adat istiadat dan hukum
adat yang berlaku.

Kesatuan masyarakat hukum adat yang masih hidup dan sesuai dengan
perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia
merupakan pusat kehidupan masyarakat yang bersifat mandiri. Dalam kesatuan
masyarakat hukum adat tersebut dikenal adanyalembagaadat yang telah tumbuh
dan berkembang di dalam kehidupan masyarakatnya. Dalam eksistensinya,
masyarakat hukum adat memiliki wilayah hukum adat dan hak atas harta
kekayaan di dalam wilayah hukum adat tersebut serta berhak dan berwenang
untuk mengatur, mengurus, dan menyelesaikan berbagal permasalahan
kehidupan masyarakat Desa berkaitan dengan adat istiadat dan hukum adat
yang berlaku. Lembaga adat Desa merupakan mitra Pemerintah Desa dan
lembaga Desa lainnya dalam memberdayakan masyarakat Desa (Penjelasan
Umum angka 12 Undang-undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa).

Kelembagaan Adat Dayak adalah organisasi kemasyarakatan, baik
sengajadibentuk maupun secarawajar telah tumbuh dan berkembang bersamaan
dengan sgiarah masyarakat adat Dayak dengan wilayah hukum adatnya, serta
berhak dan berwenang untuk mengatur, mengurus dan menyelesaikan berbagai
permasalahan kehidupan dengan mengacu kepada adat-istiadat, kebiasaan-
kebiassan dan hukum adat Dayak (Pasa 1 angka 18 Peraturan Daerah
Kaimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang Kelembagaan Adat Dayak

Di Kaimantan Tengah). Lembaga kedamangan sebaga salah satu unsur

130



131

kelembagaan adat Dayak yang masih hidup. Kelembagaan Adat Dayak di
Provins Kalimantan Tengah sesuai dengan Peraturan Daerah Provins
Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang Kelembagaan Adat Dayak
Di Kalimatan Tengah terdiri atas:

a. Lembaga Adat Dayak Tingkat Nasional adalah Majelis Adat Dayak Nasional
yang merupakan Lembaga Adat Dayak Tertinggi, berkedudukan disalah satu
ibukota Provinsi yang ada di Kalimantan secara bergiliran;

b. Lembaga Adat Dayak Tingkat Provinsi adalah Dewan Adat Dayak Provinsi
Kalimantan Tengah;

c. Lembaga Adat Dayak Tingkat Kabupaten/Kota adalah Dewan Adat Dayak
Kabupaten/Kota di Provinsi Kalimantan Tengah;

d. Lembaga Adat Dayak Tingkat Kecamatan terdiri dari:

1) Dewan Adat Dayak Kecamatan; dan
2) Kedamangan.

e. Lembaga Adat Dayak Tingkat Desa/Kelurahan terdiri dari:

1) Dewan Adat Dayak Desa/Kelurahan; dan

2) Keratapan Mantir Perdamaian Adat Desa/Kelurahan.



132

Bagan Kelembagaan Adat di Kalimantan Tengah (Lampiran Peraturan Daerah
Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang Kelembagaan Adat

Dayak Di Kalimantan Tengah):

MAIJELIS ADAT DAYAK
NASIONAL

|
|
|
DEWAN ADAT DAYAK
PROVINSI KALIMANTAN [ """~~~ 7777 1
TENGAH

|
DEWAN ADAT DAYAK

Kabupaten/K ota

DEWAN ADAT DAYAK

Kedamangan dan
———————— Kerapatan Mantir

Kecamatan Perdamaian Adat
T

T

} I

| I

| I
DEWAN ADAT DAYAK Kerapatan Mantir
Desa/Kelurahan Perdamaian Adat

Desa/Kelurahan
Keterangan:

Hubungan Koordinasi

Gambar 10. Struktur Kelembagaan Suku Dayak dalam Bermasyarakat
4.1.5 Karakter Komunikasi Suku Dayak
Sistem komunikasi verbal dan non verbal membedakan suatu kelompok
dari kelompok lainnya. Meskipun bahasa tubuh mungkin universal, perwujudannya

berbeda secarakarkater lokal. Didalam fal safah huma betang mengandung nilai-nilai



133

komunikasi budaya bagi kehidupan suku Dayak di Desa Sel Pasah Kapuas Hilir.
Makna nilai dalam sebuah kearifan lokal menyiratkan kebiasaan yang terjadi dalam
sebuah masyarakat dan akan menjadi karakter tersendiri baik dalam berinteraksi
maupun berkomunikasi, terutama masyarakat adat salah satunya suku Dayak dengan
falsafah huma betang mencerminkan nila toleransi, beretika, saling menghormati

dan hidup bermanfaat untuk orang banyak.

Karakter komunikasi yang beretika dan saling menghormati yang
bersumber pada nilai-nilai falsafah huma betang uluh itah (orang kita) yang
mengandung makna bahwa sesama orang Dayak memiliki ikatan darah yang sama,
membuat peneliti dapat diterima dengan baik. Perlakuan Demang Kepaa Adat
Bapak Y| dan seluruh informan lainnya sangat baik dan seperti keluarga sendiri,
padahal peneliti adalah orang dari luar yang baru kenal, sehingga pendlitian di Desa
Sei Pasah Kapuas Hilir dapat dilakukan dengan baik dan lancar. Warga suku Dayak
sangat menghormati dan memuliakan tamu yang datang, sertatidak melihat darimana
suku itu berasal, selama tamu tersebut memahami dan menjunjung tinggi falsafah
“belum bahadat” dan dimana bumi dipijak disitu langit dijunjung. Schutz
mengatakan fenomenol ogi memungkinkan seseorang untuk mengel ompokan sesuatu
menurut logika didasari pada etika berkomunikasi yang sama-sama dipahami dalam
menyelesaikan masalah, melakukan peranan, berinteraksi dan untuk menyesuaikan

perilaku dalam perilaku yang berbeda (Rico et a., 2023)

Suku Dayak daam berkomunikas mengutamakan rasa saling
menghormati satu samalain, dengan melihat teman dalam berkomunikas atau lawan
berkomunikas tidak dibeda-bedakan kastanya, apakah itu dengan yang muda,

dengan yang sebaya, dengan yang lebih tua. Tata cara suku Dayak tidak lepas dari



134

falsafah huma betang bahwa ketika sedang berbicara dengan orang lain
menggunakan bahasa yang santun, bahasa yang baik, bahasa yang mudah diterima
oleh audiens, karena sudah ada di dalam falsafah huma betang yang dikatakan oleh
beberapa informan bahwa hidup harus memiliki etika, hidup saling menghormati dan
hidup harus bermanfaat untuk kehidupan orang banyak. Karakter seperti itu berlaku
bagi setiap masyarakat suku Dayak yang telah diterapkan sgjak dini dan berlaku

hingga mereka dewasa.

Karakter komunikasi budayadalam nilai-nilai falsafah huma betang pada
kehidupan suku Dayak di Sei Pasah Kapuas Hilir menjadikan interaks sosia di
kelurahan yang penuh sgjarah bagi suku Dayak yang penuh dengan rasa nyaman,
aman dan tentram. K ehidupan seperti ini tidak bisaterlepasdari peran parapendahulu
yang terus mewariskan dan menjaga keutuhan bangunan-bangunan rumah yang
memiliki arsitektur seperti huma betang dan sampal saat ini masih ada, seperti yang
dikatakan Demang Kepala Adat Bapak Y1 dan beberapa informan “kenampipun
keadaa naraipun aran zama selagi ikel uluh Dayak tege selama jite huma betang dan
falsafahah tarus tege melai pambelum ikei” artinya “ Bagaimanapun keadaan, seperti
apapun nama dan bentuk zaman selagi kami suku Dayak ada maka selamaitu huma
betang dan falsafahnya terus ada dalam kehidupan kami”. Interaksi sosial tersebut
selaras dengan apa yang dikatak Schutz tentang fenomenologi sosia, Schutz
memberikan dukungan bagi seseorang atau kelompok yang memiliki aliran
pemikiran  kontrukss  sosia  yang  mengarahkan  pengamatan  dan
mengemplementasikan pengalaman pada makna-makna yang dibawa oleh orang

yang berbeda dalam suatu komunikasi (Pokropski, 2015).



135

Karakter komunikasi budaya dalan nilai-nilai falsafah huma betang
sangat melekat pada masyarakat suku Dayak sehingga saat ini merupakan bentuk
kecintaan terhadap kelestarian budaya falsafah huma betang tersebut. Hal tersebut
terlihat dari penjelasan informan diatas. Twardowski dalam (Plotka, 2020)
menjelaskan bahwa Schutz mengatakan dalam setiap keadaan fenomenologis yakni
konteks, waktu, ruang dan historis yang secara unik menempatkan individu memiliki
karakter komunikasi dan menerapkan persediaan pengetahuan yang terdiri dari fakta,
kepercayaan, keinginan, prasangka dan aturan, yang dipelgari dari pengalaman
pribadi dan pengetahuan siap pakai yang tersedia bagi kita dalam berinteraks

dilingkungan lokal kita dan terus dilakukan secara eksis.

4.1.6 Kehidupan Suku Dayak di EraModernisasi

Di era dewasa saat ini, pengaruh dari globalisasi sudah merambat masuk ke negara
kita yaitu negara Indonesia. Masuknya arus globalisasi dapat membawa suatu
pengaruh yang positif maupun juga negatif. Sebagaimana yang telah kita ketahui era
globalisasi ini terdapat kebebasan hubungan antar bangsa sehingga membawa
kebudayaan asing yang secara perlahan-lahan dapat menggeserkan kebudayaan lokal
yang dimiliki masyarakat Indonesia. Ini sangat memprihatinkan dimana para generasi
muda mulai mengikuti hal-hal yang kekinian yang sangat menyimpang dari karakter
dan sifat yang lebih beradat dan beradab yang dimiliki masyarakat Indonesia.
sebagaimana yang telah kita ketahui Negara Indonesia terkenal dengan
multikulturalisme yang dapat dimaknai sebagai sebuah kepercayaan yang
menyatakan bahwa kelompok-kelompok etnik atau budaya (ethnic and cultural
groups) dapat hidup berdampingan secara damai dalam perinsip coexistence yang

ditandai oleh kesediaan menghormati budaya lain.(Suparno et al., 2018)



136

Hal ini membuat semakin tersisihnya kesenian tradisional Indonesia dari
kehidupan masyarakat Indonesia yang syarat akan pemaknaan dalam masyarakat
Indonesia. Kesenian kita pun mulai bergeser kearah kesenian. dilihat dari bidang
perkembangan teknologi, meskipun dipandang banyak memberikan manfaat,
kemajuan teknologi ternyata menjadi salah satu faktor menyebabkan ditinggalkannya
budaya lokal. Salah satu budaya lokal yang mulai luntur adalah Auma
betang.(Suwarno, 2017)

Namun dibalik itu, Masyarakat Dayak mempunyai sifat terbuka sehingga mudah
mengadaptasi kebudayaan dari luar. Seiring dengan kemajuan zaman suku Dayak
tidak lagi berkelompok dan tinggal dalam satu rumah melainkan mulai memisahkan
diri dan membuat rumah tinggal keluarga mereka sendiri. Konsep hidup suku Dayak
keterbukaan dan kebersamaan masih tetap dipegang ditengah modernisasi walaupun
dalam perwujudannya yang berbeda. Tidak dipungkiri bahwa kemajuan zaman
merubah pola pikir dan hidup suku Dayak. Perubahan kebudayaan berdampak pada
perubahan pola hidup dan pola pikir suku Dayak saat ini dan itu berpengaruh pula
terhadap keterbukaan dan kebersamaan suku Dayak, pada mulanya mereka belum
mengenal sifat yang individualistis sekarang sifat itu mulai ada dalam sikap hidup
mereka walaupun tidak sepenuhnya merubah konsep hidup orang Dayak dan itu
diakibatkan oleh kemajuan zaman. Kemajuan zaman juga memengaruhi kebutuhan
hidup suku Dayak. (Suparno et al., 2018)

4.1.7 Deskripsi Kabupaten Kapuas
a. Letak Geografis
Kabupaten Kapuas merupakan salah satu dari 14 kabupaten/kota yang ada

di wilayah Provinsi Kalimantan Tengah. Secara astronomis, Kabupaten



137

Kapuas terletak antara 008°48”-3027°00” Lintang Selatan dan 11202°367-
114044°00” Bujur Timur. Batas wilayah Kabupaten Kapuas meliputi:
1. Sebelah timur berbatas dengan Kabupaten Barito Selatan dan Provinsi
Kalimantan Selatan (Kabupaten Barito Kuala),
2. Sebelah barat berbatasan dengan Kabupaten Pulang Pisau,
3. Sebelah utara berbatasan dengan Kabupaten Gunung Mas,
4. Sebelah selatan berbatasan dengan Laut Jawa. Luas wilayah
Kabupaten Kapuas adalah seluas 17.070,39 Km2 yang terbagi dalam dua
kawasan besar yaitu kawasan pasang surut (umumnya di bagian selatan) yang
merupakan daerah potensi pertanian tanaman pangan dan kawasan non pasang
surut (umumnya di bagian utara) yang merupakan potensi lahan perkebunan karet
rakyat dan perkebunan besar swasta. Kabupaten dengan ibukota Kuala Kapuas ini
terbagi dalam tujuh belas kecamatan. Mantangai merupakan kecamatan terluas,
yaitu sekitar 6.340,71 km?2. Sementara itu, Kecamatan Selat merupakan
kecamatan terkecil, dengan luas 70,61 km2

b. Penduduk

Penduduk Kabupaten Kapuas tahun 2023 berdasarkan hasil proyeksi
penduduk Indonesia 2020-2050 sebesar 425,19 ribu jiwa. Dari total penduduk
tersebut, 51,53 persen berjenis kelamin laki-laki, sementara sisanya 48,47 persen
penduduk Kapuas berjenis kelamin perempuan. Kemudian, 23,07 persen berusia
antara 0 dan 14 tahun, 71,10 persen antara 15 dan 64 tahun, sementara hanya 5,86
persen penduduk Kapuas berusia 65 tahun ke atas. Kepadatan penduduk
Kabupaten Kapuas hanya sebesar 25 jiwa/ km2 pada tahun 2023. Komposisi

penduduk serta penyebaran belum merata dan keberadaan penduduk masih



138

banyak yang bertempat tinggal di sekitar ibukota kabupaten dan kecamatan.
Kepadatan penduduk tertinggi berada di Kecamatan Selat sebesar 1025 jiwa/km2

dan terendah di Kecamatan Mandau Talawang sebesar 4 jiwa/km?2.
c. Agama

Menurut BPS 2024 masyarakat kabupaten Kapuas menganut Agama Islam
sebanyak 339.954 jiwa, Protestan 48.112 jiwa, Katolik 2.048 jiwa, Hindu 23.030

jiwa, Budha 38 641 Jiwa dan Lainnya (kaharingan) 641 jiwa
4.2 Gambaran Objek Penelitian

Objek pada penédlitian ini adalah Huma Betang. Pada sekitar abad ke 15 Sei
Pasah dan pada umumnya Kaimantan Tengah masih tergolong tempat yang masih
murni yaitu hutan belantara dan belum tersentuh oleh para pendatang. Penduduk
asinya iaah Suku Dayak Ngaju yaitu suku Dayak yang mendiami sepanjang
bantaran sungai Kapuas dan kepercayaan yang dianut pun masih kepercayaan nenek
moyang yaitu Kaharingan yang artinya"Kehidupan". Suku Dayak Ngaju pada zaman
dahulu merupakan salah satu suku terkuat yang melakukan budaya "Kayau" atau

budaya berburu kepala, disamping Dayak I1ban, Dayak Ot dan Dayak Kenyah.




139

Gambar 9. Penapamkan Dayak Ngaju Tahun 1800an yang tinggal di Huma Betang
Sebelum kedatangan para pendatang, Desa Sei Pasah merupakan sebuah
desakecil yang pada kalaitu hanyaterdapat beberaparumah Betang. Masyarakatnya
pun kala itu masih tergolong primitif, menggunakan baju dari anyaman rotan, kulit
kayu maupun kulit hewan. Kegiatan masyarakatnya masih tergolong sederhana
seperti berburu, nelayan sungai dan bertani. Budayakayau (berburu kepala) pada saat
itu pun masih dipegang teguh. Selain itu budaya Dayak yang masih dipegang teguh
oleh masyarakat kala itu masih murni seperti kepercayaan Kaharingan, tiwah
(upacara kematian suku Dayak Ngaju), tatto, tari - tarian dan banyak lagi lainnya
Ciri - ciri fisikk orang Dayak Ngaju zaman dulu ialah berkulit putih, bermata sipit,
tubuh tegap, menggunakan celana"ewah" yaitu balutan kain dengan khas di julurkan
selembar kain di depannya, menggunakan kalung dari taring binatang buas,
menggunakan hiasan kepala baik ikat kepala maupaun dari anyaman rotan yang
dihias dengan bulu burung dan senjata tradisionalnya berupa Mandau, Tombak,

Sumpit dan perisai atau talabang (Riwut, 2003).

Rumah tempat tinggal suku Dayak Ngaju pada zaman dahulu ialah Rumah
Betang atau dalam bahasa Dayak Ngaju Kapuas disebut "Huma hai". Rekonstruksi
rumah ini seperti rumah panggung pada umumnya, mempunyai tiang rumah yang
tinggi kira-kira 10 meter dan lebar rumah sekitar 50 meter. Maksud orang Dayak
pada zaman dahulu mendirikan rumah tinggi ialah untuk menghindari dari bahaya
seperti binatang buas, banjir dan budaya kayau. Rumah Betang biasanya di huni 20
bahkan sampai 100 kepala keluarga, tergantung dari ukuran rumah Betang tersebut.

Seiring dengan perkembangan zaman dan mulai memudarnya budaya kayau sekitar



140

abad ke 18, para pendatang mulai berani menginjakkan kakinyadi bumi Kalimantan
Tengah. Umumnyapara pendatang dari Tanah Banjar (Banjarmasin), dari tanah Jawa

dan orang-orang Belanda yang umumnya sebagal penjajah. Tengah (Riwut, 2003).

Huma Betang adalah rumah adat masyarakat Kalimantan Tengah. “Rumah
yang dibangun dengan cara gotong royong ini berukuran besar dan panjang
mencapal 30 — 150 meter , lebarnya antara 10-30 meter, bertiang tinggi antara 3-
4 meter dari tanah” (Riwut, 2003). Penghuni Huma Betang bisa mencapa seratus
bahkan dua ratus jiwa yang merupakan satu keluarga besar dan dipimpin oleh
seorang bakas lewu atau Kepala Suku. Kalimantan Tengah memiliki budaya yang
sangat beragam mulai dari agama, suku dan bahasa, walaupun demikian masyarakat
Dayak penduduk asli Kalimantan Tengah tetap menjaga persatuan agar perbedaan
yang adatidak menjadi masalah bagi mereka. Sikap toleransi antar umat beragama
mejadi salah satu contoh bagaimana warga Kalimantan Tengah menjaga kerukunan
diantaranya. Hal inilah yang dianggap menjadi  loso dari huma betang itu sendiri.
Huma Betang berada di tengah-tengah permukiman warga desa Tumbang Malahoi
dengan luas tanah 39,04 m dan panjang 62,11 m. Betang ini merupakan rumah
peninggalan Almarhum Panji Bin Toyoi yang dibangun pada tahun 1869 dan
menempati area 1 hektar. Beliau merupakan tokoh masyarakat yang mempelopori
pembangunan Huma Betang, jadi dapat dikatakan bahwa Betang ini dinamai sesuai
dengan pendirinya. Untuk membangun rumah ini dikerahkan sektiar 300 orang laki-

laki dan perempuan
Rumah Betang Manggatang Utus di Sei Pasah Kecamatan Kapuas Hilir
Kabupaten Kapuas memiliki sgarah panjang. Dimana Rumah Betang ini pertama

kali berdiri sgjak tahun 1806. Lalu sgak awa tahun 2019 tadi, Rumah Betang Sei



141

Pasah resmi dibuka sebagai lokas wisata bagi masyarakat. Rumah Betang ini
merupakan pembangunan kembali rumah betang yang pernah ada di sekitar lokasi
tersebut. Guna mempertahankan warisan budaya agar bisa dilihat generas
mendatang. Letaknya ada di seberang Sungai Kapuas Murung dari arah Kuala

Kapuas. Rumah betang ini berjarak sekitar 200 meter dari Sungai Kapuas Murung.

Bupati Kapuas saat meresmikan rumah betang itu untuk dibuka sebagai
lokasi wisata, Januari 2019 lalu, mengatakan bahwa Rumah Betang merupakan milik
bersama yang mana itu merupakan suatu kebanggaan masyarakat. la menilai bahwa
betang yang ada di Sei Pasah Kabupaten Kapuas tersebut adalah betang yang unik
dan antik. "Ini adalah Betang K ebanggaan kita yang manaini sudah melengkapi apa
yang dinamakan betang jaman dulu, yang mana ini Betang yang unik dan antik dan

bisa menjadi objek wisata,” ucapnya kala itu.

Aspek - aspek yang akan dibahas dari rumah betang yaitu struktur bangunan
dan simbol atau artefak pada huma betang yang terdiri orientasi bangunan, bentuk
dan struktur bangunan, organisasi ruang, elemen pembentuk ruang, elemen pengisi

ruang, elemen transisi, dan ragam hias pada rumah Betang.

4.2.1  Struktur Bangunan Huma Betang
a. Orientasi, Arah Hadap dan Tata Letak Bangunan
Dilihat dari orientasi mata angin, arah hadap yang mengacu pada sungai
dan gunung, kondisi lingkungan dan kondisi pemukiman. Huma Betang
berorientasi ke arah timur laut dan arah hadap Huma Betang adalah Sungai
Baringei yang merupakan anak Sungai Rungan serta menghadap Bukit Raya
yang terletak di sebelah utara. Di sekitar Huma Betang terdapat pemukiman

rumah warga (kampung). Perkampungan tersebut berjejer di sepanjang tepi



142

sungai berbentuk linear. Pada halaman Huma Betang terdapat 2 jenis sandung
dan tiang sapundu, yaitu di sebelah kanan pintu masuk dan tangga. Pada
seberang Huma Betang terdapat tiang pantar berjumlah 12 buah tiang. Dan
sebuah dermaga yang disebut dengan lanting yang posisinya lurus dengan pintu
masuk utama. Kondisi ruang luar Huma Betang terdiri dari halaman depan
terbuka di depan, jalan lingkungan di sebelah hulu dan hilir, bagian belakang
halaman.

. Bentuk Bangunan

Jenis bangunan berupa rumah panggung dengan bentuk segi empat panjang,
terbagi menjadi tiga bagian yaitu atap, dinding (ruangan), dan kolong. Atap
merupakan elemen yang letaknya di atas, berupa kombinasi atap pelana dan atap
miring, keduanya berbentuk segitiga dan memusat ke atas. Elemen tengah
berupa dinding yang terbuat dari kulit kayu jelutung yang disusun horizontal.
Dinding membentuk ruangan-ruangan dalam betang. Elemen bawah berupa
kolong yang terdiri dari tiang dan pondasi. Tiang dan pondasi terbuat dari kayu
ulin bulat dengan diameter + 50cm yang ditanam sedalam 1.5-2 m di dalam
tanah. Ulin dipasang membujur kemudian diperkuat menggunakan kayu
pengapit pada tiap jarak 1- 1.5 cm.

Organisasi Ruang

Ruang — ruang dalam Huma Betang, yaitu balai parung, bilik, karayan,
dampuhan, henderasi, dan kamar mandi. Balai parung merupakan pusat dari
rumah Betang yang berfungsi sebagai tempat upacara ritual, ruang tamu, ruang
keluarga, dan ruang rapat adat. Balai parung disebut juga sebagai eka uluh maja

yaitu ruangan tempat menyambut tamu, musyawarah, dan aktivitas ritual.



143

Lorong di sisi kiri dan kanan balai parung disebut sebagai eka keluarga yaitu
tempat untuk melakukan akitivitas — aktivitas keluarga dan ritual. Bilik atau
karung disebut juga sebagai eka batiroh yaitu tempat untuk beristirahat tiap
keluarga. Pintu bilik saling berhadapan dengan bilik yang berada di seberangnya.
Pada bilik juga dilaksanakan upacara ritual, yaitu upacara perkawinan. Karayan
meliputi dapur tungku dan ruang makan. Karayan merupakan tempat untuk
melakukan aktivitas memasak makanan dan akses keluar untuk berladang,
berburu, dan memancing. Henderasi merupakan teras belakang yang digunakan
untuk menjemur baju dan area transisi antara ruangan luar dan ruangan dalam.
Terdapat pula kamar mandi di bagian belakang Betang. Secara keseluruhan
penataan ruang pada Betang merupakan organisasi ruang linear/grid yang
memanjang berderet dengan arah memanjang hulu-hilir

. Elemen Pembentuk Ruang

Pada Huma Betang pembentuk ruang itu terbagi menjadi empat yaitu
lantai, tiang, dinding dan atap. Lantai Huma Betang merupakan lantai panggung,
terletak 3 meter di atas permukaan tanah. Lantai Huma Betang terbuat dari papan
kayu ulin, terdiri dari sloof dan gelagar. Sloof disusun dengan arah membujur,
terdapat sambungan berukuran 8/12cm. Gelagar disusun dengan arah melintang,
berjarak +40-60cm dengan sambungan 6/11cm dan arah membujur dengan jarak
+ 40-60cm, sambungan 6/11cm. Dinding Betang terdiri dari rangka dan pengisi
dinding. Rangka dinding berupa balok 8/10cm. Dinding terdiri dari 2 lapisan
yaitu lapisan pertama berupa papan ukuran 2x15 cm yang disusun vertikal dan
lapisan kedua adalah kulit kayu jelutung yang disusun horizontal digapit dengan

rotan.



144

Alas jihi dan tungket : jihi merupakan tiang utama. Jihi dan tungket
berupa tiang - tiang terbuat dari bahan kayu ulin bulat yang memiliki banyak
segi. Keseluruhan tiang berjumlah 28 buah. Tungket merupakan tiang pembantu
berbentuk silinder yang terletak kira - kira di antara dua buah tiang utama (jihi).
Tungket menggunakan kayu bulat utuh berdiameter 15- 20cm. Di antara tiang-
tiang terdapat Tiang Agung yang berada di bagian tengah ruang los terbuat dari
kayu ulin ilihan yang mati karena unsur ketuaan, bukan akibat dipotong. Langit
— langit Betang terdiri dari bapahang rendah, tampalang, kaki kuda-kuda,
gording (handaran), dan nok (rawung). Bapahang rendah berupa balok 23x44
cm disusun dengan posisi rebah. Tampalang tegak berupa balok 15 cm x 15 cm
sebanyak 3 buah. Kaki kudakuda sebanyak 2 buah dipasang segaris dengan
bapahang. Bentang kuda-kuda 4.4.m hanya memerlukan 1 buah balok tarik
(bapahang rendah). Kaki kuda-kuda langsung menopang rawung (nok) tepat di
atas garis kuda-kuda. Gording (handaran) berbentuk segi 8 tanpa pasak pangguti.
Bentuk penampang segi 8 memungkinkan terciptanya sisi miring untuk tumpuan
kasau lebih lebar. Nok (rawung) berbentuk segi 8. Nok dan kasau diikat dahulu

menggunakan rajutan rotan.

Elemen Pengisi Ruang

Perabotan yang terdapat pada balai parung berupa tikar dan bangku
panjang sebanyak 4 buah yang letaknya merapat pada dinding, sehingga di
tengah-tengah balai parung tetap kosong tanpa perabot. Masyarakat Dayak pada
jaman dahulu tidak mengenal meja dan kursi untuk ruang tamu sehingga duduk
dan berbincang-bincang dilakukan di lantai dengan beralaskan tikar/amak dari

anyaman rotan, daun rais, dan daun punan. Saat pelaksaan upacara adat maka



422

145

masyarakat hanya duduk di potongan kayu besar. Perabotan dan perlengkapan
yang terdapat pada bilik adalah kasur kapas, selimut tenun, bantal, tikar, alat
musik, dan gorden pada pintu bilik. Perabotan pada dapur berupa lemari kayu,
ambalan kayu untuk menyimpan bahan memasak, meja untuk menyiapkan

makanan yang dilengkapi dengan laci, meja saji, meja makan, kursi makan.

Elemen Transisi

Pada Huma Betang elemen transisi terdiri dari pintu, jendela dan tangga
pintu dengan sistem bukaan tunggal dan 1 buah daun pintu. Sistem pengunci
dengan kunci khusus pada pintu utama setebal Scm. Sistem engsel menggunakan
engsel poros. Jendela menggunakan sistem bukaan tunggal, sistem pengunci
dengan slot besi dan kayu, sedangkan sistem engsel menggunakan besi tempa.
Jendela intip terletak pada dinding kuda-kuda berbentuk bulat dan persegi

panjang.

Tangga sebanyak 3 buah yang terdiri dari 1 buah tangga utama dan 2 buah
tangga belakang. Tangga utama berupa tangga dengan bordes (bapatah) terbuat
dari balok utuh. Tangga samping berupa tangga miring. Anak tangga berjumlah

ganjil yaitu 5+6+11 buah.

Simbol atau Artefak pada Huma Betang

Pada halaman depan Betang terdapat patung haramaung (harimau) yang
mengapit hejan. Terdapat pula ukiran-ukiran pada sandung dan tiang sapundu.
Tiang pantar sebanyak 12 buah tiang terdapat pada seberang Betang, pada ujung

tiang terdapat ukiran berbentuk burung tingang (rangkong raja) atau piak liau.



146

Tiang sapundu Huma Betang berjumlah 7 buah terletak di sisi kiri dan kanan
sandung, tiang ini berfungsi sebagai simbol penjaga atau kelengkapan kehidupan

di surga / lewu liau.

Di sebelah atas pintu masuk pada atapnya terdapat ukiran - ukiran berderet.
Sedangkan di atas pintu masuk bagian langit- langit terdapat ukiran - ukiran
berbentuk tanaman, manusia, dan benda langit. Ukiran-ukiran yang terdapat pada
bagian atap sebelum memasuki pintu utama adalah ukiran berbentuk satwa
berkaki banyak/ seperti naga (jata), sosok manusia, ukiran Asun Bulan, serta
ukiran Tambarirang Maning Singkap Langit. Ukiran Asun Bulan yang terbuat dari
kayu ulin dicat hitam dan kuning menggambarkan sosok dua manusia yang saling

bersalaman.

Pada tiang agung terdapat anyaman-anyaman bermotif pilin, sulur, dan
flora. Anyaman - anyaman tersebut merupakan anyaman lamantek positif,
kalalawit, karekot bajei, serta pohon beringin. Anyaman lamantek positif bentuk
dasarnya menyerupai lintah air. Motif kalalawit objek dasarnya berbentuk
tumbuhan, memiliki sulur berjumlah 4 buah dengan ujung spiral. Motif karekot
bajei berwujud tanaman pakis muda yang difokuskan pada tunas pakis, seperti
bentuk sulur spiral yang ujungnya terdapat bentuk bulat dan tumpul. Pada bagian
tengah dinding ruang los terdapat ukiran kuwu, yang terdiri dari kombinasi motif
kalalawit dan karekot bajei. Ukiran ini terbuat dari papan kayu ulin yang diukir.
Selain itu, batang garing pada Huma Betang dapat dimaknai sebagai prinsip
kehidupan yang menekankan harmoni antara manusia, alam, dan komunitas. Ini
mengajarkan pentingnya menjaga keseimbangan dalam hubungan sosial dan

lingkungan. Konsep ini juga sering menjadi pedoman bagi masyarakat Dayak



147

dalam menghadapi perubahan zaman tanpa melupakan nilai-nilai leluhur. Batang
garing/pohon kehidupan merupakan representasi kosmologi semesta bagi
masyarakat Dayak. Batang garing merupakan perlambang tiga tingkatan kosmos
dalam masyarakat Dayak yaitu alam atas, alam manusia dan alam bawah. Alam
atas adalah tempat bersemayamnya Ranying Hatalla Langit, alam manusia
merupakan tempat manusia berada, sementara alam bawah adalah tempat
bersemayamnya Jata. Hal ini mengandung arti bahwa dunia ini hanyalah tempat
tinggal sementara bagi manusia, karena tempat tinggal yang sebenarnya adalah
Lewu Tatau yang berada di alam atas. Oleh sebab itu orang Dayak harus mampu
menjaga keseimbangan antara kepentingan keduniaan dan kepentingan akhirat

serta hidup selaras dengan alam.

Tingang merupakan burung yang berhabitat asli di Kalimantan Tengah.
Masyarakat Dayak memiliki makna tersendiri dari burung Tingang ini.
Masyarakat Dayak menyakini bahwa bulu burung Tingang merupakan percikan
dari Danum Nyalung Kaharingan Belum (air suci kehidupan) yang diberikan oleh
Ranying Hattala Langit (Tuhan umat Kaharingan) kepada Raja Bunu untuk
memberikan kehidupan kepada calon istrinya yaitu Kameluh Tanteluh Petak.
Sehingga nilai luhur atau simbol dari burung Tingang bagi masyarakat Dayak
yaitu kekuatan dan kekuasaan. Burung Tingang merupakan hewan "suci" dalam
kehidupan sosial masyarakat Dayak. Burung Tingang melambangkan alam atas
atau Ranying Hatalla Langit yang merupakan sumber segala kehidupan alam. Hal

ini berarti bahwa asal-usul kehidupan berasal dari atas/sang pencipta.



148

4.3 Hasil Penelitian

4.3.1 Struktur Arsitektur Huma Betang Menurut Strukturalisme Ferdinand De

Saussure

A. Signifier Huma Betang

a.

Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan

Gambar 11: Tata Letak Huma Betang

o —

W

B =
Syt

Donchy Lobosi Betang )

Diuraikan dari orientasi mata angin, arah hadap yang mengacu pada sungai
dan gunung, kondisi lingkungan dan kondisi pemukiman. berorientasi ke arah
timur laut dan arah hadap Huma Betang adalah Sungai Baringei yang
merupakan anak Sungai Rungan serta menghadap Bukit Raya yang terletak di
sebelah utara. Di sekitar Huma Betang terdapat pemukiman rumah warga
(kampung). Perkampungan tersebut berjejer di sepanjang tepi sungai
berbentuk linear. Pada halaman Huma Betang terdapat 2 jenis sandung dan
tiang sapundu, yaitu di sebelah kanan pintu masuk dan tangga. Pada seberang
Huma Betang terdapat tiang pantar berjumlah 12 buah tiang. Dan sebuah
dermaga yang disebut dengan lanting yang posisinya lurus dengan pintu
masuk utama. Kondisi ruang luar Huma Betang terdiri dari halaman depan
terbuka di depan, jalan lingkungan di sebelah hulu dan hilir, bagian belakang

halaman.



149

b. Bentuk Bangunan

Alam Atas - Hubuogan manusi denggan Vihan

130 = TORPAL ROPAN BTN TN
S chw
Ngga N Yo

f P Lo | Sy

lwpe dve bvey

Gambar 12: Bentuk Bangunan Huma Betang

Jenis bangunan berupa rumah panggung dengan bentuk segi empat panjang,
terbagi menjadi tiga bagian yaitu atap, dinding (ruangan), dan kolong. Atap
merupakan elemen yang letaknya di atas, berupa kombinasi atap pelana dan
atap miring, keduanya berbentuk segitiga dan memusat ke atas. Elemen tengah
berupa dinding yang terbuat dari kulit kayu jelutung yang disusun horizontal.
Dinding membentuk ruangan-ruangan dalam betang. Elemen bawah berupa
kolong yang terdiri dari tiang dan pondasi. Tiang dan pondasi terbuat dari kayu
ulin bulat dengan diameter + 50cm yang ditanam sedalam 1.5-2 m di dalam
tanah. Ulin dipasang membujur kemudian diperkuat menggunakan kayu
pengapit pada tiap jarak 1- 1.5 cm.

c. Organisasi Ruang




150

Gambar 13 : Organisasi Ruang Huma Betang

Ruang — ruang dalam Huma Betang, yaitu balai parung, bilik, karayan,
dampuhan, henderasi, dan kamar mandi. Balai parung merupakan pusat dari
rumah Betang yang berfungsi sebagai tempat upacara ritual, ruang tamu,
ruang keluarga, dan ruang rapat adat. Balai parung disebut juga sebagai eka
uluh maja yaitu ruangan tempat menyambut tamu, musyawarah, dan aktivitas
ritual. Lorong di sisi kiri dan kanan balai parung disebut sebagai eka keluarga
yaitu tempat untuk melakukan akitivitas — aktivitas keluarga dan ritual. Bilik
atau karung disebut juga sebagai eka batiroh yaitu tempat untuk beristirahat
tiap keluarga. Pintu bilik saling berhadapan dengan bilik yang berada di
seberangnya. Pada bilik juga dilaksanakan upacara ritual, yaitu upacara
perkawinan. Karayan meliputi dapur tungku dan ruang makan. Karayan
merupakan tempat untuk melakukan aktivitas memasak makanan dan akses
keluar untuk berladang, berburu, dan memancing. Henderasi merupakan teras
belakang yang digunakan untuk menjemur baju dan area transisi antara
ruangan luar dan ruangan dalam. Terdapat pula kamar mandi di bagian
belakang Betang. Secara keseluruhan penataan ruang pada Betang merupakan
organisasi ruang linear/grid yang memanjang berderet dengan arah
memanjang huluhilir

d. Elemen Pembentuk Ruangan



2)

151

| B

'i-til
|
|

{— ju—-t"- w9 j_!
b a8 1 ,ﬁ !

.....

Gambar 14: Lantai Huma Betang

Lantai Huma Betang merupakan lantai panggung, terletak 3 meter di atas
permukaan tanah. Lantai Huma Betang terbuat dari papan kayu ulin,
terdiri dari sloof dan gelagar. Sloof disusun dengan arah membujur,
terdapat sambungan berukuran 8/12cm. Gelagar disusun dengan arah
melintang, berjarak +40-60cm dengan sambungan 6/11cm dan arah
membujur dengan jarak + 40-60cm, sambungan 6/11cm.

Dinding

Dinding Betang terdiri dari rangka dan pengisi dinding. Rangka dinding
berupa balok 8/10cm. Dinding terdiri dari 2 lapisan yaitu lapisan pertama
berupa papan ukuran 2x15 cm yang disusun vertikal dan lapisan kedua

adalah kulit kayu jelutung yang disusun horizontal digapit dengan rotan.



152

Gambar 15: Dinding Huma Betang
3) Tiang
Alas jihi dan tungket : jihi merupakan tiang utama. Jihi dan tungket berupa
tiang - tiang terbuat dari bahan kayu ulin bulat yang memiliki banyak segi.
Keseluruhan tiang berjumlah 28 buah. Tungket merupakan tiang
pembantu berbentuk silinder yang terletak kira - kira di antara dua buah
tiang utama (jihi). Tungket menggunakan kayu bulat utuh berdiameter 15-
20cm. Di antara tiang-tiang terdapat Tiang Agung yang berada di bagian
tengah ruang los terbuat dari kayu ulin ilihan yang mati karena unsur

ketuaan, bukan akibat dipotong.



153

Gambar 16: Tiang Utama Huma Betang
4) Atap
Langit — langit Betang terdiri dari bapahang rendah, tampalang, kaki kuda-
kuda, gording (handaran), dan nok (rawung). Bapahang rendah berupa
balok 23x44 cm disusun dengan posisi rebah. Tampalang tegak berupa
balok 15 cm x 15 cm sebanyak 3 buah. Kaki kudakuda sebanyak 2 buah
dipasang segaris dengan bapahang. Bentang kuda-kuda 4.4.m hanya
memerlukan 1 buah balok tarik (bapahang rendah). Kaki kuda-kuda
langsung menopang rawung (nok) tepat di atas garis kuda-kuda. Gording
(handaran) berbentuk segi 8 tanpa pasak pangguti. Bentuk penampang segi
8 memungkinkan terciptanya sisi miring untuk tumpuan kasau lebih lebar.
Nok (rawung) berbentuk segi 8. Nok dan kasau diikat dahulu

menggunakan rajutan rotan.



c.

154

Gambar 17: Atap pada Huma Betang
Elemen Pengisi Ruang

Perabotan yang terdapat pada balai parung berupa tikar dan bangku panjang
sebanyak 4 buah yang letaknya merapat pada dinding, sehingga di tengah-
tengah balai parung tetap kosong tanpa perabot. Masyarakat Dayak pada jaman
dahulu tidak mengenal meja dan kursi untuk ruang tamu sehingga duduk dan
berbincang-bincang dilakukan di lantai dengan beralaskan tikar/amak dari
anyaman rotan, daun rais, dan daun punan. Saat pelaksaan upacara adat maka
masyarakat hanya duduk di potongan kayu besar. Perabotan dan perlengkapan
yang terdapat pada bilik adalah kasur kapas, selimut tenun, bantal, tikar, alat
musik, dan gorden pada pintu bilik. Perabotan pada dapur berupa lemari kayu,
ambalan kayu untuk menyimpan bahan memasak, meja untuk menyiapkan

makanan yang dilengkapi dengan laci, meja saji, meja makan, kursi makan.



f.

155

Gambar 18: Pengisi ruangan Huma Betang

Elemen Transisi

1)

Pintu dan Jendela

pintu dengan sistem bukaan tunggal dan 1 buah daun pintu. Sistem
pengunci dengan kunci khusus pada pintu utama setebal 5cm. Sistem
engsel menggunakan engsel poros. Jendela menggunakan sistem bukaan
tunggal, sistem pengunci dengan slot besi dan kayu, sedangkan sistem
engsel menggunakan besi tempa. Jendela intip terletak pada dinding kuda-

kuda berbentuk bulat dan persegi panjang.



156

Gambar 19: Jendela Huma Betang
2) Tangga
Tangga sebanyak 3 buah yang terdiri dari 1 buah tangga utama dan 2 buah
tangga belakang. Tangga utama berupa tangga dengan bordes (bapatah)
terbuat dari balok utuh. Tangga samping berupa tangga miring. Anak

tangga berjumlah ganjil yaitu 5+6+11 buah.

Gambar 20: Tangga pada Huma Betang



157

. Ragam Hias

1)

2)

Peletakan di atas-luar

Pada halaman depan Betang terdapat patung haramaung (harimau)
yang mengapit hejan. Terdapat pula ukiran-ukiran pada sandung dan tiang
sapundu. Tiang pantar sebanyak 12 buah tiang terdapat pada seberang
Betang, pada ujung tiang terdapat ukiran berbentuk burung tingang
(rangkong raja) atau piak liau. Tiang sapundu Huma Betang berjumlah 7
buah terletak di sisi kiri dan kanan sandung, tiang ini berfungsi sebagai

simbol penjaga atau kelengkapan kehidupan di surga / lewu liau

Gambar 21: Ragam Hias pada Huma Betang (Luar)
Peletakan di atas-dalam

Di sebelah atas pintu masuk pada atapnya terdapat ukiran - ukiran
berderet. Sedangkan di atas pintu masuk bagian langit- langit terdapat
ukiran - ukiran berbentuk tanaman, manusia, dan benda langit. Ukiran-
ukiran yang terdapat pada bagian atap sebelum memasuki pintu utama
adalah ukiran berbentuk satwa berkaki banyak/ seperti naga (jata), sosok

manusia, ukiran Asun Bulan, serta ukiran Tambarirang Maning Singkap



158

Langit. Ukiran Asun Bulan yang terbuat dari kayu ulin dicat hitam dan

kuning menggambarkan sosok dua manusia yang saling bersalaman.

Gambar 22: Ragam Hias pada Huma Betang (Dalam)
B. Signified Huma Betang
a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan
Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat Dayak.
Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan
magis terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Gunung Bukit Raya
diyakini sebagai salah satu tempat Ranying Hatalla menurunkan manusia
pertama. Bangunan-bangunan religius seperti sandung menghadap timur —
hulu sungai karena arah tersebut diyakini memiliki kekuatan magis paling
besar dan sakral. Arah hulu dan timur dianggap lebih baik tetapi pada
kenyataannya penentuan arah lebih diprioritaskan pada sungai sebagai sumber
kehidupan, sarana hubungan dengan masyarakat luar, dan satu — satunya
sarana perhubungan.
Orientasi arah mata angin Huma Betang adalah serong (timur laut). Arah
timur merupakan arah matahari terbit yang melambangkan sumber kehidupan,

semangat kerja keras. Betang menghadap ke arah Bukit Raya yang terletak di



159

sebelah timur laut yang merupakan puncak tertinggi di Kalimantan Tengah,
menunjukkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju menjunjung otoritas Sang
Ranying Hatalla dan mengingat tempat asalnya. Huma Betang menghadap ke
Sungai Baringei sebagai sumber kehidupan karena sungai merupakan sarana
hubungan dengan masyarakat luar (komunikasi), sarana penghubung
(transportasi dan akses), serta merupakan salah satu sumber makanan yaitu
ikan. Hal ini dijelaskan oleh bapak Erliansyah, beliau mengatakan:

Arah mata riwut into Huma Betang dia baya inentu dengan tekenis
bewei, tapi tege arti ke ji mengandung makna spiritual dan filosofis.
Hal jituh menenga gambaran akan itah betapa kuatah hubungan
Masyarakat dengan alam dan kepercayaan ewen akan mamangun
pembelum ji ruhuy rahayu.

Arah mata angin pada Huma Betang tidak hanya ditentukan secara
teknis, tetapi juga sarat dengan makna spiritual dan filosofis. Hal ini
menggambarkan betapa kuatnya hubungan masyarakat Dayak dengan
alam dan kepercayaan mereka dalam membangun harmoni kehidupan.
(Erliansyah. Hasil Wawancara 2024)

Sejalan dengan pernyataan bapak Hansen Bayan dan Yansen I Aden,

mereka mengatakan:

Are Huam Betang imbangun dengan tampa mamanjang bara timur
akan barat. Arah jite itege makna folosofis ji mendalam akan
Masyarakat Dayak. Timur malambangkan awal bara pambelum,
lekan matahari lembut, dan harapan taheta. Barat malambangkan
pambelum terakhir, lekan matahari leteng, dan leka bapikir. Filosofi
Jituh mencerminkan jalan pambelum ji ruhy rahayu, bara lahir
samoai kan matei. Secara simbolik arah Huma Betang manenga arti
bahwa pambelum kalunen ji ruhui rahayu, dengan kare alam, dan
kayakinan. Posisi jituh kea ianggap mimbit tanaga ji bahalap akan
huang huma dan malindungi bara hal ji papa.

Banyak Huma Betang dibangun dengan orientasi memanjang dari
timur ke barat. Arah ini memiliki makna filosofis mendalam bagi
masyarakat Dayak. Timur melambangkan awal kehidupan, tempat
matahari terbit, dan harapan baru. Barat melambangkan akhir
kehidupan, tempat matahari terbenam, dan perenungan. Filosofi ini
mencerminkan siklus kehidupan yang penuh harmoni, dari kelahiran



160

hingga kematian. Secara simbolik Arah Huma Betang mencerminkan
keharmonisan antara manusia, alam, dan spiritualitas. Posisi ini juga
dianggap membawa energi positif ke dalam rumah dan melindungi
penghuninya dari energi buruk. (Hansen dan Yansen, Hasil
Wawancara 2024)
b. Bentuk Bangunan
Menurut kepercayaan Dayak Ngaju, alam semesta terbagi menjadi 3, yaitu
Alam Atas, Alam Tengah, dan Alam Bawah. Pembagian 3 ini nampak dalam
simbol batang garing dan dandang tingang. Alam atas merupakan langit,
tempat tertinggi yang merupakan kediaman Ranying Hatalla. Alam bawah
disebut sebagai tempat kediaman Jata Jalawang. Alam Tengah merupakan
batas sekaligus penghubung antara Alam Atas dan Bawah, Alam Tengah
merupakan tempat manusia hidup dan beraktivitas. Setiap penjuru rumah
Betang terkait menjadi satu dan saling berhubungan dengan rangkaian yang
ada di atas atap maupun di lantai, hal ini menunjukkan nilai gotong royong
sejak awal didirikannya rumah Betang hingga selesainya rumah tersebut.
Struktur rumah Betang mencerminkan pembagian alam. Bagian atap
menggambarkan Alam Atas yang sakral dan melambangkan hubungan
manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang memusat ke atas
mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di Alam Atas.
Atap juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang
menudungi bumi. Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari
kepala. Bagian badan rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat
sehari-hari menggambarkan Alam Tengah yang netral dan melambangkan

hubungan antar manusia. Bagian kolong menggambarkan Dunia Bawah yang

menunjukkan bumi yang merupakan tempat tempat yang memberikan hasil &



161

tempat yang fana. Keterkaitan antara struktur-struktur rumah Betang
mencerminkan nilai gotong royong. Untuk mendirikan rumah Betang yang
berukuran besar seperti ini maka masyarakat bergotong royong dengan rasa
solidaritas yang tinggi, sehingga menimbulkan semangat rasa kerja sama
dengan gembira dan tidak jenuh bekerja. Bentuk rumah memanjang dengan
beberapa bilik dan satu buah ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian,
masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan. Hal ini sejalan dengan
pernyataan Rusella M. Apoi, beliau mengatakan;

Tampan huma adat jituh dia baya manenga fungsi praktis sebagai leka
melai, tapikea mengandung arti nilai-nilai filsosofis dengan budaya
Masyarakat Dayak.

bentuk fisik rumah adat ini tidak hanya memiliki fungsi praktis sebagai
tempat tinggal, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai filosofis dan budaya
masyarakat Dayak. (Rusella, Hasil Wawancara 2024)

Hal itu juga ditegaskan dan diperjelas dengan pernyataan bapak Hansen
Bayan;

Huma betang memiliki tampan jipanjang, dengan ukuran ji tau
mancapai puluhan sampai ratusan meter, tergantung pire jumlah
keluarga ji melai into huang. Lebar huma biasate standar (10-30
meter), tetapi Panjangah tau kea bervariasi. Struktur jituh iye
memungkinkan are keluarga ji belum basama-sama melai ije atap,
akan mamparkuat nilai handep hapakat.

Huma Betang memiliki bentuk memanjang, dengan ukuran yang bisa
mencapai puluhan hingga ratusan meter, tergantung pada jumlah
keluarga yang tinggal di dalamnya. Lebar rumah biasanya standar (10-
30 meter), tetapi panjangnya bisa bervariasi. Sruktur ini
memungkinkan banyak keluarga untuk hidup bersama dalam satu atap,
memperkuat nilai kebersamaan. (Hansen, Hasil Wawancara 2024)

Selain itu, Didi Susanto dan Prada juga berpendapat mengenai bentuk

bangunan pada Huma Betang, beliau mengatakan:

Tampan bangunan Huma Betang iyete gambaran bara pambelum
masayrakat Dayak ji puna manjunjung tinggi nilai kebersamaan



C.

162

ahndep hapakat. Iye setara, iye harmoni dengan kare alam. Secara
fungsi ah, desain ji unik-unik tuh kea manenga gambaran kapintar
lewu dalam manaharep kondisi lewu sekitar. Filosofi ji leket melai
bentukah manjadi Huma Betang dia baya akan leka melai ih, tetapi
kea jadi symbol identitas budaya.

Bentuk bangunan Huma Betang adalah cerminan dari kehidupan
masyarakat Dayak yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan,
kesetaraan, dan harmoni dengan alam. Secara fungsional, desainnya
vang unik juga menunjukkan kecerdasan lokal dalam menghadapi
kondisi lingkungan sekitar. Filosofi yang melekat pada bentuknya
menjadikan Huma Betang tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi

juga simbol identitas budaya. (Didi dan Prada, Hasil Wawancara
2024)

Organisasi Ruang

Area yang bersifat sakral berupa ruang los (balai parung) dan dan bilik.
Pada area ini ada beberapa ritual yang dilaksanakan, misalnya upacara balian
(untuk orang sakit) dan upacara pernikahan yang sakral. Area profan terdiri
dari karayan, ruang makan, dan henderasi. Pembagian area sakral dan profan
ditetapkan berdasarkan aktifitas yang dilakukan dalam Betang. Area sakral
merupakan area yang digunakan untuk aktifitas ritual, area netral merupakan
area tempat manusia beraktifitas untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari,
sedangkan area profan merupakan area yang di dalamnya tidak mengandung
unsur ritual. Pembagian ruangan secara diagonal dan vertikal sesuai dengan

lambang Rajah Cacak.

Proses kehidupan masyarakat Dayak berpangkal dari tempat
tinggalnya. Kehidupan dalam tempat tinggal dengan puluhan kepala keluarga
atau ratusan penghuni dapat tetap harmonis, saling toleransi dan seimbang
antara sesama penghuni, orang asing, alam, dan Sang Pencipta. Organisasi

ruangan utama (balai parung dan bilik) berbentuk simetris yang



163

mencerminkan keseimbangan dan harmoni. Ruang paling sakral (balai
parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah menandakan
bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas. Nilai
pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan
tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta
musyawarah. Nilai kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang
luas dan terbuka apa adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa
kamar dan ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh
penghuni dapat hidup berdampingan dalam satu atap. Hal ini sejalan dengan

pernyataan Helfrid Noah, beliau mengatakan:

Organisasi ruang Huma Betang dirancang untuk mendukung
kehidupan komunal sekaligus memberikan ruang pribadi bagi
penghuninya. Pembagian ruang ini mencerminkan nilai-nilai
masyarakat Dayak, seperti kebersamaan, kesetaraan, dan harmoni
dengan alam. Tata ruang Huma Betang bukan hanya tentang fungsi
fisik, tetapi juga sarat dengan makna budaya yang mendalam. (Helfrid,
Hasil Wawancara 2024)

Selain itu, Manli D Apil juga menambahkan mengenai organisasi ruang
huma betang, beliau mengatakan:

Penekanan pada ruang bersama menunjukkan betapa pentingnya nilai
kebersamaan dalam budaya Dayak. Pembagian ruang pribadi
memperlihatkan penghormatan terhadap privasi, meskipun hidup
dalam satu atap. Tidak ada perbedaan hierarki dalam tata ruang;
setiap keluarga mendapatkan ruang dengan ukuran yang sama. Semua
penghuni memiliki akses yang sama terhadap ruang bersama. Selain
itu, Penempatan ruangan mempertimbangkan sirkulasi udara,
pencahayaan alami, dan adaptasi terhadap lingkungan tropis.(Manli,
Hasil Wawancara 2024)

d. Elemen Pembentuk Ruangan

1) Lantai



2)

164

Lantai merupakan tempat bagi masyarakat Dayak untuk
melakukan berbagai kegiatan baik ritual maupun sosial. Susunan papan
kayu ulin yang vertikal seperti pada lambang Rajah Cacak melambangkan
kodrat manusia. Garis tegak lurus (vertikal) dari bawah ke atas, menuju
Titik Temu. Hal ini melambangkan manusia harus menemukan Titik
Kebenaran Ilahi sehingga terjadi kontak yang membahagiakan batin.

Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah,
melambangkan dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan
sesama manusia, dengan hewan, dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam)
sekitar. Dalam hubungan tersebut, terdapat aturan norma kesopanan belom
bahadat dan manusia bertindak sebagai pengurus lingkungan tersebut.
Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan usaha untuk tumbuh dari
bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap mencari Tuhan
dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar pusu yang
merupakan salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak Ngaju,
melambangkan keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras.
Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang batang garing, lantai
melambangkan kaki.

Tiang

Dalam lambang batang garing, ujung tombak mengarah ke atas
melambangkan penghormatan kepada Tuhan, hidup dengan aturan dari
Tuhan. Tiang agung merupakan elemen yang harus ada dalam rumah

merupakan lambang dari kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan



3)

165

harapan atas umur panjang, keturunan yang banyak, dihormati, serta
berwibawa.

Tiang jihi, tungket, dan tiang agung terletak pada bagian Alam
Bawah, Tengah, dan menerus hingga ke Atas. Tiang merupakan penopang
rumah dan penghubung antara atap, dinding dan pondasi. Tiang dapat
dilambangkan tombak yang mengarah ke atas dalam simbol batang garing,
artinya suku Dayak mempercayai bahwa manusia harus hidup tegak
berpatokan pada aturan Tuhan untuk mencapai kesempurnaan hidup dan
memperoleh banyak rejeki. Tiang agung juga mengandung arti tanggung
jawab dan keperkasaan karena tiang ini merupakan tiang tonggak rumah.
Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang batang garing, tiang
melambangkan syaraf.

Dinding

Susunan rotan penjepit pada dinding Betang berorientasi vertikal,
seperti pada lambang Rajah Cacak dimana garis vertikal menunjukkan
kodrat ilahi yaitu melambangkan hakikat kuasa Tuhan yang berasal dari
atas turun ke bawah. Susunan kulit kayu pada dinding Huma Betang
berpola horizontal (melintang) seperti horizontal yang terdapat pada
lambang Rajah Cacak.

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding
membentuk ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas
manusia. Garis vertikal yang dari atas turun ke bawah melambangkan
kodrat ilahi yaitu kuasa dan berkat Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan

garis horizontal melambangkan keluhuran



c.

166

4) Atap

Penampang gording berbentuk segi 8, angka 8 dipercaya sebagai lambang

kesempurnaan. Tempat sesaji diletakkan di atas pintu ditutupi kain kuning,

kuning berarti keagungan Tuhan. Balok sloof (bahat) dipilih yang panjang
lurus menerus tanpa sambungan. Maknanya pemilik rumah dikaruniai
umur panjang dan panjang rejeki pula. Konstruksi yang digunakan pada

Huma Betang adalah ikatan rotan dan pasak kayu (sambungan pen).

Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, melambangkan hubungan

manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-nilai sakral.

Hal diatas sejalan dengan pernyataan Erliansyah, beliau mengatakan:
Elemen pembentuk ruangan Huma Betang bukan hanya hasil
perencanaan arsitektur, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai
budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal masyarakat Dayak. Setiap
elemen, mulai dari tiang penyangga hingga ukiran pada dinding,
memiliki fungsi dan makna yang saling melengkapi, menciptakan
harmoni antara manusia, alam, dan tradisi. (Erliansyah, hasil
wawancara 2024)

Selain itu, Hansen Bayan juga menambahkan, beliau mengatakan:

setiap  bagian  rumah  adat ini  dirancang  dengan
mempertimbangkan kebutuhan praktis, nilai budaya, dan filosofi
kehidupan masyarakat Dayak. (Hansen, Hasil Wawancara 2024)
Elemen Pengisi Ruang
Hubungan manusia Dayak dengan tanah/bumi juga dengan
hutan/pepohonan sangat kuat dan terungkap dalam sistem adat. Terdapat rasa
terimakasih kepada bumi dan hutan agar tidak kehilangan daya

pertumbuhannya yang mengakibatkan kerusakan manusia. Hutan, bumi,

sungai, dan seluruh lingkungannya adalah bagian dari hidup itu sendiri.



167

Sebelum mengambil sesuatu dari alam, masyarakat Dayak selalu terlebih
dahulu.

Elemen-elemen pengisi ruang Huma Betang terletak pada bagian Alam
Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia dengan alam/lingkungan.
Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat dari material alami
yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga melambangkan
bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu dengan
alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sckarang
menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini
berarti bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan
jaman yang mendukung kelangsungan hidup. Hal ini sejalan dengan
pernyataan bapak Erliansyah, beliau mengatakan:

Pengisi ruang Huma Betang tidak hanya berfungsi secara praktis, tetapi
juga mencerminkan budaya, tradisi, dan kearifan lokal masyarakat
Dayak. Elemen-elemen seperti tikar, alat musik, dan ukiran tidak hanya
menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari tetapi juga sarana untuk
menjaga identitas dan warisan leluhur. Penyesuaian modern yang terjadi
tetap menghormati elemen tradisional, sehingga Huma Betang terus
relevan sebagai simbol kebersamaan dan budaya Dayak. (Erliansyah,
Hasil Wawancara 2024)

Selain itu, Yansen I Aden juga menambahkan mengenai hal ini. Beliau
mengatakan:

Dalam Huma Betang modern, beberapa keluarga mulai menggunakan
peralatan seperti televisi, kipas angin, atau lampu listrik. Namun,
elemen tradisional seperti tikar dan keranjang anyaman tetap
dipertahankan. (Y ansen, Hasil Wawancara 2024)

f. Elemen Transisi

1) Pintu dan Jendela



2)

168

Peletakan pintu utama tidak boleh segaris dengan balok sloof lantai
karena dapat mengakibatkan pengaruh negatif pada penghuni. Menurut
kepercayaan masyarakat setempat, kalau tidur tidak boleh berada tepat di
bawah garis bubungan. Syarat khusus ketinggian ambang bawah jendela
rumah tradisional Dayak Ngaju sebatas pinggang (90-110cm) dari lantai
panggung agar musuh tidak dapat melihat penghuni dari luar.

Pintu dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah
mencerminkan hubungan manusia dengan sesama, yaitu antara penghuni
di dalam dengan tamu di luar. Pintu dan jendela tidak terlalu besar
melambangkan sifat yang tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka dari
dalam merupakan usaha pencegahan terhadap serangan musuh. Terdapat
jendela intip yang dahulu digunakan sebagai upaya pencegahan terjadinya
serangan musuh. Pintu dan jendela melambangkan keamanan.

Tangga

Adat bertamu dalam masyarakat Dayak Ngaju adalah tamu
menyampaikan maksud kedatangannya sebelum memasuki rumah, yaitu
saat masih berada di bawah tangga. Bapatah di atas merupakan batas
terakhir yang boleh dimiliki tamu sebelum memperoleh ijin. Bapatah
melambangkan sikap terbuka tuan rumah yang akan menerima tamu
asalkan disertai dengan maksud baik (Utami & Laksmi, 2016). Tangga
berjumlah ganjil untuk membingungkan musuh atau yang berniat jahat.

Tangga terletak pada bagian Alam Bawah dan Tengah,
mencerminkan hubungan manusia dengan alam dan makhluk hidup lain.

Aturan tangga ganjil mengandung nilai keamanan dan keselamatan.



169

Angka ganjil berarti juga sesuatu yang belum genap, masih ada lanjutanya,
artinya masyarakat memiliki harapan untuk selalu hidup berkelanjutan
tidak berhenti/terputus. Jumlah anak tangga ganjil juga dimaksudkan
supaya pada hitungan genap kaki sudah memasuki rumah dan terhindar

dari malapetaka.

Berdasarkan hal di atas, Bapak Erliansyah juga mengatakan:

Hanya ada satu atau dua tangga utama yang menghubungkan
bagian luar rumah Tangga ini melambangkan persatuan, karena
digunakan bersama oleh seluruh penghuni. Pintu utama biasanya
besar, dengan desain sederhana, tetapi kokoh. Jendela kecil di
beberapa bilik untuk ventilasi dan pencahayaan alami. (Erliansyah
Hasil Wawancara 2024)

g. Ragam Hias
1) Peletakan di atas-luar

Patung burung liak piau merupakan simbol penguasa alam langit
di puncak tiang pantar yang tingginya 10-12 m terbuat dari kayu ulin.
Tiang pantar juga dianggap sebagai jalan ke surga dan lambang
kepemimpinan dari leluhur. surga dan bukti telah di -tiwah. Di puncak
sandung kaki empat terdapat patung burung piak liau yang merupakan
lambang kelengkapan kehidupan arwah. Sapundu merupakan tempat
menambatkan hewan kurban saat upacara ritual. Aturan untuk penambatan
hewan adalah patung berwujud laki-laki untuk menambatkan hewan
kurban betina dan sebaliknya.

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas, mencerminkan

hubungan dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan



2)

170

keindahan hanya ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual
(sandung) karena merupakan penghormatan terakhir dari orang yang
hidup untuk keluarga yag telah meninggal. Bangunan sarana ritual dan
kematian diberi warna-warna cerah karena menggambarkan kehidupan
yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta harapan setiap
masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada ragam
hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi,
mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan
mikrokosmos, juga memperlihatkan arah orientasi magis.
Peletakan di atas-dalam

Ukiran Asun Bulan memiliki makna tuan rumah harus ramah
terhadap orang yang bertamu. Ukiran Tambarirang Maning Singkap
Langit mernggambarkan satwa berkaki empat diletakkan di atas ambang
pintu agar hatuen tidak mengganggu penghuni. Ukiran yang terdapat pada
langit-langit sebelah dalam berupa ukiran benda langit, ukiran berbentuk
tanaman, dan ukiran berbentuk manusia. Ukiran berbentuk tanaman
menceritakan tentang asal mula padi. Menurut masyarakat Dayak beras
adalah sarana komunikasi antara manusia dengan Penguasa Langit. Warna
- warna yang digunakan pada ukiran atap Huma Betang didominasi oleh
kuning dan hitam. Kuning memiliki makna kekayaan, keluhuran, dan
keagungan Tuhan. Hitam memiliki arti penangkis bahaya atau celaka.

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas di dalam rumah
sehingga mencerminkan hubungan antara manusia dengan Tuhan yang

diwujudkan dengan penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan



171

terhadap sesama. Penghormatan terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari
ukiran berbentuk benda langit menceritakan tentang alam semesta. Ukiran
asal mula padi merupakan simbol yang mengingatkan bahwa Tuhan
mencurahkan berkat dari atas kepada manusia. Warna-warna yang
digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan untuk menolak
malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga ukiran
yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat.
Berdasarkan hal di atas, bapak Erliansyah sejalan dengan
pernyataan tersebut, beliau mengatakan:
Ragam hias dan dekorasi Huma Betang bukan sekadar estetika,
tetapi juga cerminan identitas, kepercayaan, dan filosofi
masyarakat Dayak. Melalui ukiran, warna, dan simbol, Huma
Betang menyampaikan pesan tentang hubungan manusia dengan
alam, spiritualitas, dan pentingnya kebersamaan. Meskipun ada
adaptasi modern, elemen dekorasi tradisional tetap menjadi
bagian yang tak terpisahkan dari rumah adat ini.(Erliansyah, Hasil
Wawancara 2024)
Selain itu, ibu Rusella juga menyatakan pendapat yang sama dan
menjelaskan pendapat tersebut, beliau mengatakan:
Motif-motif flora dan fauna mencer minkan kehidupan masyar akat
Dayak yang sangat bergantung pada alam. Banyak ragam hias
yang digunakan sebagai simbol perlindungan terhadap roh jahat
atau sebagai penghormatan kepada leluhur. Pola geometris dan

simetris menunjukkan nilai kebersamaan dan harmoni dalam
masyarakat Dayak. Rusella, Hasil Wawancara 2024)



172

4.3.2 Makna Simbol-Simbol Huma Betang Berdasarkan Analisis Semiotik Charles
Sanders Peirce
A. Reprasentamen
a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan
Diuraikan dari orientasi mata angin, arah hadap yang mengacu pada
sungai dan gunung, kondisi lingkungan dan kondisi pemukiman. Huma
Betang berorientasi ke arah timur laut dan arah hadap Huma Betang adalah
Sungai Baringei yang merupakan anak Sungai Rungan serta menghadap Bukit
Raya yang terletak di sebelah utara. Di sekitar Huma Betang terdapat
pemukiman rumah warga (kampung). Perkampungan tersebut berjejer di
sepanjang tepi sungai berbentuk linear. Pada halaman Huma Betang terdapat
2 jenis sandung dan tiang sapundu, yaitu di sebelah kanan pintu masuk dan
tangga. Pada seberang Huma Betang terdapat tiang pantar berjumlah 12 buah
tiang. Dan sebuah dermaga yang disebut dengan lanting yang posisinya lurus
dengan pintu masuk utama. Kondisi ruang luar Huma Betang terdiri dari
halaman depan terbuka di depan, jalan lingkungan di sebelah hulu dan hilir,
bagian belakang halaman.
b. Bentuk Bangunan
Jenis bangunan berupa rumah panggung dengan bentuk segi empat
panjang, terbagi menjadi tiga bagian yaitu atap, dinding (ruangan), dan
kolong. Atap merupakan elemen yang letaknya di atas, berupa kombinasi atap
pelana dan atap miring, keduanya berbentuk segitiga dan memusat ke atas.
Elemen tengah berupa dinding yang terbuat dari kulit kayu jelutung yang

disusun horizontal. Dinding membentuk ruangan-ruangan dalam betang.



173

Elemen bawah berupa kolong yang terdiri dari tiang dan pondasi. Tiang dan
pondasi terbuat dari kayu ulin bulat dengan diameter + 50cm yang ditanam
sedalam 1.5-2 m di dalam tanah. Ulin dipasang membujur kemudian diperkuat
menggunakan kayu pengapit pada tiap jarak 1- 1.5 cm.
c. Organisasi Ruang

Ruang — ruang dalam Huma Betang, yaitu balai parung, bilik, karayan,
dampuhan, henderasi, dan kamar mandi. Balai parung merupakan pusat dari
rumah Betang yang berfungsi sebagai tempat upacara ritual, ruang tamu,
ruang keluarga, dan ruang rapat adat. Balai parung disebut juga sebagai eka
uluh maja yaitu ruangan tempat menyambut tamu, musyawarah, dan aktivitas
ritual. Lorong di sisi kiri dan kanan balai parung disebut sebagai eka keluarga
yaitu tempat untuk melakukan akitivitas — aktivitas keluarga dan ritual. Bilik
atau karung disebut juga sebagai eka batiroh yaitu tempat untuk beristirahat
tiap keluarga. Pintu bilik saling berhadapan dengan bilik yang berada di
seberangnya. Pada bilik juga dilaksanakan upacara ritual, yaitu upacara
perkawinan. Karayan meliputi dapur tungku dan ruang makan. Karayan
merupakan tempat untuk melakukan aktivitas memasak makanan dan akses
keluar untuk berladang, berburu, dan memancing. Henderasi merupakan teras
belakang yang digunakan untuk menjemur baju dan area transisi antara
ruangan luar dan ruangan dalam. Terdapat pula kamar mandi di bagian
belakang Betang. Secara keseluruhan penataan ruang pada Betang merupakan
organisasi ruang linear/grid yang memanjang berderet dengan arah
memanjang huluhilir

d. Elemen Pembentuk Ruangan



1)

2)

3)

4)

174

Lantai

Lantai Huma Betang merupakan lantai panggung, terletak 3 meter di atas
permukaan tanah. Lantai Huma Betang terbuat dari papan kayu ulin,
terdiri dari sloof dan gelagar. Sloof disusun dengan arah membujur,
terdapat sambungan berukuran 8/12cm. Gelagar disusun dengan arah
melintang, berjarak +40-60cm dengan sambungan 6/1lcm dan arah
membujur dengan jarak + 40-60cm, sambungan 6/11cm.

Dinding

Dinding Betang terdiri dari rangka dan pengisi dinding. Rangka dinding
berupa balok 8/10cm. Dinding terdiri dari 2 lapisan yaitu lapisan pertama
berupa papan ukuran 2x15 cm yang disusun vertikal dan lapisan kedua
adalah kulit kayu jelutung yang disusun horizontal digapit dengan rotan
Tiang

Alas jihi dan tungket : jihi merupakan tiang utama. Jihi dan tungket berupa
tiang - tiang terbuat dari bahan kayu ulin bulat yang memiliki banyak segi.
Keseluruhan tiang berjumlah 28 buah. Tungket merupakan tiang
pembantu berbentuk silinder yang terletak kira - kira di antara dua buah
tiang utama (jihi). Tungket menggunakan kayu bulat utuh berdiameter 15-
20cm. Di antara tiang-tiang terdapat Tiang Agung yang berada di bagian
tengah ruang los terbuat dari kayu ulin ilihan yang mati karena unsur
ketuaan, bukan akibat dipotong.

Atap

angit — langit Betang terdiri dari bapahang rendah, tampalang, kaki kuda-

kuda, gording (handaran), dan nok (rawung). Bapahang rendah berupa



c.

175

balok 23x44 cm disusun dengan posisi rebah. Tampalang tegak berupa
balok 15 cm x 15 cm sebanyak 3 buah. Kaki kudakuda sebanyak 2 buah
dipasang segaris dengan bapahang. Bentang kuda-kuda 4.4.m hanya
memerlukan 1 buah balok tarik (bapahang rendah). Kaki kuda-kuda
langsung menopang rawung (nok) tepat di atas garis kuda-kuda. Gording
(handaran) berbentuk segi 8 tanpa pasak pangguti. Bentuk penampang segi
8 memungkinkan terciptanya sisi miring untuk tumpuan kasau lebih lebar.
Nok (rawung) berbentuk segi 8. Nok dan kasau diikat dahulu
menggunakan rajutan rotan.
Elemen Pengisi Ruang
Perabotan yang terdapat pada balai parung berupa tikar dan bangku
panjang sebanyak 4 buah yang letaknya merapat pada dinding, sehingga di
tengah-tengah balai parung tetap kosong tanpa perabot. Masyarakat Dayak
pada jaman dahulu tidak mengenal meja dan kursi untuk ruang tamu sehingga
duduk dan berbincang-bincang dilakukan di lantai dengan beralaskan
tikar/amak dari anyaman rotan, daun rais, dan daun punan. Saat pelaksaan
upacara adat maka masyarakat hanya duduk di potongan kayu besar.
Perabotan dan perlengkapan yang terdapat pada bilik adalah kasur kapas,
selimut tenun, bantal, tikar, alat musik, dan gorden pada pintu bilik. Perabotan
pada dapur berupa lemari kayu, ambalan kayu untuk menyimpan bahan
memasak, meja untuk menyiapkan makanan yang dilengkapi dengan laci,
meja saji, meja makan, kursi makan.
Elemen Transisi

1) Pintu dan Jendela



2)

176

pintu dengan sistem bukaan tunggal dan 1 buah daun pintu. Sistem
pengunci dengan kunci khusus pada pintu utama setebal Scm. Sistem
engsel menggunakan engsel poros. Jendela menggunakan sistem bukaan
tunggal, sistem pengunci dengan slot besi dan kayu, sedangkan sistem
engsel menggunakan besi tempa. Jendela intip terletak pada dinding kuda-
kuda berbentuk bulat dan persegi panjang

Tangga

Tangga sebanyak 3 buah yang terdiri dari 1 buah tangga utama dan 2 buah
tangga belakang. Tangga utama berupa tangga dengan bordes (bapatah)
terbuat dari balok utuh. Tangga samping berupa tangga miring. Anak

tangga berjumlah ganjil yaitu 5+6+11 buah

g. Ragam Hias

1)

2)

Peletakan di atas-luar

Pada halaman depan Betang terdapat patung haramaung (harimau) yang
mengapit hejan. Terdapat pula ukiran-ukiran pada sandung dan tiang
sapundu. Tiang pantar sebanyak 12 buah tiang terdapat pada seberang
Betang, pada ujung tiang terdapat ukiran berbentuk burung tingang
(rangkong raja) atau piak liau. Tiang sapundu Huma Betang berjumlah 7
buah terletak di sisi kiri dan kanan sandung, tiang ini berfungsi sebagai
simbol penjaga atau kelengkapan kehidupan di surga / lewu liau
Peletakan di atas-dalam

Di sebelah atas pintu masuk pada atapnya terdapat ukiran - ukiran
berderet. Sedangkan di atas pintu masuk bagian langit- langit terdapat

ukiran - ukiran berbentuk tanaman, manusia, dan benda langit. Ukiran-



177

ukiran yang terdapat pada bagian atap sebelum memasuki pintu utama
adalah ukiran berbentuk satwa berkaki banyak/ seperti naga (jata), sosok
manusia, ukiran Asun Bulan, serta ukiran Tambarirang Maning Singkap
Langit. Ukiran Asun Bulan yang terbuat dari kayu ulin dicat hitam dan
kuning menggambarkan sosok dua manusia yang saling bersalaman.
B. Object
a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan
Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat Dayak. Arah
timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan magis
terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Gunung Bukit Raya diyakini
sebagai salah satu tempat Ranying Hatalla menurunkan manusia pertama.
Bangunan-bangunan religius seperti sandung menghadap timur — hulu sungai
karena arah tersebut diyakini memiliki kekuatan magis paling besar dan sakral.
Arah hulu dan timur dianggap lebih baik tetapi pada kenyataannya penentuan arah
lebih diprioritaskan pada sungai sebagai sumber kehidupan, sarana hubungan
dengan masyarakat luar, dan satu — satunya sarana perhubungan.
b. Bentuk Bangunan
Menurut kepercayaan Dayak Ngaju, alam semesta terbagi menjadi 3, yaitu
Alam Atas, Alam Tengah, dan Alam Bawah. Pembagian 3 ini nampak dalam
simbol batang garing dan dandang tingang. Alam atas merupakan langit, tempat
tertinggi yang merupakan kediaman Ranying Hatalla. Alam bawah disebut
sebagai tempat kediaman Jata Jalawang. Alam Tengah merupakan batas sekaligus
penghubung antara Alam Atas dan Bawah, Alam Tengah merupakan tempat

manusia hidup dan beraktivitas. Setiap penjuru rumah Betang terkait menjadi satu



178

dan saling berhubungan dengan rangkaian yang ada di atas atap maupun di lantai,
hal ini menunjukkan nilai gotong royong sejak awal didirikannya rumah Betang
hingga selesainya rumah tersebut.
c. Organisasi Ruang

Area yang bersifat sakral berupa ruang los (balai parung) dan dan bilik.
Pada area ini ada beberapa ritual yang dilaksanakan, misalnya upacara balian
(untuk orang sakit) dan upacara pernikahan yang sakral. Area profan terdiri dari
karayan, ruang makan, dan henderasi. Pembagian area sakral dan profan
ditetapkan berdasarkan aktifitas yang dilakukan dalam Betang. Area sakral
merupakan area yang digunakan untuk aktifitas ritual, area netral merupakan area
tempat manusia beraktifitas untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari, sedangkan
area profan merupakan area yang di dalamnya tidak mengandung unsur ritual.

Pembagian ruangan secara diagonal dan vertikal sesuai dengan lambang Rajah

Cacak.
d. Elemen Pembentuk Ruangan
1) Lantai

Lantai merupakan tempat bagi masyarakat Dayak untuk melakukan
berbagai kegiatan baik ritual maupun sosial.Susunan papan kayu ulin yang
vertikal seperti pada lambang Rajah Cacak melambangkan kodrat manusia. Garis
tegak lurus (vertikal) dari bawah ke atas, menuju Titik Temu. Hal ini
melambangkan manusia harus menemukan Titik Kebenaran Ilahi sehingga terjadi
kontak yang membahagiakan batin.

2) Tiang



179

cDalam lambang batang garing, ujung tombak mengarah ke atas melambangkan
penghormatan kepada Tuhan, hidup dengan aturan dari Tuhan. Tiang agung
merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang dari
kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang,
keturunan yang banyak, dihormati, serta berwibawa.
3) Dinding

Susunan rotan penjepit pada dinding Betang berorientasi vertikal, seperti
pada lambang Rajah Cacak dimana garis vertikal menunjukkan kodrat ilahi yaitu
melambangkan hakikat kuasa Tuhan yang berasal dari atas turun ke bawah.
Susunan kulit kayu pada dinding Huma Betang berpola horizontal (melintang)
seperti horizontal yang terdapat pada lambang Rajah Cacak.
4) Atap

Penampang gording berbentuk segi 8, angka 8 dipercaya sebagai lambang
kesempurnaan. Tempat sesaji diletakkan di atas pintu ditutupi kain kuning, kuning
berarti keagungan Tuhan. Balok sloof (bahat) dipilih yang panjang lurus menerus
tanpa sambungan. Maknanya pemilik rumah dikaruniai umur panjang dan panjang
rejeki pula. Konstruksi yang digunakan pada Huma Betang adalah ikatan rotan
dan pasak kayu (sambungan pen).
e. Elemen Pengisi Ruang

Hubungan manusia Dayak dengan tanah/bumi juga dengan
hutan/pepohonan sangat kuat dan terungkap dalam sistem adat. Terdapat rasa
terimakasih kepada bumi dan hutan agar tidak kehilangan daya pertumbuhannya

yang mengakibatkan kerusakan manusia. Hutan, bumi, sungai, dan seluruh



180

lingkungannya adalah bagian dari hidup itu sendiri. Sebelum mengambil sesuatu
dari alam, masyarakat Dayak selalu terlebih dahulu.
f. Elemen Transisi
1) Pintu dan Jendela

Peletakan pintu utama tidak boleh segaris dengan balok sloof lantai karena
dapat mengakibatkan pengaruh negatif pada penghuni. Menurut kepercayaan
masyarakat setempat, kalau tidur tidak boleh berada tepat di bawah garis
bubungan. Syarat khusus ketinggian ambang bawah jendela rumah tradisional
Dayak Ngaju sebatas pinggang (90-110cm) dari lantai panggung agar musuh tidak
dapat melihat penghuni dari luar.
2) Tangga

Adat Dbertamu dalam masyarakat Dayak Ngaju adalah tamu
menyampaikan maksud kedatangannya sebelum memasuki rumah, yaitu saat
masih berada di bawah tangga. Bapatah di atas merupakan batas terakhir yang
boleh dimiliki tamu sebelum memperoleh ijin. Bapatah melambangkan sikap
terbuka tuan rumah yang akan menerima tamu asalkan disertai dengan maksud
baik. Tangga berjumlah ganjil untuk membingungkan musuh atau yang berniat
jahat
g. Ragam Hias
1) Peletakan di atas-luar

Patung burung liak piau merupakan simbol penguasa alam langit di
puncak tiang pantar yang tingginya 10-12 m terbuat dari kayu ulin. Tiang pantar
juga dianggap sebagai jalan ke surga dan lambang kepemimpinan dari leluhur.

surga dan bukti telah di -tiwah. Di puncak sandung kaki empat terdapat patung



181

burung piak liau yang merupakan lambang kelengkapan kehidupan arwah.
Sapundu merupakan tempat menambatkan hewan kurban saat upacara ritual.
Aturan untuk penambatan hewan adalah patung berwujud laki-laki untuk
menambatkan hewan kurban betina dan sebaliknya.
2) Peletakan di atas-dalam
Ukiran Asun Bulan memiliki makna tuan rumah harus ramah terhadap
orang yang bertamu. Ukiran Tambarirang Maning Singkap Langit
mernggambarkan satwa berkaki empat diletakkan di atas ambang pintu agar
hatuen tidak mengganggu penghuni. Ukiran yang terdapat pada langit-langit
sebelah dalam berupa ukiran benda langit, ukiran berbentuk tanaman, dan ukiran
berbentuk manusia. Ukiran berbentuk tanaman menceritakan tentang asal mula
padi. Menurut masyarakat Dayak beras adalah sarana komunikasi antara manusia
dengan Penguasa Langit. Warna - warna yang digunakan pada ukiran atap Huma
Betang didominasi oleh kuning dan hitam. Kuning memiliki makna kekayaan,
keluhuran, dan keagungan Tuhan. Hitam memiliki arti penangkis bahaya atau
celaka
C. Interpretant
a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan
Konsep Orientasi arah mata angin Huma Betang adalah serong (timur
laut). Arah timur merupakan arah matahari terbit yang melambangkan sumber
kehidupan, semangat kerja keras. Betang menghadap ke arah Bukit Raya yang
terletak di sebelah timur laut yang merupakan puncak tertinggi di Kalimantan
Tengah, menunjukkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju menjunjung otoritas

Sang Ranying Hatalla dan mengingat tempat asalnya. Huma Betang



b.

182

menghadap ke Sungai Baringei sebagai sumber kehidupan karena sungai
merupakan sarana hubungan dengan masyarakat luar (komunikasi), sarana
penghubung (transportasi dan akses), serta merupakan salah satu sumber
makanan yaitu ikan. Hal ini dijelaskan oleh bapak Erliansyah, beliau
mengatakan:
Arah mata angin pada Huma Betang tidak hanya ditentukan secara
teknis, tetapi juga sarat dengan makna spiritual dan filosofis. Hal ini
menggambarkan betapa kuatnya hubungan masyarakat Dayak dengan
alam dan kepercayaan mereka dalam membangun harmoni kehidupan.
(Erliansyah. Hasil Wawancara 2024)
Sejalan dengan pernyataan bapak Hansen Bayan dan Yansen I Aden,
mereka mengatakan:
Banyak Huma Betang dibangun dengan orientasi memanjang dari
timur ke barat. Arah ini memiliki makna filosofis mendalam bagi
masyarakat Dayak. Timur melambangkan awal kehidupan, tempat
matahari terbit, dan harapan baru. Barat melambangkan akhir
kehidupan, tempat matahari terbenam, dan perenungan. Filosofi ini
mencerminkan siklus kehidupan yang penuh harmoni, dari kelahiran
hingga kematian. Secara simbolik Arah Huma Betang mencerminkan
keharmonisan antara manusia, alam, dan spiritualitas. Posisi ini juga
dianggap membawa energi positif ke dalam rumah dan melindungi
penghuninya dari energi buruk. (Hansen dan Yansen, Hasil
Wawancara 2024)
Bentuk Bangunan
Struktur rumah Betang mencerminkan pembagian alam. Bagian atap
menggambarkan Alam Atas yang sakral dan melambangkan hubungan
manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang memusat ke atas
mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di Alam Atas.
Atap juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang

menudungi bumi. Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari

kepala. Bagian badan rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat



183

sehari-hari menggambarkan Alam Tengah yang netral dan melambangkan
hubungan antar manusia. Bagian kolong menggambarkan Dunia Bawah yang
menunjukkan bumi yang merupakan tempat tempat yang memberikan hasil &
tempat yang fana. Keterkaitan antara struktur-struktur rumah Betang
mencerminkan nilai gotong royong. Untuk mendirikan rumah Betang yang
berukuran besar seperti ini maka masyarakat bergotong royong dengan rasa
solidaritas yang tinggi, sehingga menimbulkan semangat rasa kerja sama
dengan gembira dan tidak jenuh bekerja. Bentuk rumah memanjang dengan
beberapa bilik dan satu buah ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian,
masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan. Hal ini sejalan dengan
pernyataan Rusella M. Apoi, beliau mengatakan;
bentuk fisik rumah adat ini tidak hanya memiliki fungsi praktis sebagai
tempat tinggal, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai filosofis dan budaya
masyarakat Dayak. (Rusella, Hasil Wawancara 2024)
Hal itu juga ditegaskan dan diperjelas dengan pernyataan bapak Hansen
Bayan;
Huma Betang memiliki bentuk memanjang, dengan ukuran yang bisa
mencapai puluhan hingga ratusan meter, tergantung pada jumlah
keluarga yang tinggal di dalamnya. Lebar rumah biasanya standar (10-
30 meter), tetapi panjangnya bisa bervariasi. Struktur ini

memungkinkan banyak kel uarga untuk hidup bersama dalam satu atap,
memperkuat nilai kebersamaan. (Hansen, Hasil Wawancara 2024)

Selain itu, Didi Susanto dan Prada juga berpendapat mengenai bentuk

bangunan pada Huma Betang, beliau mengatakan:

Bentuk bangunan Huma Betang adalah cerminan dari kehidupan
masyarakat Dayak yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan,
kesetaraan, dan harmoni dengan alam. Secara fungsional, desainnya
yvang unik juga menunjukkan kecerdasan lokal dalam menghadapi
kondisi lingkungan sekitar. Filosofi yang melekat pada bentuknya
menjadikan Huma Betang tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi



184

juga simbol identitas budaya. (Didi dan Prada, Hasil Wawancara
2024)

Organisasi Ruang
Proses kehidupan masyarakat Dayak berpangkal dari tempat tinggalnya.
Kehidupan dalam tempat tinggal dengan puluhan kepala keluarga atau ratusan
penghuni dapat tetap harmonis, saling toleransi dan seimbang antara sesama
penghuni, orang asing, alam, dan Sang Pencipta. Organisasi ruangan utama
(balai parung dan bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan
keseimbangan dan harmoni. Ruang paling sakral (balai parung) berada pada
pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah menandakan bahwa masyarakat
Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas. Nilai pengayoman dan
perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan tempat forum-forum
pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta musyawarah. Nilai kejujuran dan
sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang luas dan terbuka apa adanya.
Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar dan ruang tengah
menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat hidup
berdampingan dalam satu atap. Hal ini sejalan dengan pernyataan Helfrid
Noah, beliau mengatakan:
Organisasi ruang Huma Betang dirancang untuk mendukung
kehidupan komunal sekaligus memberikan ruang pribadi bagi
penghuninya. Pembagian ruang ini mencerminkan nilai-nilai
masyarakat Dayak, seperti kebersamaan, kesetaraan, dan harmoni
dengan alam. Tata ruang Huma Betang bukan hanya tentang fungsi
fisik, tetapi juga sarat dengan makna budaya yang mendalam. (Helfrid,
Hasil Wawancara 2024)
Selain itu, Manli D Apil juga menambahkan mengenai organisasi ruang huma

betang, beliau mengatakan:

Penekanan pada ruang bersama menunjukkan betapa pentingnya nilai
kebersamaan dalam budaya Dayak. Pembagian ruang pribadi



185

memperlihatkan penghormatan terhadap privasi, meskipun hidup

dalam satu atap. Tidak ada perbedaan hierarki dalam tata ruang;

setiap keluarga mendapatkan ruang dengan ukuran yang sama. Semua

penghuni memiliki akses yang sama terhadap ruang bersama. Selain

itu, Penempatan ruangan mempertimbangkan sirkulasi udara,

pencahayaan alami, dan adaptas terhadap lingkungan tropis.(Manli,

Hasil Wawancara 2024)
d. Elemen Pembentuk Ruangan
1) Lantai

Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan
dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan
hewan, dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut,
terdapat aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai
pengurus lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan
usaha untuk tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap
mencari Tuhan dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar
pusu yang merupakan salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak
Ngaju, melambangkan keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras.
Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang batang garing, lantai
melambangkan kaki.
2) Tiang
Tiang jihi, tungket, dan tiang agung terletak pada bagian Alam Bawah,

Tengah, dan menerus hingga ke Atas. Tiang merupakan penopang rumah dan
penghubung antara atap, dinding dan pondasi. Tiang dapat dilambangkan tombak
yang mengarah ke atas dalam simbol batang garing, artinya suku Dayak

mempercayai bahwa manusia harus hidup tegak berpatokan pada aturan Tuhan

untuk mencapai kesempurnaan hidup dan memperoleh banyak rejeki. Tiang agung



186

juga mengandung arti tanggung jawab dan keperkasaan karena tiang ini
merupakan tiang tonggak rumah (Syahrozi, 2004). Dalam analogi tubuh manusia
menurut lambang batang garing, tiang melambangkan syaraf.
3) Dinding

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk
ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis
vertikal yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan
berkat Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan
keluhuran
4) Atap

Penampang gording berbentuk segi 8, angka 8 dipercaya sebagai lambang
kesempurnaa. Tempat sesaji diletakkan di atas pintu ditutupi kain kuning, kuning
berarti keagungan Tuhan. Balok sloof (bahat) dipilih yang panjang lurus menerus
tanpa sambungan. Maknanya pemilik rumah dikaruniai umur panjang dan panjang
rejeki pula. Konstruksi yang digunakan pada Huma Betang adalah ikatan rotan
dan pasak kayu (sambungan pen), Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas,
melambangkan hubungan manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-

nilai sakral.

Hal diatas sejalan dengan pernyataan Erliansyah, beliau mengatakan:

Elemen pembentuk ruangan Huma Betang bukan hanya hasil
perencanaan arsitektur, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai
budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal masyarakat Dayak. Setiap
elemen, mulai dari tiang penyangga hingga ukiran pada dinding,
memiliki fungsi dan makna yang saling melengkapi, menciptakan
harmoni antara manusia, alam, dan tradisi. (Erliansyah, hasil
wawancara 2024)



187

Selain itu, Hansen Bayan juga menambahkan, beliau mengatakan:

c.

setiap  bagian  rumah  adat ini  dirancang  dengan
mempertimbangkan kebutuhan praktis, nilai budaya, dan filosofi
kehidupan masyarakat Dayak. (Hansen, Hasil Wawancara 2024)
Elemen Pengisi Ruang
Elemen-elemen pengisi ruang Huma Betang terletak pada bagian Alam
Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia dengan alam/lingkungan.
Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat dari material alami
yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga melambangkan
bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu dengan
alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang
menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini
berarti bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan
jaman yang mendukung kelangsungan hidup. Hal ini sejalan dengan
pernyataan bapak Erliansyah, beliau mengatakan:
Pengisi ruang Huma Betang tidak hanya berfungsi secara praktis, tetapi
juga mencerminkan budaya, tradisi, dan kearifan lokal masyarakat
Dayak. Elemen-elemen seperti tikar, alat musik, dan ukiran tidak hanya
menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari tetapi juga sarana untuk
menjaga identitas dan warisan leluhur. Penyesuaian modern yang terjadi
tetap menghormati elemen tradisional, sehingga Huma Betang terus
relevan sebagai simbol kebersamaan dan budaya Dayak. (Erliansyah,
Hasil Wawancara 2024)
Selain itu, Yansen I Aden juga menambahkan mengenai hal ini. Beliau
mengatakan:
Dalam Huma Betang modern, beberapa keluarga mulai menggunakan
peralatan seperti televisi, kipas angin, atau lampu listrik. Namun,

elemen tradisional seperti tikar dan keranjang anyaman tetap
dipertahankan. (Y ansen, Hasil Wawancara 2024)



188

f. Elemen Transisi
1) Pintu dan Jendela

Pintu dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan
hubungan manusia dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu
di lvar. Pintu dan jendela tidak terlalu besar melambangkan sifat yang
tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka dari dalam merupakan usaha pencegahan
terhadap serangan musuh. Terdapat jendela intip yang dahulu digunakan sebagai
upaya pencegahan terjadinya serangan musuh. Pintu dan jendela melambangkan
keamanan.
2) Tangga

Tangga terletak pada bagian Alam Bawah dan Tengah, mencerminkan
hubungan manusia dengan alam dan makhluk hidup lain. Aturan tangga ganjil
mengandung nilai keamanan dan keselamatan. Angka ganjil berarti juga sesuatu
yang belum genap, masih ada lanjutanya, artinya masyarakat memiliki harapan
untuk selalu hidup berkelanjutan tidak berhenti/terputus. Jumlah anak tangga
ganjil juga dimaksudkan supaya pada hitungan genap kaki sudah memasuki

rumah dan terhindar dari malapetaka.

Berdasarkan hal di atas, Bapak Erliansyah juga mengatakan:

Hanya ada satu atau dua tangga utama yang menghubungkan bagian
luar rumah Tangga ini melambangkan persatuan, karena digunakan
bersama oleh seluruh penghuni. Pintu utama biasanya besar, dengan
desain sederhana, tetapi kokoh. Jendela kecil di beberapa bilik untuk
ventilasi dan pencahayaan alami. (Erliansyah Hasil Wawancara 2024)

g. Ragam Hias

1) Peletakan di atas-luar



189

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas, mencerminkan hubungan
dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan keindahan hanya
ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena merupakan
penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah meninggal.
Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena
menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta
harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada
ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi,
mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos,
juga memperlihatkan arah orientasi magis.

2) Peletakan di atas-dalam

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas di dalam rumah sehingga
mencerminkan hubungan antara manusia dengan Tuhan yang diwujudkan dengan
penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan terhadap sesama. Penghormatan
terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk benda langit menceritakan
tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan simbol yang
mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada manusia.
Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan untuk
menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga

ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat.

Berdasarkan hal di atas, bapak Erliansyah sejalan dengan pernyataan

tersebut, beliau mengatakan:

Ragam hias dan dekorasi Huma Betang bukan sekadar estetika, tetapi
juga cerminan identitas, kepercayaan, dan filosofi masyarakat Dayak.
Melalui ukiran, warna, dan simbol, Huma Betang menyampaikan pesan



190

tentang hubungan manusia dengan alam, spiritualitas, dan pentingnya
kebersamaan. Meskipun ada adaptasi modern, elemen dekorasi
tradisional tetap menjadi bagian yang tak terpisahkan dari rumah adat
ini.(Erliansyah, Hasil Wawancara 2024)

Selain itu, ibu Rusella juga menyatakan pendapat yang sama dan

menjelaskan pendapat tersebut, beliau mengatakan:

Motif-motif flora dan fauna mencer minkan kehidupan masyar akat Dayak
yang sangat bergantung pada alam. Banyak ragam hias yang digunakan
sebagai simbol perlindungan terhadap roh jahat atau sebagai
penghor matan kepada leluhur. Pola geometris dan simetris menunjukkan
nilai kebersamaan dan harmoni dalam masyarakat Dayak. Rusella, Hasl|
Wawancara 2024)

4.4.3 Interpretasi Simbol-Simbol, Artefak, Ukiran, Dan Relif Pada Huma Betang
Berdasarkan Semiotika Roland Barthes
A. Makna Denotasi Huma Betang

a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan
Berdasarkan hasil observasi Diuraikan dari orientasi mata angin, arah
hadap yang mengacu pada sungai dan gunung, kondisi lingkungan dan kondisi
pemukiman. Huma Betang berorientasi ke arah timur laut dan arah hadap
Huma Betang adalah Sungai Baringei yang merupakan anak Sungai Rungan
serta menghadap Bukit Raya yang terletak di sebelah utara. Di sekitar Huma
Betang terdapat pemukiman rumah warga (kampung). Perkampungan tersebut
berjejer di sepanjang tepi sungai berbentuk linear. Pada halaman Huma Betang
terdapat 2 jenis sandung dan tiang sapundu, yaitu di sebelah kanan pintu
masuk dan tangga. Pada seberang Huma Betang terdapat tiang pantar

berjumlah 12 buah tiang. Dan sebuah dermaga yang disebut dengan lanting

yang posisinya lurus dengan pintu masuk utama. Kondisi ruang luar Huma



191

Betang terdiri dari halaman depan terbuka di depan, jalan lingkungan di
sebelah hulu dan hilir, bagian belakang halaman.
. Bentuk Bangunan

Jenis bangunan berupa rumah panggung dengan bentuk segi empat
panjang, terbagi menjadi tiga bagian yaitu atap, dinding (ruangan), dan
kolong. Atap merupakan elemen yang letaknya di atas, berupa kombinasi atap
pelana dan atap miring, keduanya berbentuk segitiga dan memusat ke atas.
Elemen tengah berupa dinding yang terbuat dari kulit kayu jelutung yang
disusun horizontal. Dinding membentuk ruangan-ruangan dalam betang.
Elemen bawah berupa kolong yang terdiri dari tiang dan pondasi. Tiang dan
pondasi terbuat dari kayu ulin bulat dengan diameter + 50cm yang ditanam
sedalam 1.5-2 m di dalam tanah. Ulin dipasang membujur kemudian diperkuat
menggunakan kayu pengapit pada tiap jarak 1- 1.5 cm.
Organisasi Ruang

Ruang — ruang dalam Huma Betang, yaitu balai parung, bilik, karayan,
dampuhan, henderasi, dan kamar mandi. Balai parung merupakan pusat dari
rumah Betang yang berfungsi sebagai tempat upacara ritual, ruang tamu,
ruang keluarga, dan ruang rapat adat. Balai parung disebut juga sebagai eka
uluh maja yaitu ruangan tempat menyambut tamu, musyawarah, dan aktivitas
ritual. Lorong di sisi kiri dan kanan balai parung disebut sebagai eka keluarga
yaitu tempat untuk melakukan akitivitas — aktivitas keluarga dan ritual. Bilik
atau karung disebut juga sebagai eka batiroh yaitu tempat untuk beristirahat
tiap keluarga. Pintu bilik saling berhadapan dengan bilik yang berada di

seberangnya. Pada bilik juga dilaksanakan upacara ritual, yaitu upacara



192

perkawinan. Karayan meliputi dapur tungku dan ruang makan. Karayan
merupakan tempat untuk melakukan aktivitas memasak makanan dan akses
keluar untuk berladang, berburu, dan memancing. Henderasi merupakan teras
belakang yang digunakan untuk menjemur baju dan area transisi antara
ruangan luar dan ruangan dalam. Terdapat pula kamar mandi di bagian
belakang Betang. Secara keseluruhan penataan ruang pada Betang merupakan
organisasi ruang linear/grid yang memanjang berderet dengan arah
memanjang huluhilir
. Elemen Pembentuk Ruangan
1) Lantai
Lantai Huma Betang merupakan lantai panggung, terletak 3 meter
di atas permukaan tanah. Lantai Huma Betang terbuat dari papan kayu
ulin, terdiri dari sloof dan gelagar. Sloof disusun dengan arah membujur,
terdapat sambungan berukuran 8/12cm. Gelagar disusun dengan arah
melintang, berjarak +40-60cm dengan sambungan 6/11cm dan arah
membujur dengan jarak + 40-60cm, sambungan 6/11cm.
2) Dinding
Dinding Betang terdiri dari rangka dan pengisi dinding. Rangka
dinding berupa balok 8/10cm. Dinding terdiri dari 2 lapisan yaitu lapisan
pertama berupa papan ukuran 2x15 cm yang disusun vertikal dan lapisan
kedua adalah kulit kayu jelutung yang disusun horizontal digapit dengan
rotan

3) Tiang



193

Alas jihi dan tungket : jihi merupakan tiang utama. Jihi dan tungket
berupa tiang - tiang terbuat dari bahan kayu ulin bulat yang memiliki
banyak segi. Keseluruhan tiang berjumlah 28 buah. Tungket merupakan
tiang pembantu berbentuk silinder yang terletak kira - kira di antara dua
buah tiang utama (jihi). Tungket menggunakan kayu bulat utuh
berdiameter 15- 20cm. Di antara tiang-tiang terdapat Tiang Agung yang
berada di bagian tengah ruang los terbuat dari kayu ulin ilihan yang mati
karena unsur ketuaan, bukan akibat dipotong.

4) Atap
Langit — langit Betang terdiri dari bapahang rendah, tampalang, kaki kuda-
kuda, gording (handaran), dan nok (rawung). Bapahang rendah berupa
balok 23x44 cm disusun dengan posisi rebah. Tampalang tegak berupa
balok 15 cm x 15 cm sebanyak 3 buah. Kaki kudakuda sebanyak 2 buah
dipasang segaris dengan bapahang. Bentang kuda-kuda 4.4.m hanya
memerlukan 1 buah balok tarik (bapahang rendah). Kaki kuda-kuda
langsung menopang rawung (nok) tepat di atas garis kuda-kuda. Gording
(handaran) berbentuk segi 8 tanpa pasak pangguti. Bentuk penampang segi
8 memungkinkan terciptanya sisi miring untuk tumpuan kasau lebih lebar.
Nok (rawung) berbentuk segi 8. Nok dan kasau diikat dahulu
menggunakan rajutan rotan.

e. Elemen Pengisi Ruang

Perabotan yang terdapat pada balai parung berupa tikar dan bangku

panjang sebanyak 4 buah yang letaknya merapat pada dinding, sehingga di

tengah-tengah balai parung tetap kosong tanpa perabot. Masyarakat Dayak



194

pada jaman dahulu tidak mengenal meja dan kursi untuk ruang tamu sehingga
duduk dan berbincang-bincang dilakukan di lantai dengan beralaskan
tikar/amak dari anyaman rotan, daun rais, dan daun punan. Saat pelaksaan
upacara adat maka masyarakat hanya duduk di potongan kayu besar.
Perabotan dan perlengkapan yang terdapat pada bilik adalah kasur kapas,
selimut tenun, bantal, tikar, alat musik, dan gorden pada pintu bilik. Perabotan
pada dapur berupa lemari kayu, ambalan kayu untuk menyimpan bahan
memasak, meja untuk menyiapkan makanan yang dilengkapi dengan laci,
meja saji, meja makan, kursi makan.
f. Elemen Transisi
1) Pintu dan Jendela
pintu dengan sistem bukaan tunggal dan 1 buah daun pintu. Sistem
pengunci dengan kunci khusus pada pintu utama setebal Scm. Sistem
engsel menggunakan engsel poros. Jendela menggunakan sistem bukaan
tunggal, sistem pengunci dengan slot besi dan kayu, sedangkan sistem
engsel menggunakan besi tempa. Jendela intip terletak pada dinding kuda-
kuda berbentuk bulat dan persegi panjang
2) Tangga
Tangga sebanyak 3 buah yang terdiri dari 1 buah tangga utama dan 2 buah
tangga belakang. Tangga utama berupa tangga dengan bordes (bapatah)
terbuat dari balok utuh. Tangga samping berupa tangga miring. Anak
tangga berjumlah ganjil yaitu 5+6+11 buah
g. Ragam Hias

1) Peletakan di atas-luar



2)

195

Pada halaman depan Betang terdapat patung haramaung (harimau)
yang mengapit hejan. Terdapat pula ukiran-ukiran pada sandung dan tiang
sapundu. Tiang pantar sebanyak 12 buah tiang terdapat pada seberang
Betang, pada ujung tiang terdapat ukiran berbentuk burung tingang
(rangkong raja) atau piak liau. Tiang sapundu Huma Betang berjumlah 7
buah terletak di sisi kiri dan kanan sandung, tiang ini berfungsi sebagai
simbol penjaga atau kelengkapan kehidupan di surga / lewu liau
Peletakan di atas-dalam
Di sebelah atas pintu masuk pada atapnya terdapat ukiran - ukiran
berderet. Sedangkan di atas pintu masuk bagian langit- langit terdapat
ukiran - ukiran berbentuk tanaman, manusia, dan benda langit. Ukiran-
ukiran yang terdapat pada bagian atap sebelum memasuki pintu utama
adalah ukiran berbentuk satwa berkaki banyak/ seperti naga (jata), sosok
manusia, ukiran Asun Bulan, serta ukiran Tambarirang Maning Singkap
Langit. Ukiran Asun Bulan yang terbuat dari kayu ulin dicat hitam dan

kuning menggambarkan sosok dua manusia yang saling bersalaman.

B. Makna Konotasi Huma Betang

a.

Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan

Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat Dayak.

Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan

magis terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Gunung Bukit Raya

diyakini sebagai salah satu tempat Ranying Hatalla menurunkan manusia pertama.

Bangunan-bangunan religius seperti sandung menghadap timur — hulu sungai

karena arah tersebut diyakini memiliki kekuatan magis paling besar dan sakral.



196

Arah hulu dan timur dianggap lebih baik tetapi pada kenyataannya penentuan arah
lebih diprioritaskan pada sungai sebagai sumber kehidupan, sarana hubungan
dengan masyarakat luar, dan satu — satunya sarana perhubungan.

Orientasi arah mata angin Huma Betang adalah serong (timur laut). Arah
timur merupakan arah matahari terbit yang melambangkan sumber kehidupan,
semangat kerja keras. Betang menghadap ke arah Bukit Raya yang terletak di
sebelah timur laut yang merupakan puncak tertinggi di Kalimantan Tengah,
menunjukkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju menjunjung otoritas Sang Ranying
Hatalla dan mengingat tempat asalnya. Huma Betang menghadap ke Sungai
Baringei sebagai sumber kehidupan karena sungai merupakan sarana hubungan
dengan masyarakat luar (komunikasi), sarana penghubung (transportasi dan
akses), serta merupakan salah satu sumber makanan yaitu ikan. Hal ini dijelaskan
oleh bapak Erliansyah, beliau mengatakan:

Arah mata angin pada Huma Betang tidak hanya ditentukan secara
teknis, tetapi juga sarat dengan makna spiritual dan filosofis. Hal ini
menggambarkan betapa kuatnya hubungan masyarakat Dayak dengan
alam dan kepercayaan mereka dalam membangun harmoni kehidupan.
(Erliansyah. Hasil Wawancara 2024)
Sejalan dengan pernyataan bapak Hansen Bayan dan Yansen I Aden, mereka
mengatakan:
Banyak Huma Betang dibangun dengan orientasi memanjang dari
timur ke barat. Arah ini memiliki makna filosofis mendalam bagi
masyarakat Dayak. Timur melambangkan awal kehidupan, tempat
matahari terbit, dan harapan baru. Barat melambangkan akhir
kehidupan, tempat matahari terbenam, dan perenungan. Filosofi ini
mencerminkan siklus kehidupan yang penuh harmoni, dari kelahiran
hingga kematian. Secara simbolik Arah Huma Betang mencerminkan
keharmonisan antara manusia, alam, dan spiritualitas. Posisi ini juga
dianggap membawa energi positif ke dalam rumah dan melindungi

penghuninya dari energi buruk. (Hansen dan Yansen, Hasil
Wawancara 2024)



197

b. Bentuk Bangunan

Menurut kepercayaan Dayak Ngaju, alam semesta terbagi menjadi 3, yaitu
Alam Atas, Alam Tengah, dan Alam Bawah. Pembagian 3 ini nampak dalam
simbol batang garing dan dandang tingang. Alam atas merupakan langit, tempat
tertinggi yang merupakan kediaman Ranying Hatalla. Alam bawah disebut
sebagai tempat kediaman Jata Jalawang. Alam Tengah merupakan batas sekaligus
penghubung antara Alam Atas dan Bawah, Alam Tengah merupakan tempat
manusia hidup dan beraktivitas. Setiap penjuru rumah Betang terkait menjadi satu
dan saling berhubungan dengan rangkaian yang ada di atas atap maupun di lantai,
hal ini menunjukkan nilai gotong royong sejak awal didirikannya rumah Betang
hingga selesainya rumah tersebut

Struktur rumah Betang mencerminkan pembagian alam. Bagian atap
menggambarkan Alam Atas yang sakral dan melambangkan hubungan manusia
dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang memusat ke atas mencerminkan
keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di Alam Atas. Atap juga
merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang menudungi bumi. Dalam
analogi batang garing, atap merupakan lambang dari kepala. Bagian badan rumah
dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat sehari-hari menggambarkan Alam
Tengah yang netral dan melambangkan hubungan antar manusia. Bagian kolong
menggambarkan Dunia Bawah yang menunjukkan bumi yang merupakan tempat
tempat yang memberikan hasil & tempat yang fana. Keterkaitan antara struktur-
struktur rumah Betang mencerminkan nilai gotong royong. Untuk mendirikan
rumah Betang yang berukuran besar seperti ini maka masyarakat bergotong

royong dengan rasa solidaritas yang tinggi, sehingga menimbulkan semangat rasa



198

kerja sama dengan gembira dan tidak jenuh bekerja. Bentuk rumah memanjang
dengan beberapa bilik dan satu buah ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian,
masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan. Hal ini sejalan dengan
pernyataan Rusella M. Apoi, beliau mengatakan;

bentuk fisik rumah adat ini tidak hanya memiliki fungsi praktis sebagai
tempat tinggal, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai filosofis dan budaya
masyarakat Dayak. (Rusella, Hasil Wawancara 2024)

Hal itu juga ditegaskan dan diperjelas dengan pernyataan bapak Hansen Bayan;

Huma Betang memiliki bentuk memanjang, dengan ukuran yang bisa
mencapai puluhan hingga ratusan meter, tergantung pada jumlah
keluarga yang tinggal di dalamnya. Lebar rumah biasanya standar (10-
30 meter), tetapi panjangnya bisa bervariasi. Struktur ini
memungki nkan banyak kel uarga untuk hidup ber sama dalam satu atap,
memperkuat nilai kebersamaan. (Hansen, Hasil Wawancara 2024)

Selain itu, Didi Susanto dan Prada juga berpendapat mengenai bentuk

bangunan pada Huma Betang, beliau mengatakan:

Bentuk bangunan Huma Betang adalah cerminan dari kehidupan
masyarakat Dayak yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan,
kesetaraan, dan harmoni dengan alam. Secara fungsional, desainnya
yvang unik juga menunjukkan kecerdasan lokal dalam menghadapi
kondisi lingkungan sekitar. Filosofi yang melekat pada bentuknya
menjadikan Huma Betang tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi
juga simbol identitas budaya. (Didi dan Prada, Hasil Wawancara
2024)

c. Organisasi Ruang

Area yang bersifat sakral berupa ruang los (balai parung) dan dan bilik.
Pada area ini ada beberapa ritual yang dilaksanakan, misalnya upacara balian
(untuk orang sakit) dan upacara pernikahan yang sakral. Area profan terdiri dari
karayan, ruang makan, dan henderasi. Pembagian area sakral dan profan
ditetapkan berdasarkan aktifitas yang dilakukan dalam Betang. Area sakral

merupakan area yang digunakan untuk aktifitas ritual, area netral merupakan area



199

tempat manusia beraktifitas untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari, sedangkan
area profan merupakan area yang di dalamnya tidak mengandung unsur ritual.
Pembagian ruangan secara diagonal dan vertikal sesuai dengan lambang Rajah
Cacak.

Proses kehidupan masyarakat Dayak berpangkal dari tempat tinggalnya.
Kehidupan dalam tempat tinggal dengan puluhan kepala keluarga atau ratusan
penghuni dapat tetap harmonis, saling toleransi dan seimbang antara sesama
penghuni, orang asing, alam, dan Sang Pencipta. Organisasi ruangan utama (balai
parung dan bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan keseimbangan dan
harmoni. Ruang paling sakral (balai parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah
- tengah rumah menandakan bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-
nilai religiusitas. Nilai pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah
yang merupakan tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta
musyawarah. Nilai kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang
luas dan terbuka apa adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar
dan ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat
hidup berdampingan dalam satu atap. Hal ini sejalan dengan pernyataan Helfrid
Noabh, beliau mengatakan:

Organisasi ruang Huma Betang dirancang untuk mendukung
kehidupan komunal sekaligus memberikan ruang pribadi bagi
penghuninya. Pembagian ruang ini mencerminkan nilai-nilai
masyarakat Dayak, seperti kebersamaan, kesetaraan, dan harmoni
dengan alam. Tata ruang Huma Betang bukan hanya tentang fungsi

fisik, tetapi juga sarat dengan makna budaya yang mendalam. (Helfrid,
Hasil Wawancara 2024)

Selain itu, Manli D Apil juga menambahkan mengenai organisasi ruang

huma betang, beliau mengatakan:



200

Penekanan pada ruang bersama menunjukkan betapa pentingnya nilai
kebersamaan dalam budaya Dayak. Pembagian ruang pribadi
memperlihatkan penghormatan terhadap privasi, meskipun hidup
dalam satu atap. Tidak ada perbedaan hierarki dalam tata ruang;
setiap keluarga mendapatkan ruang dengan ukuran yang sama. Semua
penghuni memiliki akses yang sama terhadap ruang bersama. Selain
itu, Penempatan ruangan mempertimbangkan sirkulasi udara,
pencahayaan alami, dan adaptasi terhadap lingkungan tropis.(Manli,
Hasil Wawancara 2024)

d. Elemen Pembentuk Ruangan

1) Lantai

Lantai merupakan tempat bagi masyarakat Dayak untuk melakukan
berbagai kegiatan baik ritual maupun sosial.Susunan papan kayu ulin yang
vertikal seperti pada lambang Rajah Cacak melambangkan kodrat manusia. Garis
tegak lurus (vertikal) dari bawah ke atas, menuju Titik Temu. Hal ini
melambangkan manusia harus menemukan Titik Kebenaran Ilahi sehingga terjadi
kontak yang membahagiakan batin.

Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan
dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan
hewan, dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut,
terdapat aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai
pengurus lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan
usaha untuk tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap
mencari Tuhan dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar
pusu yang merupakan salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak
Ngaju, melambangkan keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras.

Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang batang garing, lantai

melambangkan kaki.



201

2) Tiang

Dalam lambang batang garing, ujung tombak mengarah ke atas
melambangkan penghormatan kepada Tuhan, hidup dengan aturan dari Tuhan.
Tiang agung merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang
dari kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang,
keturunan yang banyak, dihormati, serta berwibawa.

Tiang jihi, tungket, dan tiang agung terletak pada bagian Alam Bawah,
Tengah, dan menerus hingga ke Atas. Tiang merupakan penopang rumah dan
penghubung antara atap, dinding dan pondasi. Tiang dapat dilambangkan tombak
yang mengarah ke atas dalam simbol batang garing, artinya suku Dayak
mempercayai bahwa manusia harus hidup tegak berpatokan pada aturan Tuhan
untuk mencapai kesempurnaan hidup dan memperoleh banyak rejeki. Tiang agung
juga mengandung arti tanggung jawab dan keperkasaan karena tiang ini
merupakan tiang tonggak rumah. Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang
batang garing, tiang melambangkan syaraf.

3) Dinding

Susunan rotan penjepit pada dinding Betang berorientasi vertikal, seperti
pada lambang Rajah Cacak dimana garis vertikal menunjukkan kodrat ilahi yaitu
melambangkan hakikat kuasa Tuhan yang berasal dari atas turun ke bawah.
Susunan kulit kayu pada dinding Huma Betang berpola horizontal (melintang)
seperti horizontal yang terdapat pada lambang Rajah Cacak.

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk
ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis

vertikal yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan



202

berkat Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan
keluhuran
4) Atap

Penampang gording berbentuk segi 8, angka 8 dipercaya sebagai lambang
kesempurnaan. Tempat sesaji diletakkan di atas pintu ditutupi kain kuning, kuning
berarti keagungan Tuhan. Balok sloof (bahat) dipilih yang panjang lurus menerus
tanpa sambungan. Maknanya pemilik rumah dikaruniai umur panjang dan panjang
rejeki pula. Konstruksi yang digunakan pada Huma Betang adalah ikatan rotan
dan pasak kayu (sambungan pen). Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas,
melambangkan hubungan manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-
nilai sacral.

Hal diatas sejalan dengan pernyataan Erliansyah, beliau mengatakan:
Elemen pembentuk ruangan Huma Betang bukan hanya hasil
perencanaan arsitektur, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai
budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal masyarakat Dayak. Setiap
elemen, mulai dari tiang penyangga hingga ukiran pada dinding,
memiliki fungsi dan makna yang saling melengkapi, menciptakan
harmoni antara manusia, alam, dan tradisi. (Erliansyah, hasil
wawancara 2024)

Selain itu, Hansen Bayan juga menambahkan, beliau mengatakan:

setiap  bagian  rumah  adat ini  dirancang  dengan

mempertimbangkan kebutuhan praktis, nilai budaya, dan filosofi

kehidupan masyarakat Dayak. (Hansen, Hasil Wawancara 2024)
e. Elemen Pengisi Ruang

Hubungan manusia Dayak dengan tanah/bumi juga dengan

hutan/pepohonan sangat kuat dan terungkap dalam sistem adat. Terdapat rasa

terimakasih kepada bumi dan hutan agar tidak kehilangan daya pertumbuhannya

yang mengakibatkan kerusakan manusia. Hutan, bumi, sungai, dan seluruh



203

lingkungannya adalah bagian dari hidup itu sendiri. Sebelum mengambil sesuatu
dari alam, masyarakat Dayak selalu terlebih dahulu.

Elemen-elemen pengisi ruang Huma Betang terletak pada bagian Alam
Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia dengan alam/lingkungan.
Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat dari material alami
yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga melambangkan bahwa
masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu dengan alam dan
merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang menggunakan metarial
plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini berarti bahwa masyarakat
Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan jaman yang mendukung
kelangsungan hidup. Hal ini sejalan dengan pernyataan bapak Erliansyah, beliau
mengatakan:

Pengisi ruang Huma Betang tidak hanya berfungsi secara praktis, tetapi
juga mencerminkan budaya, tradisi, dan kearifan lokal masyarakat
Dayak. Elemen-elemen seperti tikar, alat musik, dan ukiran tidak hanya
menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari tetapi juga sarana untuk
menjaga identitas dan warisan leluhur. Penyesuaian modern yang terjadi
tetap menghormati elemen tradisional, sehingga Huma Betang terus
relevan sebagai simbol kebersamaan dan budaya Dayak. (Erliansyah,
Hasil Wawancara 2024)
Selain itu, Yansen I Aden juga menambahkan mengenai hal ini. Beliau
mengatakan:
Dalam Huma Betang modern, beberapa keluarga mulai menggunakan
peralatan seperti televisi, kipas angin, atau lampu listrik. Namun,
elemen tradisional seperti tikar dan keranjang anyaman tetap
dipertahankan. (Y ansen, Hasil Wawancara 2024)

f. Elemen Transisi

1) Pintu dan Jendela



204

Peletakan pintu utama tidak boleh segaris dengan balok sloof lantai karena
dapat mengakibatkan pengaruh negatif pada penghuni. Menurut kepercayaan
masyarakat setempat, kalau tidur tidak boleh berada tepat di bawah garis
bubungan. Syarat khusus ketinggian ambang bawah jendela rumah tradisional
Dayak Ngaju sebatas pinggang (90-110cm) dari lantai panggung (Syahrozi, 2004)
agar musuh tidak dapat melihat penghuni dari luar.

Pintu dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan
hubungan manusia dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu
di lvar. Pintu dan jendela tidak terlalu besar melambangkan sifat yang
tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka dari dalam merupakan usaha pencegahan
terhadap serangan musuh. Terdapat jendela intip yang dahulu digunakan sebagai
upaya pencegahan terjadinya serangan musuh. Pintu dan jendela melambangkan
keamanan.

2) Tangga

Adat bertamu dalam masyarakat Dayak Ngaju adalah tamu
menyampaikan maksud kedatangannya sebelum memasuki rumah, yaitu saat
masih berada di bawah tangga. Bapatah di atas merupakan batas terakhir yang
boleh dimiliki tamu sebelum memperoleh ijin. Bapatah melambangkan sikap
terbuka tuan rumah yang akan menerima tamu asalkan disertai dengan maksud
baik. Tangga berjumlah ganjil untuk membingungkan musuh atau yang berniat
jahat.

Tangga terletak pada bagian Alam Bawah dan Tengah, mencerminkan
hubungan manusia dengan alam dan makhluk hidup lain. Aturan tangga ganjil

mengandung nilai keamanan dan keselamatan. Angka ganjil berarti juga sesuatu



205

yang belum genap, masih ada lanjutanya, artinya masyarakat memiliki harapan
untuk selalu hidup berkelanjutan tidak berhenti/terputus. Jumlah anak tangga
ganjil juga dimaksudkan supaya pada hitungan genap kaki sudah memasuki

rumah dan terhindar dari malapetaka.

Berdasarkan hal di atas, Bapak Erliansyah juga mengatakan:

Hanya ada satu atau dua tangga utama yang menghubungkan bagian luar
rumah Tangga ini melambangkan persatuan, karena digunakan bersama
oleh seluruh penghuni. Pintu utama biasanya besar, dengan desain
sederhana, tetapi kokoh. Jendela kecil di beberapa bilik untuk ventilasi
dan pencahayaan alami. (Erliansyah Hasil Wawancara 2024)

g. Ragam Hias
1) Peletakan di atas-luar

Patung burung liak piau merupakan simbol penguasa alam langit di
puncak tiang pantar yang tingginya 10-12 m terbuat dari kayu ulin (Syahrozi,
2004). Tiang pantar juga dianggap sebagai jalan ke surga dan lambang
kepemimpinan dari leluhur. surga dan bukti telah di -tiwah. Di puncak sandung
kaki empat terdapat patung burung piak liau yang merupakan lambang
kelengkapan kehidupan arwah. Sapundu merupakan tempat menambatkan hewan
kurban saat upacara ritual. Aturan untuk penambatan hewan adalah patung
berwujud laki-laki untuk menambatkan hewan kurban betina dan sebaliknya.

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas, mencerminkan hubungan
dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan keindahan hanya
ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena merupakan
penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah meninggal.
Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena

menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta



206

harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada
ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi,
mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos,
juga memperlihatkan arah orientasi magis.
2) Peletakan di atas-dalam

Ukiran Asun Bulan memiliki makna tuan rumah harus ramah terhadap
orang yang bertamu. Ukiran Tambarirang Maning Singkap Langit
mernggambarkan satwa berkaki empat diletakkan di atas ambang pintu agar
hatuen tidak mengganggu penghuni. Ukiran yang terdapat pada langit-langit
sebelah dalam berupa ukiran benda langit, ukiran berbentuk tanaman, dan ukiran
berbentuk manusia. Ukiran berbentuk tanaman menceritakan tentang asal mula
padi. Menurut masyarakat Dayak beras adalah sarana komunikasi antara manusia
dengan Penguasa Langit (Utami & Laksmi, 2016). Warna - warna yang digunakan
pada ukiran atap Huma Betang didominasi oleh kuning dan hitam. Kuning
memiliki makna kekayaan, keluhuran, dan keagungan Tuhan. Hitam memiliki arti
penangkis bahaya atau celaka

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas di dalam rumah sehingga
mencerminkan hubungan antara manusia dengan Tuhan yang diwujudkan dengan
penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan terhadap sesama. Penghormatan
terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk benda langit menceritakan
tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan simbol yang
mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada manusia.

Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan untuk



207

menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga

ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat.

Berdasarkan hal di atas, bapak Erliansyah sejalan dengan pernyataan

tersebut, beliau mengatakan:

Ragam hias dan dekorasi Huma Betang bukan sekadar estetika,
tetapi juga cerminan identitas, kepercayaan, dan filosofi
masyarakat Dayak. Melalui ukiran, warna, dan simbol, Huma
Betang menyampaikan pesan tentang hubungan manusia dengan
alam, spiritualitas, dan pentingnya kebersamaan. Meskipun ada
adaptasi modern, elemen dekorasi tradisional tetap menjadi
bagian yang tak terpisahkan dari rumah adat ini.(Erliansyah, Hasil
Wawancara 2024)

Selain itu, ibu Rusella juga menyatakan pendapat yang sama dan

menjelaskan pendapat tersebut, beliau mengatakan:

Motif-motif flora dan fauna mencer minkan kehidupan masyar akat
Dayak yang sangat bergantung pada alam. Banyak ragam hias
yang digunakan sebagai simbol perlindungan terhadap roh jahat
atau sebagai penghormatan kepada leluhur. Pola geometris dan
simetris menunjukkan nilai kebersamaan dan harmoni dalam

masyarakat Dayak. Rusella, Hasil Wawancara 2024)

4.4 Pembahasan

Huma Betang tidak hanya merupakan bangunan fisik, tetapi juga menyimpan
makna yang sangat mendalam dalam setiap simbol, ornamen, dan arsitekturnya.
Namun, beliau menyayangkan bahwa banyak generasi muda saat ini yang kurang
memahami atau bahkan tidak mengetahui makna dari simbol-simbol ini, yang
menyebabkan erosi budaya secara perlahan. Oleh karena itu pentingnya mengetahui

makna yang ada pada Huma Betang sebagai karakter masyarakat suku Dayak Pada

bagian ini paparan akan difokuskan pada analisis terhadap seluruh kegiatan yang



208

menjadi fokus penelitian. Analisis dilakukan dengan membandingkan antara hasil
wawancara dan data sekunder dengan teori, konsep dan rujukan penelitian terdahulu.
4.4.1 Struktur Arsitektur Huma Betang Berfungsi Dalam Membahasakan

Karakter Komunikasi Budaya Suku Dayak Di Era Modernisasi

Ferdinand de Saussure, sebagai pionir dalam studi linguistik dan penggagas teori
strukturalisme, memperkenalkan konsep bahwa bahasa adalah sistem tanda yang
terdiri dari hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified).
Strukturalisme, yang menjadi dasar dari konsep ini, menekankan bahwa makna
dibangun melalui struktur dan hubungan antara elemen-elemen dalam suatu sistem.
Culler (Culler, 2005) dalam The Pursuit of Signs menegaskan bahwa pendekatan
strukturalisme ini memberikan kerangka untuk menganalisis bagaimana elemen-
elemen budaya diatur dalam pola-pola yang membentuk makna kolektif dalam
masyarakat.

Ketika teori ini diterapkan dalam analisis arsitektur Huma Betang, kita dapat
melihat bagaimana setiap elemen, seperti ornamen dan ukiran, diatur dalam struktur
tertentu yang menyampaikan nilai-nilai budaya Dayak. Analisis semiotik Charles
Sanders Peirce melengkapi pendekatan strukturalisme ini dengan konsep triadik yang
mencakup interpretant sebagai komponen penting dalam memahami bagaimana
makna-makna ini diterima dan diinterpretasikan oleh masyarakat. Cobley (Cobley,
2010) dalam The Routledge Companion to Semiotics menyatakan bahwa kombinasi
antara pendekatan Saussure dan Peirce memungkinkan analisis yang lebih mendalam
tentang bagaimana tanda-tanda tidak hanya membentuk komunikasi, tetapi juga

membangun dan mempertahankan ideologi budaya.



209

Melalui petanda (signified) makna Huma Betang bisa kita ketahui dari berbagai
bagian yang ada pada Huma betang. Seperti dalam penentuan arah mata angin, Huma
Betang menghadap Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat
Dayak. Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan
magis terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Arah timur merupakan arah
matahari terbit yang melambangkan sumber kehidupan, semangat kerja keras.
Selanjutnya dalam bentuk bangunan, Struktur rumah Betang mencerminkan
pembagian alam. Bagian atap menggambarkan Alam Atas yang sakral dan
melambangkan hubungan manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang
memusat ke atas mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di
Alam Atas. Atap juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang
menudungi bumi. Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari kepala.
Bagian badan rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat sehari-hari
menggambarkan Alam Tengah yang netral dan melambangkan hubungan antar
manusia. Bagian kolong menggambarkan Dunia Bawah yang menunjukkan bumi
yang merupakan tempat tempat yang memberikan hasil & tempat yang fana.
Keterkaitan antara struktur-struktur rumah Betang mencerminkan nilai gotong
royong. Untuk mendirikan rumah Betang yang berukuran besar seperti ini maka
masyarakat bergotong royong dengan rasa solidaritas yang tinggi, sehingga
menimbulkan semangat rasa kerja sama dengan gembira dan tidak jenuh bekerja.
Bentuk rumah memanjang dengan beberapa bilik dan satu buah ruang tengah
menunjukkan nilai perdamaian, masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan.

Selanjutnya, Organisasi Ruang, Organisasi ruangan utama (balai parung dan

bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan keseimbangan dan harmoni. Ruang



210

paling sakral (balai parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah
menandakan bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas.
Nilai pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan
tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta musyawarah. Nilai
kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang luas dan terbuka apa
adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar dan ruang tengah
menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat hidup berdampingan
dalam satu atap.

Selanjutnya, Elemen pembentuk ruangan yaitu terdiri dari lantai, tiang, dinding
dan atap. Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan
dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan hewan,
dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut, terdapat
aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai pengurus
lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan usaha untuk
tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap mencari Tuhan
dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar pusu yang merupakan
salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak Ngaju, melambangkan
keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. Dalam analogi tubuh
manusia menurut lambang batang garing, lantai melambangkan kaki. Tiang agung
merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang dari
kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang, keturunan
yang banyak, dihormati, serta berwibawa.

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk

ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis vertikal



211

yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan berkat
Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan keluhuran.
Atap atau Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, melambangkan hubungan
manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-nilai sakral.

Selanjutnya, elemen pengisi ruang. Elemen-elemen pengisi ruang Huma
Betang terletak pada bagian Alam Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia
dengan alam/lingkungan. Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat
dari material alami yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga
melambangkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu
dengan alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang
menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini berarti
bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan jaman yang
mendukung kelangsungan hidup.

Selanjutnya, Elemen Transisi yang terdiri dari pintu, jendela dan tangga. Pintu
dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan hubungan manusia
dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu di luar. Pintu dan jendela
tidak terlalu besar melambangkan sifat yang tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka
dari dalam merupakan usaha pencegahan terhadap serangan musuh. Terdapat jendela
intip yang dahulu digunakan sebagai upaya pencegahan terjadinya serangan musuh.
Pintu dan jendela melambangkan keamanan. Tangga berjumlah ganjil untuk
membingungkan musuh atau yang berniat jahat.

Terakhir, Ragam Hias yaitu Ragam hias terletak pada bagian Alam Atas,
mencerminkan hubungan dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan

keindahan hanya ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena



212

merupakan penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah
meninggal. Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena
menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta
harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada
ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi,
mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos, juga
memperlihatkan arah orientasi magis. Ragam hias yang terletak pada bagian Alam
Atas di dalam rumah sehingga mencerminkan hubungan antara manusia dengan
Tuhan yang diwujudkan dengan penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan
terhadap sesama. Penghormatan terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk
benda langit menceritakan tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan
simbol yang mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada
manusia. Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan
untuk menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga
ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat.

Berdasarkan data di atas dapat dibuktikan bahwa terdapat makna yang
menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak yang menanamkan hidup bersama
dan mencintai alam seperti pada ornament bentuk ruangan, ragam hias dan elemen
pembentuk ruangan. Secara tidak langsung melalui Huma Betang karakter
masyarakat Dayak bisa kita ketahui bahwa mereka masyarakat yang sangat
menghormati kepada sesama dan lingkungan atau alam. Namun tidak hanya sebatas
itu perlunya strukturalisme dinamis yang dikemukakan oleh penulis juga harus
dijelaskan disini, bahwa penafsiran bisa saja berubah sesuai dengan zaman. Seperti

halnya pada perabotan Huma Betang yang sekarang mulai mengikuti modernisasi



213

tentunya tidak ada yang tahu bagaimana makna yang ada pada perabotan tersebut.
Dengan adanya semiotika dinamis makna tersebut bisa diketahui bahwa masyarakat
yang menggunakan perabotan dari bahan plastic yang awalnya hanya menggunakan
dari kayu dan alam menandakan bahwa masyarakat Dayak terbuka dengan
modernisasi atau dengan perkembangan zaman agar mereka bisa bertahan hidup.

Selain itu, penggunaaan listrik dan lampu juga tidak ada makna yang bisa
ditafsirkan melalui orang-orang terdahulu. Dengan adanya strukturalisme dinamis
yang dikemukakan penulis, penggunaan lampu bisa ditafsirkan yaitu bahwa
masyarakat Dayak juga sangat terbuka dengan modernisasi. Hal ini tentunya
dilakukan untuk keberlangsungan masyarakat Dayak untuk hidup.

Strukturalisme dinamis juga bisa memanfaatkan makna yang ada pada Huma
Betang sebagai konflik sosial. Seperti pada ornamen atau bentuk bangunan yang
menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak selalu hidup berdampingan jika hal
tersebut bisa diaplikasikan dalam kehidupan sekarang di era modernisasi tentunya
makna yang ada pada Huma Betang bisa mencegah konflik sosial bukan hanya itu
dalam kehidupan sosial makna huma betang berbeda di era modernisasi. Dulu, Huma
betang adalah pusat interaks sosia. Setigp keluarga saling membantu, berbagi
tanggung jawab, dan bekerja sama untuk menjaga harmoni dalam komunitas
kecilyangtertutup. Sekarang huma betang bergeser menjadi simbol harmoni dan
toleransi dalam masyarakat yang lebih luas dan kompleks. Nila kebersamaan
diterapkan dalam kehidupan perkotaan, organisasi, atau institusi yang multikultural.

Oleh karena itu perlunya kita memahami Huma Betang secara mendalam
melalui strukturalisme dinamisme yaitu kita tidak boleh berhenti pada penafsiran

orang yang membuat tanda saja tetapi harus berlanjut pada penyesusian terhadap



214

zaman. Dapat disimpulkan bahwa melalui teori Ferdinand de Saussure dan
strukturalisme dinamisme melalui Huma Betang masyarakat Dayak merupakan
masyarakat yang sangat menghormati tuhan, alam dan sesama manusia. Selain itu
masyarakat Dayak juga tidak tertutup terhadap perkembangan zaman, mereka hidup
berdampingan dengan perkembangan zaman di era sekarang.

Namun disamping itu, melalui Huma Betang dengan pendekatan membuktikan
bahwa masyarakat suku Dayak mampu membahasakan hubungan mereka dengan
tuhan, alam dan manusia menjadi sebuah mahakarya yang bernama huma betang dan
huma betang merupakan hasil atau produksi tertinggi dari masyarakat suku Dayak
yang bisa dikatakan bahwa huma betang merupakan identitas atau karakter
masyarakat suku Dayak itu sendiri. Hal ini membuktikan bahwa linguistic atau
strukturalisme yang ditawarkan oleh Ferdinand de Saussure justru bisa berkembang

dengan adanya huma betang.

4.4.2 Simbol-Simbol Huma Betang Dalam Mewujudkan Karakter Komunikasi

Budaya Suku Dayak Di Era Modernisasi

Dengan menggunakan pendekatan Peirce, kita dapat lebih mendalam dalam
memahami bagaimana setiap elemen dalam Huma Betang berinteraksi untuk
menciptakan makna yang kompleks dan berlapis. Misalnya, ornamen pada Huma
Betang tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi, tetapi juga sebagai tanda yang
menghubungkan identitas suku Dayak dengan simbol-simbol spiritual dan sosial yang
telah diwariskan dari generasi ke generasi. Chandler (Chandler, 2022) dalam

Semiotics: The Basics menegaskan bahwa pemahaman mendalam tentang



215

interpretant memungkinkan analisis tentang bagaimana makna-makna ini diterima,
ditafsirkan, dan bahkan diubah oleh generasi baru.

Pendekatan semiotik Peirce, jika digunakan bersama dengan strukturalisme
Saussure, memberikan kerangka Teoretis yang kuat untuk menganalisis Huma Betang
sebagai teks budaya yang kaya akan makna. Ini juga memperkuat analisis dalam The
Media Student's Book, yang menunjukkan bahwa tanda-tanda dalam budaya tidak
hanya membentuk komunikasi tetapi juga membentuk identitas dan ideologi yang
mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini akan menggabungkan pendekatan
strukturalisme dan semiotik Peirce untuk memberikan analisis yang lebih
komprehensif tentang peran Huma Betang dalam mempertahankan dan
mentransmisikan nilai-nilai budaya Dayak di era modernisasi.

Namun disamping itu, melalui Huma Betang dengan pendekatan membuktikan
bahwa masyarakat suku Dayak mampu membahasakan hubungan mereka dengan
tuhan, alam dan manusia menjadi sebuah mahakarya yang bernama huma betang dan
huma betang merupakan hasil atau produksi tertinggi dari masyarakat suku Dayak
yang bisa dikatakan bahwa huma betang merupakan identitas atau karakter
masyarakat suku Dayak itu sendiri

Melalui pendekatan pierce makna Huma Betang bisa kita ketahui dari berbagai
bagian yang ada pada Huma betang. Seperti dalam penentuan arah mata angin, Huma
Betang menghadap Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat
Dayak. Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan
magis terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Arah timur merupakan arah
matahari terbit yang melambangkan sumber kehidupan, semangat kerja keras.

Selanjutnya dalam bentuk bangunan, Struktur rumah Betang mencerminkan



216

pembagian alam. Bagian atap menggambarkan Alam Atas yang sakral dan
melambangkan hubungan manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang
memusat ke atas mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di
Alam Atas. Atap juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang
menudungi bumi. Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari kepala.
Bagian badan rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat sehari-hari
menggambarkan Alam Tengah yang netral dan melambangkan hubungan antar
manusia. Bagian kolong menggambarkan Dunia Bawah yang menunjukkan bumi
yang merupakan tempat tempat yang memberikan hasil & tempat yang fana.
Keterkaitan antara struktur-struktur rumah Betang mencerminkan nilai gotong
royong. Untuk mendirikan rumah Betang yang berukuran besar seperti ini maka
masyarakat bergotong royong dengan rasa solidaritas yang tinggi, sehingga
menimbulkan semangat rasa kerja sama dengan gembira dan tidak jenuh bekerja.
Bentuk rumah memanjang dengan beberapa bilik dan satu buah ruang tengah
menunjukkan nilai perdamaian, masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan.

Selanjutnya, Organisasi Ruang, Organisasi ruangan utama (balai parung dan
bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan keseimbangan dan harmoni. Ruang
paling sakral (balai parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah
menandakan bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas.
Nilai pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan
tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta musyawarah. Nilai
kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang luas dan terbuka apa

adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar dan ruang tengah



217

menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat hidup berdampingan
dalam satu atap.

Selanjutnya, Elemen pembentuk ruangan yaitu terdiri dari lantai, tiang, dinding
dan atap. Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan
dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan hewan,
dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut, terdapat
aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai pengurus
lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan usaha untuk
tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap mencari Tuhan
dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar pusu yang merupakan
salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak Ngaju, melambangkan
keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. Dalam analogi tubuh
manusia menurut lambang batang garing, lantai melambangkan kaki. Tiang agung
merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang dari
kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang, keturunan
yang banyak, dihormati, serta berwibawa.

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk
ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis vertikal
yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan berkat
Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan keluhuran.
Atap atau Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, melambangkan hubungan
manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-nilai sakral.

Selanjutnya, elemen pengisi ruang. Elemen-elemen pengisi ruang Huma

Betang terletak pada bagian Alam Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia



218

dengan alam/lingkungan. Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat
dari material alami yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga
melambangkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu
dengan alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang
menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini berarti
bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan jaman yang
mendukung kelangsungan hidup.

Selanjutnya, Elemen Transisi yang terdiri dari pintu, jendela dan tangga. Pintu
dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan hubungan manusia
dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu di luar. Pintu dan jendela
tidak terlalu besar melambangkan sifat yang tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka
dari dalam merupakan usaha pencegahan terhadap serangan musuh. Terdapat jendela
intip yang dahulu digunakan sebagai upaya pencegahan terjadinya serangan musuh.
Pintu dan jendela melambangkan keamanan. Tangga berjumlah ganjil untuk
membingungkan musuh atau yang berniat jahat.

Terakhir, Ragam Hias yaitu Ragam hias terletak pada bagian Alam Atas,
mencerminkan hubungan dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan
keindahan hanya ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena
merupakan penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah
meninggal. Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena
menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta
harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada
ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi,

mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos, juga



219

memperlihatkan arah orientasi magis. Ragam hias yang terletak pada bagian Alam
Atas di dalam rumah sehingga mencerminkan hubungan antara manusia dengan
Tuhan yang diwujudkan dengan penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan
terhadap sesama. Penghormatan terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk
benda langit menceritakan tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan
simbol yang mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada
manusia. Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan
untuk menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga
ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat.

Berdasarkan data di atas dapat dibuktikan bahwa terdapat makna yang
menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak yang menanamkan hidup bersama
dan mencintai alam seperti pada ornament bentuk ruangan, ragam hias dan elemen
pembentuk ruangan. Secara tidak langsung melalui Huma Betang Kkarakter
masyarakat Dayak bisa kita ketahui bahwa mereka masyarakat yang sangat
menghormati kepada sesama dan lingkungan atau alam. Namun tidak hanya sebatas
itu perlunya strukturalisme dinamis yang dikemukakan oleh penulis juga harus
dijelaskan disini, bahwa penafsiran bisa saja berubah sesuai dengan zaman. Seperti
halnya pada perabotan Huma Betang yang sekarang mulai mengikuti modernisasi
tentunya tidak ada yang tahu bagaimana makna yang ada pada perabotan tersebut.
Dengan adanya semiotika dinamis makna tersebut bisa diketahui bahwa masyarakat
yang menggunakan perabotan dari bahan plastic yang awalnya hanya menggunakan
dari kayu dan alam menandakan bahwa masyarakat Dayak terbuka dengan

modernisasi atau dengan perkembangan zaman agar mereka bisa bertahan hidup.



220

Selain itu, penggunaaan listrik dan lampu juga tidak ada makna yang bisa
ditafsirkan melalui orang-orang terdahulu. Dengan adanya strukturalisme dinamis
yang dikemukakan penulis, penggunaan lampu bisa ditafsirkan yaitu bahwa
masyarakat Dayak juga sangat terbuka dengan modernisasi. Hal ini tentunya
dilakukan untuk keberlangsungan masyarakat Dayak untuk hidup.

Strukturalisme dinamis juga bisa memanfaatkan makna yang ada pada Huma
Betang sebagai konflik sosial. Seperti pada ornamen atau bentuk bangunan yang
menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak selalu hidup berdampingan jika hal
tersebut bisa diaplikasikan dalam kehidupan sekarang di era modernisasi tentunya
makna yang ada pada Huma Betang bisa mencegah konflik sosial bukan hanya itu
dalam kehidupan sosial makna huma betang berbeda di era modernisasi. Dulu, Huma
betang adalah pusat interaksi sosia. Setiap keluarga saling membantu, berbagi
tanggung jawab, dan bekerja sama untuk menjaga harmoni dalam komunitas
kecilyangtertutup. Sekarang huma betang bergeser menjadi simbol harmoni dan
toleransi dalam masyarakat yang lebih luas dan kompleks. Nilai kebersamaan
diterapkan dalam kehidupan perkotaan, organisasi, atau institusi yang multikultural.

Selain itu, sekarang Huma betang menjadi simbol filosofi hidup masyarakat
Dayak, yaitu kepatutan, kebersamaan, dan harmoni. Nilai tolerans dan gotong-
royong masih dijaga, tetapi lebih diadaptasi dalam kehidupan modern dan konteks
perkotaan. Berkaitan dengan struktur bangunan Huma Betang tidak lagi digunakan
untuk perlindungan fisik, tetapi lebih sebagal pusat kegiatan budaya, perayaan adat,
atau acara komunitas. Banyak huma betang yang dibangun ulang dengan bahan

modern atau disesuaikan dengan kebutuhan zaman sekarang.



221

Dapat dismpulkan Huma betang di masa lalu memiliki peran praktis dalam
kehidupan masyarakat Dayak sehari-hari sebagai tempat tinggal dan simbol
komunitas. Sementara itu, di masa kini, huma betang lebih banyak memiliki makna
simbolis sebagai identitas budaya dan cerminan nilai-nilai kehidupan bersama yang
masih relevan di era modern. Oleh karena itu sangatlah penting kita mengetahui
simbol-simbol yang ada pada Huma Betang yaitu melalui teori Piers dan
strukturalisme dinamis. Pentingnya mengetahui makna sesuai dengen perkembangan
zaman dan tidak berhenti kepada orang yang membuat tanda berfungsi sebagai bahwa
Huma betang tidak hanya sebatas bangunan fisik yang mempunyai makna filosofis
tetapi juga berguna terhadap kehidupan di era modernisasi seperti sekarang.

4.4.3 Pentingnya Interpretasi Denotasi Dan Konotasi Simbol-Simbol, Artefak,
Ukiran, Dan Relif Pada Huma Betang Dalam Memahami Karakter

Komunikasi Suku Dayak Di Era Modernisasi

Selain Saussure dan Peirce, pemikiran Roland Barthes juga memberikan
kontribusi penting dalam memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya, termasuk
arsitektur, berfungsi tidak hanya sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai
pembentuk ideologi. Barthes, dalam karya-karyanya, seperti yang dibahas oleh
Branston dan Stafford (Branston & Stafford, 2010) dalam The Media Student's Book,
mengembangkan konsep bahwa setiap tanda dalam budaya membawa lapisan makna,
atau yang ia sebut sebagai "denotasi" dan "konotasi". Denotasi mengacu pada makna
langsung atau literal dari sebuah tanda, sementara konotasi merujuk pada makna
tambahan atau tersirat yang muncul dari interpretasi budaya. Barthes (Barthes, 1986)

dalam Mythologies menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam budaya sering kali



222

beroperasi pada level konotasi untuk membentuk mitos yang diterima secara luas
tanpa dipertanyakan.

Secara Konotasi makna Huma Betang bisa kita ketahui dari berbagai bagian
yang ada pada Huma betang. Seperti dalam penentuan arah mata angin, Huma Betang
menghadap Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat Dayak.
Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan magis
terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Arah timur merupakan arah matahari
terbit yang melambangkan sumber kehidupan, semangat kerja keras. Selanjutnya
dalam bentuk bangunan, Struktur rumah Betang mencerminkan pembagian alam.
Bagian atap menggambarkan Alam Atas yang sakral dan melambangkan hubungan
manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang memusat ke atas
mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di Alam Atas. Atap
juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang menudungi bumi.
Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari kepala. Bagian badan
rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat sehari-hari menggambarkan Alam
Tengah yang netral dan melambangkan hubungan antar manusia. Bagian kolong
menggambarkan Dunia Bawah yang menunjukkan bumi yang merupakan tempat
tempat yang memberikan hasil & tempat yang fana. Keterkaitan antara struktur-
struktur rumah Betang mencerminkan nilai gotong royong. Untuk mendirikan rumah
Betang yang berukuran besar seperti ini maka masyarakat bergotong royong dengan
rasa solidaritas yang tinggi, sehingga menimbulkan semangat rasa kerja sama dengan
gembira dan tidak jenuh bekerja. Bentuk rumah memanjang dengan beberapa bilik
dan satu buah ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian, masyarakat bisa hidup

harmonis dan berdampingan.



223

Selanjutnya, Organisasi Ruang, Organisasi ruangan utama (balai parung dan
bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan keseimbangan dan harmoni. Ruang
paling sakral (balai parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah
menandakan bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas.
Nilai pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan
tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta musyawarah. Nilai
kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang luas dan terbuka apa
adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar dan ruang tengah
menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat hidup berdampingan
dalam satu atap.

Selanjutnya, Elemen pembentuk ruangan yaitu terdiri dari lantai, tiang, dinding
dan atap. Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan
dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan hewan,
dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut, terdapat
aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai pengurus
lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan usaha untuk
tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap mencari Tuhan
dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar pusu yang merupakan
salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak Ngaju, melambangkan
keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. Dalam analogi tubuh
manusia menurut lambang batang garing, lantai melambangkan kaki. Tiang agung
merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang dari
kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang, keturunan

yang banyak, dihormati, serta berwibawa.



224

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk
ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis vertikal
yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan berkat
Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan keluhuran.
Atap atau Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, melambangkan hubungan
manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-nilai sakral.

Selanjutnya, elemen pengisi ruang. Elemen-elemen pengisi ruang Huma
Betang terletak pada bagian Alam Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia
dengan alam/lingkungan. Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat
dari material alami yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga
melambangkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu
dengan alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang
menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini berarti
bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan jaman yang
mendukung kelangsungan hidup.

Selanjutnya, Elemen Transisi yang terdiri dari pintu, jendela dan tangga. Pintu
dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan hubungan manusia
dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu di luar. Pintu dan jendela
tidak terlalu besar melambangkan sifat yang tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka
dari dalam merupakan usaha pencegahan terhadap serangan musuh. Terdapat jendela
intip yang dahulu digunakan sebagai upaya pencegahan terjadinya serangan musuh.
Pintu dan jendela melambangkan keamanan. Tangga berjumlah ganjil untuk

membingungkan musuh atau yang berniat jahat.



225

Terakhir, Ragam Hias yaitu Ragam hias terletak pada bagian Alam Atas,
mencerminkan hubungan dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan
keindahan hanya ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena
merupakan penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah
meninggal. Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena
menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta
harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada
ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi,
mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos, juga
memperlihatkan arah orientasi magis. Ragam hias yang terletak pada bagian Alam
Atas di dalam rumah sehingga mencerminkan hubungan antara manusia dengan
Tuhan yang diwujudkan dengan penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan
terhadap sesama. Penghormatan terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk
benda langit menceritakan tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan
simbol yang mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada
manusia. Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan
untuk menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga

ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat.

Berdasarkan data di atas dapat dibuktikan bahwa terdapat makna yang
menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak yang menanamkan hidup bersama
dan mencintai alam seperti pada ornament bentuk ruangan, ragam hias dan elemen
pembentuk ruangan. Secara tidak langsung melalui Huma Betang karakter

masyarakat Dayak bisa kita ketahui bahwa mereka masyarakat yang sangat



226

menghormati kepada sesama dan lingkungan atau alam. Namun tidak hanya sebatas
itu perlunya strukturalisme dinamis yang dikemukakan oleh penulis juga harus
dijelaskan disini, bahwa penafsiran bisa saja berubah sesuai dengan zaman. Seperti
halnya pada perabotan Huma Betang yang sekarang mulai mengikuti modernisasi
tentunya tidak ada yang tahu bagaimana makna yang ada pada perabotan tersebut.
Dengan adanya strukturalisme dinamisme makna tersebut bisa diketahui bahwa
masyarakat yang menggunakan perabotan dari bahan plastic yang awalnya hanya
menggunakan dari kayu dan alam menandakan bahwa masyarakat Dayak terbuka
dengan modernisasi atau dengan perkembangan zaman agar mereka bisa bertahan
hidup.

Selain itu, penggunaaan listrik dan lampu juga tidak ada makna yang bisa
ditafsirkan melalui orang-orang terdahulu. Dengan adanya strukturalisme dinamis
yang dikemukakan penulis, penggunaan lampu bisa ditafsirkan yaitu bahwa
masyarakat Dayak juga sangat terbuka dengan modernisasi. Hal ini tentunya
dilakukan untuk keberlangsungan masyarakat Dayak untuk hidup.

Strukturalisme dinamis juga bisa memanfaatkan makna yang ada pada Huma
Betang sebagai konflik sosial. Seperti pada ornamen atau bentuk bangunan yang
menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak selalu hidup berdampingan jika hal
tersebut bisa diaplikasikan dalam kehidupan sekarang di era modernisasi tentunya
makna yang ada pada Huma Betang bisa mencegah konflik sosial bukan hanya itu
dalam kehidupan sosial makna huma betang berbeda di era modernisasi. Dulu, Huma
betang adalah pusat interaksi sosia. Setiap keluarga saling membantu, berbagi
tanggung jawab, dan bekerja sama untuk menjaga harmoni dalam komunitas

kecilyangtertutup. Sekarang huma betang bergeser menjadi simbol harmoni dan



227

toleransi dalam masyarakat yang lebih luas dan kompleks. Nilai kebersamaan
diterapkan dalam kehidupan perkotaan, organisasi, atau institusi yang multikultural.
Dahulu, makna huma betang Iebih konkret, terkait langsung dengan fungsi fisik dan
komunal sebagai tempat tinggal bersama dan pusat aktivitas masyarakat. Sekarang
maknanya lebih abstrak, menjadi ssimbol nilai-nilai kehidupan seperti persatuan,
toleransi, dan identitas budaya. Huma betang tetap relevan sebagai sumber inspiras
nilai-nilai sosial, meskipun perannya dalam kehidupan sehari-hari sudah berubah.
Oleh karena itu sangatlah penting kita mengetahui simbol-simbol yang ada pada
Huma Betang yaitu melalui teori konotasi denotasi dan strukturalisme dinamis.
Pentingnya mengetahui makna sesuai dengen perkembangan zaman dan tidak
berhenti kepada orang yang membuat tanda berfungsi sebagai bahwa Huma betang
tidak hanya sebatas bangunan fisik yang mempunyai makna filosofis tetapi juga
berguna terhadap kehidupan di era modernisasi seperti sekarang.

Setelah melalui pemahaman konotasi dapat dipahami mitos pada huma betang
bahwa masyarakat suku Dayak mampu membahasakan hubungan mereka dengan
tuhan, alam dan manusia menjadi sebuah mahakarya yang bernama huma betang dan
huma betang merupakan hasil atau produksi tertinggi dari masyarakat suku Dayak
yang bisa dikatakan bahwa huma betang merupakan identitas atau karakter

masyarakat suku Dayak itu sendiri.



228

BAB YV

SIMPULAN DAN SARAN

5.1 Simpulan

Merujuk pada hasil wawancara dan analisis yang telah dilakukan, maka simpulan

dari penelitian ini adalah:

1.

Memahami Huma Betang secara mendalam melalui strukturalisme dinamisme yaitu
kita tidak boleh berhenti pada penafsiran orang yang membuat tanda saja tetapi harus
berlanjut pada penyesusian terhadap zaman. Dapat disimpulkan bahwa melalui teori
Ferdinand de Saussure dan strukturalisme dinamisme melalui Huma Betang
masyarakat Dayak merupakan masyarakat yang sangat menghormati tuhan, alam dan
sesama manusia. Selain itu masyarakat Dayak juga tidak tertutup terhadap
perkembangan zaman, mereka hidup berdampingan dengan perkembangan zaman di
era sekarang.

Huma betang di masa lalu memiliki peran praktis dalam kehidupan masyarakat
Dayak sehari-hari sebagai tempat tinggal dan simbol komunitas. Sementara itu, di
masa kini, huma betang lebih banyak memiliki makna simbolis sebagai identitas
budaya dan cerminan nilai-nilai kehidupan bersama yang masih relevan di era
modern. Oleh karena itu sangatlah penting kita mengetahui simbol-simbol yang ada
pada Huma Betang yaitu melalui teori Piers dan strukturalisme dinamis. Pentingnya
mengetahui makna sesuai dengen perkembangan zaman dan tidak berhenti kepada
orang yang membuat tanda berfungsi sebagai bahwa Huma betang tidak hanya
sebatas bangunan fisik yang mempunyai makna filosofis tetapi juga berguna terhadap

kehidupan di era modernisasi seperti sekarang.



229

3. Sangatlah penting kita mengetahui simbol-simbol yang ada pada Huma Betang yaitu
melalui teori konotasi denotasi dan strukturalisme dinamis. Pentingnya mengetahui
makna sesuai dengen perkembangan zaman dan tidak berhenti kepada orang yang
membuat tanda berfungsi sebagai bahwa Huma betang tidak hanya sebatas bangunan
fisik yang mempunyai makna filosofis tetapi juga berguna terhadap kehidupan di era
modernisasi seperti sekarang.

5.2 Implikasi Teori
5.2.1 Implikasi Teoritis

Studi ini menawarkan sebuah teori baru hasil dari dari kritik terhadap
Strukturalisme ini dapat disebut "Strukturalisme Dinamis." Teori ini menggabungkan
konsep dasar Strukturalisme yang menekankan hubungan antara penanda dan petanda,
tetapi dengan tambahan dimensi kontekstual dan temporal. Strukturalisme Dinamis
memperhitungkan bagaimana makna simbol tidak bersifat tetap, melainkan terus
berkembang dan berubah sesuai dengan interaksi sosial, pengaruh budaya luar, dan proses
modernisasi. Ini berarti, makna dari simbol-simbol dalam Huma Betang dapat berbeda
antar generasi, antar kelompok sosial, atau bahkan dalam konteks waktu yang berbeda.

Dalam Strukturalisme Dinamis, simbol-simbol Huma Betang tidak lagi dilihat
sebagai entitas yang stabil dengan makna tetap. Sebaliknya, simbol-simbol ini dipahami
sebagai bagian dari sistem yang terus berubah, di mana makna mereka dipengaruhi oleh
faktor-faktor eksternal seperti modernisasi, perubahan sosial, dan interaksi dengan
budaya lain. Teori ini memberikan kerangka kerja untuk menganalisis bagaimana makna-
makna baru diciptakan dan diinterpretasikan dalam masyarakat Dayak saat ini, serta
bagaimana simbol-simbol tradisional dapat beradaptasi atau berubah di bawah pengaruh

faktor-faktor tersebut.



230

5.2.2 Implikasi Praktis

Implikasi praktis dalam penelitian ini menyatakan bahwa pentingnya memahami
makna pada Huma Betang menyesuaikan dengan perkembangan zaman tidak hanya
sebatas pada orang yang membuat tanda pada Huma Betang tersebut. Dengan kita
memahami makna menyesuaikan perkembangan zaman, maka makna yang ada pada
huma betang bisa dijadikan pedoman hidup di era modernisasi seperti ini.
5.3 Saran-saran
5.3.1 Saran Akademis

Penelitian ini menemukan beberapa sudut pandang atau perspektif dalam
memandang Huma Betang, maka saran bagi peneliti selanjutnya yang tertarik melakukan
penelitian berkaitan dengan Huma Betang bisa melakukan penelitian mengenai dampak
atau peran falsafah Huma Betang dalam kehidupan masyarakat suku Dayak atau
masyarakat umum di era modernisasi seperti sekarang ini
5.3.2  Saran Praktis

Bagi masyarakat luas diharapkan penelitian ini dapat memberikan pengetahuan
tentang pentingnya memahami makna simbol-simbol secara mendalam dan juga
menyesuaikan dengan perkembangan zaman. Selain itu, melalui penelitian ini diharapkan
masyarakat luas bisa lebih perduli dengan kearifan lokal seperti Huma Betang dan bisa
selalu dilestarikan dan juga bisa mengamalkan pesan-pesan yang berasal dari simbol-

simbol yang ada pada Huma Betang



231

DAFTAR PUSTAKA

BUKU:

Atkin, A. (2010). Peirce’s Theory Of Signs. JSTOR. United States

Ave, & King. (1986). Borneo: People, Land, And History. Oxford University Press.

Bakti, A. F. (2004). Communication And Family Planning In Islam In Indonesia. INIS.

Bakti, A. F. (2021). Konstruksi Moderasi Beragama. PPIM UIN Jakarta.

Barthes, R. (1977). Image-Music-Text, Trans. Stephen Heath (New York: Hill And Wang,
1977), 146.

Barthes, R. (1986). Mythologies Hill And Wang. New York.

Barthes, R. (2007). Membedah Mitos-Mitos Budaya Masa. Jalasutra. Yogyakarta

Bazeley, P. (2020). Qualitative Data Analysis: Practical Strategies.Sage Publication.
United Kingdom

Berkes, F. (2017). Sacred Ecology. Routledge. New York

Bourdieu, P. (1990). The Logic Of Practice: Stanford University Press. Palo Alto CA.

Branston, G., & Stafford, R. (2010). The Media Students Book (5th Ed.). Taylor &
Francis.

Butina-Watson, G., & Bentley, 1. (2007). Identity By Design. Routledge. NewYork

Chan, S. C. (2005). Temple-Building And Heritage In China. Ethnology, 65-79.

Chandler, D. (2022). Semiotics: The Basics. Routledge. New York

Chen, G.-M., & Dai, X. (2014). Intercultural Communication Competence:
Conceptualization And Its Development In Cultural Contexts And Interactions.
Cambridge Scholars Publishing.

Chua, L. (2012). The Christianity Of Culture: Conversion, Ethnic Citizenship, And The
Matter Of Religion In Malaysian Borneo. Springer.

Clifford, J., & Marcus, G. E. (2023). Writing Culture: The Poetics And Politics Of
Ethnography. Univ Of California Press.

Cobley, P. (2010). The Routledge Companion To Semiotics. Routledge London.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative Inquiry And Research Design:
Choosing Among Five Approaches. Sage Publications.

Culler, J. (2005). The Pursuit Of Signs. Ro Utledge. New York

Danesi, M. (2017). The Semiotics Of Emoji: The Rise Of Visual Language In The Age Of
The Internet. Bloomsbury Publishing.

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The Sage Handbook Of Qualitative Research.
Sage.

Derrida, J. (1978). Writing And Difference (University Of Chicago Press).

Dove, M. (2011). The Banana Tree At The Gate: A History Of Marginal Peoples And
Global Markets In Borneo. Yale University Press.

Eco, U. (1986). Semiotics And The Philosophy Of Language (Vol. 398). Indiana
University Press.

Erll, A., Niinning, A., Erll, A., & Niinning, A. (2008). Cultural Memory Studies: An
International And Interdisciplinary Handbook. Walter De Gruyter.



232

Escobar, A. (2018). Designs For The Pluriverse: Radical Interdependence, Autonomy,
And The Making Of Worlds. Duke University Press.

Fetterman, D. M. (2019). Ethnography: Step-By-Step. Sage Publications.

Fiske, J. (2006). Cultural And Communication Studies: Sebuah Pengantar Paling
Komprehensif. Jalasutra.

Flick, U. (2022). An Introduction To Qualitative Research.

Geertz, C. (1973). The Interpretation Of Cultures (Vol. 5019). Basic Books.

Giddens, A., & Sutton, P. W. (2021). Essential Concepts In Sociology. John Wiley & Sons.

Gripsrud, J. (2017). Understanding Media Culture. Bloomsbury Publishing.

Hall, S. (1997). Representation: Cultural Representations And Signifying Practices. (No
Title).

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles In Practice. Routledge.

Helliwel. (2020). Living Kinship In The Pacific: A Dayak Borneo Perspective. Cambridge
University Press.

Jencks, C. A. (1978). The Language Of Post-Modern Architecture. Journal Of Aesthetics
And Art Criticism, 37(2).

Kenney, K., Smith, K., Moriarty, S., & Barbatsis, G. (2005). Handbook Of Visual
Communication: Theory, Methods, And Media. LEA.

Kim, & Gudykunst. (2020). Theories In Intercultural Communication. Sage Publications.
Sage Publications.

King, V. T., Druce, S. C., & Druce, S. C. (2020). Continuity And Change In Brunei
Darussalam. Routledge.

Klein, J. T. (1990). Interdisciplinarity: History, Theory, And Practice. Wayne State
University Press.

Kress, G., & Van Leeuwen, T. (2020). Reading Images: The Grammar Of Visual Design.
Routledge.

Laksono, P. M., & Riwut, T. (2006). Pergulatan Identitas Dayak Dan Indonesia: Belajar
Dari Tjilik Riwut. (No Title).

Lee. (2021). Globalization And Cultural Identity: Understanding The Dynamics Of
Global Integration And Local Response. Routledge London.

Leévi-Strauss, C. (2008). Structural Anthropology. Basic Books.

Lincoln, Y. S., Lynham, S. A., & Guba, E. G. (2011). Paradigmatic Controversies,
Contradictions, And Emerging Confluences, Revisited. The Sage Handbook Of
Qualitative Research, 4(2), 97-128.

Lindell. (2021). Traditional Houses And Modernity In Southeast Asia. Routledge London.

Liszka, J. J. (1996). A General Introduction To The Semiotic Of Charles Sanders Peirce.
Indiana University Press.

Merrell, F. (2005). Charles Sanders Peirce’s Concept Of The Sign. In The Routledge
Companion To Semiotics And Linguistics (Pp. 44-55). Routledge.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1992). Analisis Data Kualitatif (T. Rohendi Rohidi
(Ed.)). Universitas Indonesi Press.

Morley, D. (2006). Media, Modernity And Technology: The Geography Of The New.



233

Routledge.

Murchison, J. M. (2010). Ethnography Essentials: Designing, Conducting, And
Presenting Your Research. John Wiley & Sons.

Normuslim, N. (2016). Kerukunan Antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak Ngaju.
Palangka Raya: Lembaga Literasi Dayak. H, 70.

No6th, W. (1990). Handbook Of Semiotics. Indiana University Press.

Parmentier, R. J. (1994). Signs In Society: Studies In Semiotic Anthropology. Indiana
University Press.

Patton, M. Q. (2002). Qualitative Research And Evaluation Methods. Thousand Oaks.
Cal.: Sage Publications, 4.

Peirce, C. S. (1974). Collected Papers Of Charles Sanders Peirce (Vol. 5). Harvard
University Press.

Petrilli, S. A., & Ponzio, A. (2017). Semanalysis And Linguistics In Julia Kristeva.
Literary Writing, Dialogue, Strangeness. New Semiotics. Between Tradition And
Innovation. Proceedings Of The 12th World Congress Of The International
Association For Semiotic Studies (IASS/AILS), 1481-1494.

Pieterse, J. N. (2019). Globalization And Culture: Global Mélange. Rowman &
Littlefield.

Repko, A. F., Szostak, R., Dan Buchberger, M. P. (2017): Introduction To Interdisciplinary
Studies (Second Edition), Sage, Los Angeles, 426

Rico, M. 1., Hayat, M. A., Susanto, D., & Kom, M. L. (2023). Falsafah Huma Betang
Komunikasi Suku Dayak. Cv. Azka Pustaka.

Riwut, T. (2003). Maneser Panatau Tatu Hiang: Menyelami Kekayaan Leluhur. Palangka
Raya: Pustaka Lima.

Robertson, R. (1992). Globalization: Social Theory And Global Culture.

Rubin, H. J., & Rubin, L. S. (2011). Qualitative Interviewing: The Art Of Hearing Data.
Sage.

Samovar, L. A., Mcdaniel, E. R., Porter, R. E., & Roy, C. S. (2013). Communication
Between Cultures.

Saussure, F. De. (1988). Course In General Linguistics (Linguistik Umum). Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Schwandt, T. A. (2014). The Sage Dictionary Of Qualitative Inquiry. Sage Publications.

Sebeok, T. A. (2001). Signs: An Introduction To Semiotics. University Of Toronto Press.

Short, T. L. (2007). Peirces Theory Of Signs. Cambridge University Press.

Silverman, K. (1983). The Subject Of Semiotics. Oxtord University Press.

Smith. (2019). Indigenous Knowledge, Ecology, And The Politics Of Knowledge. Oxford
University Press.

Smith. (2020). The Power Of Local Knowledge: Indigenous Knowledge And The
Environment. University Of Arizona Press.

Smith, B. M., & Sparkes, A. C. (2016). Routledge Handbook Of Qualitative Research In
Sport And Exercise. Routledge London.

Smith, & Jones, C. M. (2019). Cultural Symbols And Globalization: The Role Of Symbols



234

In A Globalizing World. Oxford University Press.

Smith, P. (2017). Cultural Studies. Companion To Literary Theory, 3, 188-201.
Https://D0i.0rg/10.1002/9781118958933.Ch15

Smith, P., & Riley, A. (2008). Cultural Theory: An Introduction. John Wiley & Sons.

Spradley, J. P. (2016). Participant Observation. Waveland Press.

Tilley, C. Y. (1994). A Phenomenology Of Landscape: Places, Paths, And Monuments
(Vol. 10). Berg Oxford.

Wang, C. (2020). Museum Representations Of Chinese Diasporas: Migration Histories
And The Cultural Heritage Of The Homeland. Routledge.
Wardani, L. K., Sitindjak, R. H. 1., & Nilasari, P. F. (2020). Sustainability Of Betang
House’s Cultural Wisdom In Central Kalimantan. Kne Social Sciences, 46—58.
Waterson, R. (2007). Southeast Asian Lives: Personal Narratives And Historical
Experience (Issue 113). NUS Press.

Wolcott, H. F. (1999). Ethnography: A Way Of Seeing. Rowman Altamira.

Zlatev, J. (2009). The Semiotic Hierarchy: Life, Consciousness, Signs And Language.
Cognitive Semiotics, 4(Supplement), 169-200.

JURNAL:

Ahmadi, E., Utama, A. P., & Apriyanto, I. N. P. (2022). Analisis Falsafah Huma Betang
Sebagai Sarana Rekonstruksi Perdamaian Pasca Konflik Suku Dayak-Madura Di
Kalimantan Tengah. Jurnal Damai Dan Resolusi Konflik, 8(1), 77-91.

Anggraini, G. (2016). Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Pada Masyarakat
Adat Dayak Ngaju. A¢-Turats, 10(2), 91-102.

Apandie, C., & Ar, E. D. (2019). Huma Betang: Identitas Moral Kultural Suku Dayak
Ngaju Kalimantan Tengah. Journal Of Moral And Civic Education, 3(2), 76-91.

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative
Research Journal, 9(2), 27-40.

Chan, S. C. (2005). Temple-Building And Heritage In China. Ethnology, 65-79.

Dakir, D. (2017). Pengelolaan Budaya Inklusif Berbasis Nilai Belom Bahadat Pada Huma
Betang Dan Transformasi Sosial Masyarakat Dayak Kalimantan Tengah. Religio:
Jurnal Studi Agama-Agama, 7(1), 28-54.

Darmadi, H. (2016). Dayak Asal-Usul Dan Penyebarannya Di Bumi Borneo (1). Sosial
Horizon: Jurnal Pendidikan Sosial, 3(2), 322-340.

Ghate, R., Ghate, S., & Ostrom, E. (2013). Cultural Norms, Cooperation, And
Communication: Taking Experiments To The Field In Indigenous Communities.
International Journal Of The Commons, 7(2), 498-520.

Khan, R. F., Igbal, Z., & Gazzaz, O. B. (2012). Communication And Culture: Reflections
On The Perspectives Of Influence. Wulfenia Journal, 19(8), 197-212.

Mardika, I. P., & Astrini, I. N. R. (2020). Komunikasi Budaya Dalam Pewarisan Rumah
Adat Bandung Rangki Di Desa Pedawa Kecamatan Banjar Kabupaten Buleleng.
Danapati: Jurnal llmu Komunikasi, 1(1), 1-15.

Mudjiyanto, B., & Nur, E. (2013). Semiotika Dalam Metode Penelitian Komunikasi.



235

Jurnal Penelitian Komunikasi, Informatika Dan Media Massa — Pekommas, 16(1),
73-82.

Palangka Raya: Lembaga Literasi Dayak. H, 70.

Plotka, W. (2020). From Psychology To Phenomenology (And Back Again): A
Controversy Over The Method In The School Of Twardowski. Phenomenology And
The Cognitive Sciences, 19(1), 141-167.

Pokropski, M. (2015). Timing Together, Acting Together. Phenomenology Of
Intersubjective Temporality And Social Cognition. Phenomenology And The
Cognitive Sciences, 14, 897-909.

Rahmawati, A., Febriyanti, M., & Nurrachmi, S. (2012). Cultural Studies: Analisis Kuasa
Atas Kebudayaan. Jurnal llmu Komunikasi, 2(2).

Riswanto, D., Mappiare-At, A., & Irtadji, M. (2017). Kompetensi Multikultural Konselor
Pada Kebudayaan Suku Dayak Kalimantan Tengah. Jomsign: Journal Of
Multicultural Studies In Guidance And Counseling, 1(2), 215-226.

Smith, T., & Kelleher, F. (2018). *Cultural Identity and the Role of Vernacular
Architecture in the Modern World*. International Journal of Cultural Heritage,
33(3), 198-215.

Simatupang, M., & Beka, M. (2022). Filosofi Huma Betang Dan Keberagaman
Masyarakat Dayak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme
Indonesia, 1(1), 39-47.

Suparno, S., Alfikar, G., Santi, D., & Yosi, V. (2018). Mempertahankan Eksistensi Budaya
Lokal Nusantara Ditengah Arus Globalisasi Melalui Pelestarian Tradisi Gawai
Dayak Sintang. Jurnal Pekan: Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 3(1), 43-56.

SUSANTO, Y. (2015). Dampak Kedudukan Kelembagaan Adat Dayak Kedamangan
Dalam Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008
Tentang Kelembagaan Adat Dayak Di Provinsi Kalimantan Tengah Terhadap Hak-
Hak Masyarakat Hukum Adat Dayak. UAJY.

Suwarno, S. (2017). Budaya Huma Betang Masyarakat Dayak Kalimantan Tengah Dalam
Globalisasi: Telaah Konstruksi Sosial. Lingua: Journal Of Language, Literature And
Teaching, 14, 89. Https://D0i1.0rg/10.30957/Lingua.V14i1.237

Tiaradianti, F. V. (2022). Desain Dan Makna Ornamen Pada Huma Betang Tumbang
Toyoi Di Desa Malahoi Dengan Tinjauan Semiotika Arsitektur. Universitas Atma
Jaya Yogyakarta.

Wardani, L. K., Sitindjak, R. H. I., & Nilasari, P. F. (2020). Sustainability Of Betang
House’s Cultural Wisdom In Central Kalimantan. Kne Social Sciences, 46—58.
Wulandari, S. (2019). Huma Betang: Social Cohesion and Environmental Sustainability

in Dayak Communities. Environmental Science Journal, 22(4), 325-338.

DISERTASI:
Antang, S. M. (2022). Study Naratif Kearifan Lokal Karungut Dayak Ngaju Sebagai
Media Belajar Pendidikan Agama Kristen Di Lingkungan Gereja Kalimantan



236

Evangelis Kecamatan Damang Batu. Universitas Kristen Indonesia.

Tiaradianti, F. V. (2022). Desain Dan Makna Ornamen Pada Huma Betang Tumbang
Toyoi Di Desa Malahoi Dengan Tinjauan Semiotika Arsitektur. Universitas Atma
Jaya Yogyakarta.

Wijanarti, T. (2021). Struktur Naratif Dan Fungsi Tradisi Lisan Sansana Bandar Dalam
Kehidupan Masyarakat Dayak Ngaju Kalimantan Tengah. Uns (Sebelas Maret

University).

UNDANG-UNDANG:
_. (1945). Undang-Undang Dasar Republik Indonesia Pasal 28i Ayat 3. Tentang | dentitas

Budaya.
_. (2009). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 32. Tentang Perlindungan Dan

Pengelolaan Lingkungan Hidup.
(2017). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5. Tentang Pemajuan

Kebudayaan.
_. (2018). Raperda Provimsi Kaimantan Tengah. Tentang Pemeliharaan Budaya,

Bahasa, Keseniaan Daerah Di Kalimantan Tengah.
_. (2008). Peraturan Daerah Provimsi Kalimantan Tengah Nomor 16. Tentang

Kelembagaan Adat Dayak Di Kalimantan Tengah.



237

LAMPIRAN
SURAT IZIN PENELITIAN

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Nomor : 1 T46/USJ-17/N-65/2024
Fenhal © Permohonan [jin Penelitian/'Wawancaru

Kepada Yih
Daftar Terlampir
Di Tempat

Terieing salnm scjahtera dan doa semoga kita semus selalu dibeni kesabaman dan
petunjuk olch Tuhan Yang Maha Esa dalem menjalankan rutinites  sehari-hari
Disampaikan dengan hormat, bahwa yang tersebut di bawnh ini -

Nama - RICO
NIM ¢ 2022630015
Progmm Studi ~ Doktor [mu Komunikas

adalab mabasiswn Program ‘Studi Doktor Timu Komunikasi Sekolsh Pascasarjana
Univeryitas Sahid Jakarta yang sedung menempuh studi dan sedang menyusun Disertas
dengan judul

Kewrifan Lokal Huma Betang sebagal Wajud Karakter Komunikasi Budaya
Suku Dayak di Era Modernisuyi

Schubungan dengan hal tersebut i stas, mohon kirsnya Bapak/Iby berkenan memberi
kesempatan kepada yang bersangkutan untuk melakukan peselftinny wawnncarn.

Demikian hal i disampatkan, atas perkenan dan  kerasamanya  kami  ucaphan
terima kasih,

Jakartn, 13 Seplember 2024
HASCASH 'mUnl'denkam

1. Pertegpol

Sahyd Sedomoan Residesce L2 3 J1 dendersd Sodirmas No 84, Jakcarms Pusat 10220
Telp o (02)) IWG 3T 2HQ T4 Fa  (021) 32 2744 Eonail - shademibpascandtid@yshoo co il Websate | bpcipascsssahilacid




238

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

= 7 . ;
Nomor : 1145/ USH-1TN-652024

Yang bertanda tangan di bawah in: -
Nama . Reikman DP Artonang, SE, Ak, SH, M Bus, Ph D,
Jubatan Direktur Sekoluh Pascasarjana Universitas Sahid Jakarta

Dengan ini menerangkan bahwa yang namanya tersebut di bawah ini
Nama - RICO
NI'M : 2022630015
Program Studi - Doktor [lmu Komunikasi

adalah benar terdaftar sebagal mahasiswa akuf di Sekolah Puscasarjang Universitas
Suhid Jakarta, Semester Ganpl T.A- 20242625 dan telah dinyatakan lulus Sidang
Proposal Disertasi

Demikian Surat Kacr:nxan im dibuat dengan sebennrnya untuk dapat dipergurakan
sebagnimana mestinya

Pertingsal

Sakid Sudome Rewdence L S JL Jeadersd Sudiomas No, 86, Jaharts 1'east 10220
Telp. 4212502 2721, 2002 2726 Fax, - {021) 2902 2744 Ernasal © akodernikpascasabodivyahoo ooid Website : htpo)pesconsabed ac.d




239

LAMPIRAN

INSTRUMEN PENELITIAN

Rumusan Masalah 1 Seperti apa struktur arsitektur Huma

Betang berfungsi dalam membahasakan
karakter komunikasi budaya suku Dayak
di eramodernisasi menurut strukturalisme

Ferdinand de Saussure?

Pertanyaan

Lo

Siapa yang menjadi penanda?
Siapayang menjadi petanda?

Bagaimana masyarakat suku Dayak dan arsitektur bangunan Huma Betang
dalam membentuk tanda?
Apa sgatandayang ada pada Huma Betang?
Apasgjatandayang ada pada Huma Betang yang berfungsi untuk menjelaskan
atau membahasakan karakter komunikasi suku Dayak?
Apakah ada perbedaan maknapada Huma betang di erasekarang dengan zaman
dahulu?
Jika ada, seperti apa perbedaan makna tersebut?
Apakah terdapat pengeruh ketika ada perbedaan makna pada huma betang
dalam hal membahasakan karakter komunikasi budaya suku Dayak?
Bagaimana simbol atau tanda yang terdapat pada huma betang dalam

membahasakan karakter komunikas budaya suku Dayak?




240

INSTRUMEN PENELITIAN

Rumusan Masalah 2 Sejauh mana makna simbol-simbol Huma
Betang dalam mewujudkan karakter
komunikasi budaya suku Dayak di era
modernisasi dipahami berdasarkan

analisis semiotik Charles Sanders Peirce?

Pertanyaan

o

Siapa yang menjadi representamen?

N

Siapa yang menjadi Objek?

3. Bagamanainterpretasi dari hasil hubungan antara masyarakat suku Dayak dan
Huma Betang?

4. Apasgasimbol atau maknayang terdapat pada huma betang?

5. Apa sga simbol atau makna yang terdapat pada Huma betang yang
interpretasinya dapat mewujudkan karakter komunikasi masyarakat suku
Dayak?

6. Di era modernisasi, apakah terdapat reinterpretasi pada makna atau simbol
huma betang?

7. Jka terdapat, apakah terdapat pengaruh dalam mewujudkan karakter

komunikas budaya suku Dayak?




241

INSTRUMEN PENELITIAN

Rumusan Masalah 3 Mengapa interpretasi denotasi dan

konotasi ssimbol-simbol, artefak, ukiran,
danrelif padaHumaBetang penting dalam
memahami karakter komunikasi suku

Dayak di eramodernisasi?

Pertanyaan

. Apasgjamakna denotasi yang terdapat pada bangunan huma betang?

. Apasgjamakna konotasi yang terdapat pada bangunan huma betang?

. Apasgjamitos yang terdapat pada bangunan huma betang?

. Bagaimana makna denotasi dan konotasi pada huma betang dalam memahami
karakter komunikasi suku Dayak?

. Bagaimana Mitos dalam huma betang digunakan dalam memahami karakter
komunikasi budaya suku Dayak?

. Apakah terdapat perbedaan makna dari makna denotasi dengan makna konotas
pada bangunan Huma betang?

. Jika ada perbedaan, apakah terdapat pengaruh pada memahami karakter

komunikasi suku Dayak?




242

LAMPIRAN
KUNJUNGAN DAN PENGGALIAN DATA LOKASI PENELITIAN DAN




243

SEK;E;_T.A.#RMT
DPK(FFRDAYAKS

KECAWATLT 3B T




244




245




246




247




248

LAMPIRAN
SK SIDANG DAN BERITA ACARA SIDANG PROPOSAL DISERTASI

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

T P
Nomeor : | 1117US)-| 7/N-50/2024

Tentoeg

TIM PENGUJI SIDANG PROPOSAL
PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU KOMUNIKAS|
SEKOLAH PASCASARJANA UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Direktur Sekolah Pascasarjana Universitas Sahid jakarta

Menimbang : | Batrwa salsh satu tahapan untuk menyelesalkan Program Studi
Universitas Sahid Jakarea adalah Sidang Proposal;
1 Bahwa untuk maksud tersebut, perlu ditetapkan Tim Perguji Sidang
Proposal dan dierbickan Surat Keputusaneya,

Mengingat : |. Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003, tsrtang Sistem Pendidikan
Nasonal;
2. Undarg-undang Nornor 12 Tabun 2012, tentang Pandiclian Tinggi:
3. Permendikbod NoJ Tahen 2020 Tenwmng Standar Nasiosal
Perguruan Tinggi;
4. Statuca Unversitas Szhid hkara;
S. Surat  Keputusan  Ketwa Umwm  YS]  Nomor

025/ Ketumn/YSJ/Kpts /V/2024, wentang Pengangkatan Direktor
Sakolh Pascasarfana Usanid Jakarta Masa jabatan 2024 - 2028,

MEMUTUSKAN

Portama : Monetapian pelaksanaan Ujian Sidang Proposal mahasiswa Program Studi
Doktor limw Komunikasi Sekolah Pascasarfana Universias Sahid [akara di
bawah ini :

Nama/NPM ;| RICO / 2022630015

Judul Diseruasi : Keartfan Lokal Huma Beting sebagai Wojud Karakter
Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi

HarlTanggal | Jum’at, 6 September 2024

Jm 1 13.30 - Selesa)

Satxd Sadireun R Lo Y 0 dndorad Sk BN WA Jaares Pyt 122211
Telp ;(020) 2902 2725, 2500 1728 Fax (001 29092 2744 Rl slondersdipaucma i dgrahog oo &f Website - by pascassalvgl bc




249

Kedua : Menetapkan Tim Penguji Ujan Sidang Proposal sebagaimama tersebus
pada butir pectama di acas adalah dengan susunan sabagai berikue :

I Prof. Andi Faisal Baks), MA. PhD. : Ketwa Skdang/Promotor
2 Dr Frengki Napitupuhs MSL :  PengujlCo-Promotor
3. Prof. Dr, Muhammad Khairil M, i Pengull

4. Dr.Tits Widaningsih, MSi : Panguil

5. Dr. Dudi Ikandar, $.Ag, M1 Kom. : Pangui)

6 Dr. Hayy Linianawsti, MSi, : Sekrutiris Sidang

Ketiga ¢ Tim Penguji bertugas melaksanakan Ujian Sidang Proposal sesusl dengan
kaidah dan etika kellmuan berdasarian bidangnya.

Keempat  : Segalr sesvatu meayangkut hak dan kéwajiban yang timbul berkaitan
Keputusan inl akan datur dan ditetapkan kemudian sebagaimana
ketentuan yang berfakou ¢ SPs Universitas Sahid jakaro;

Kelima : Apabila di kemudian hari terdagat kekelinan daim keputusan ind, maka
akan dipertaiki sebagaimana mesticya.

Dretapkandi: JAK ARTA

i¢
i

Fadad fad Rescrese L1 § A, Jerdered Sudh N 5, Jaarte Passt 10200
Tefp < (070) 2962 2770, 22 2704 Foan, (01 D00 744 bl - shackereily b yatun co al Welnats | Mg peacanacbed s xl




250

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA
Nomor ¢ 11HTOMUSE I 7IN-S02024
Perital  : Undangan Penguii Sidang Proposal
KepadaYth,,
|, Prof. Andi Faisal Bakel, MA, Ph.D. ! Keow Sidang/Promogor
2. Dr. Fronghi Naplupudu, M.SI, i Pengui'Co-Promotor
3. Prof. Dy. Mubammad Khairil, M.5i, i Panguji
4. Dr. Tl Widaningsih, M5, 1 Panguii
5, Dr, Dudi hksndar, SAg, M1Kom. 1 Penguji
6. Dr, Fayu Lusianawati, M.Si, 1 Sekretaris Sidang
cb-'l’cmpnt

Teriring salam sejahters dan doa semoga Tutun YME senantiasa
memberikan kesabaran dan kekuatan kepada kita semua dalam menjatinkan
tugas dan alaifitas sehari-hart,

Berkeraan dengan Sidang Proposal mahasiswa Program Studi Doktor Bimu
Komunilasi Sekolah Pascasarmna Universitas Sabid hikares, ato rama
RICO, NPM. 2022630015 dangan hormar laml karaplan kesedixin
Bapal/ibu sebagal pengu|i pads -

Marl{Tanggal : Jum'ac, 6 Septamber 2024

Jam £ 13.30 - Selesai

Peliksanaan  ; Online (aplikasi 200m)

Meeting ID  : 698 467 7426/Passcode; DIK)

Demikan undangan ini disampalkan, atas perkenan dan kerjasamanya kami

ueapkan werimakasih
AReikman DP
TJembusan Yth:
I, Ka, Prodi. DIK:
2. Pertinggal
Satsd Sadireo Ressicece L1 % JL dgndod Seslarege Mo W0, Skt Ponse L2211

Teip ; (0251 2902 2723, 2500 2728 Puns N1 3300 IT44 o] - doadernd e M vatiog oo 1 Wbty | b\ pascasaed ilac W




251

Sekolah Pascasarjana Form : DIK-009-00
Universites Sahid Jakarta
BERITA ACARA SIDANG PROPOSAL
Penandatangan di bawah mi menyatakan bahwa:
Ujian : Sidang Proposal
Program Pendidikan: Strata Tiga (S-3)
Program Studi . Doktor Himu Komunikas
Harifeanggal ¢ Jum'av'é September 2024
Waktu ¢ 13.30-sclesai
Pefaksanaan : Secara Onlme
Peserta Sidang
Nama : RICO
NIM i 2022630015
Judul Proposal : Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karakter Komunikasi
Budaya Suku Dayak di Era Modemisasi
Nilai Sidang
Now Jabatan Nama Nilai Tanda Tangan
Ketua RN .
I | Sidang! Prof. Andi Faisal Bakt, MA,, Ph.D. 82 /f’ﬁ i‘f
Promotor A
PengujilCo- ] :
2 Pro r Dr. Frengks Napitupulu, M.S. 8l N V
3 | Penguji Prof. Dr. Mubammad Khairil, M.Sc 84 k"{‘— ——t
4 | Penguj Dr. Tit Widaningsih, M. 79 - E:,ff;‘/
Y
5 | Penguji Dr. Dud Iskandar, SAg., MIKom. 80 i,
Jumiah Nalai | Jumiah Nilas 406
Rata-rata Rata-rata 81,2
Sckretaris Dr. Hayu Lusmnawati, M.SL. S (T
Hasil Ujian : ;
Lulus, dengan nifai = (dalam angka) ; (datam huruf)
Tidak Lulus/™engulang
Mengetahui Jakarta, 6 Seprember 2024

Ka. Prodi DIK




252

N\ Sekolah Pascasarjana Form : DIK-009-00
' Universites Sahid Jakarta
DAFTAR HADIR SIDANG PROPOSAL
Nama ¢ RICO
MM : 2022630015
Program Studi ¢ Doktor limu Komunikasi
SK. Dir. SPs-Usahid : 111 1/US)17/N-502024
HarifTanggal ¢ Jum'at, 6 Seprember 2024
I. Mahasiswa )
Nama \ NIM Tanda Tangan
~ '23.‘"'
RICO 2022630015 '3' >
! | ',‘
2. Tim Penguji
No. | Jabatan Nama Tanda Tangan

Ketua P o e
| | Sidang! Prof. Andi Faisal Bakti, MA., Ph.D. /“ﬁﬁf
Promotor

2 | PenguilCo- | o eki Napitupulu, ML

Promotor
3 | Penguji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. :t’i—__;_ 2
Pl |- Dr. Titi Widaningsih, M.Si. ’ [itfg
5 | Penguii Dr. Dudi Iskandar, SAg. M.|Kom. e g8
= e
/.l "'-"il' hy |
6 | Sekretaris | Dr. Hayu Lusianawan, M St L Ve WS b
Jakarta, 6 September 2024
Ketua Sidan



253

LAMPIRAN
SK SIDANG SIDANG DATA DISERTASI

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Nomor < 141 11US)-17/N-50/2024

Tentong

TIM PENGU)I SIDANG DATA
PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU KOMUNIKASI
SEXKOLAH PASCASARJANA UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Direktur Sekolah Pascasarfana Universitas Sahid Jalarta

Menimbang © |, Bawa sah satu mhipan unode menyelesaikan Program Studi
Doktor #mu Komunikasi bagi mahasiswa Sckolihy  Pascasarjana
Universitas Sahid akarea adalah Sidang Daca;
2. Bibwa unuk maksud tersebut, parly ditetapian Tim Penguii Sidang
Data dan diterbitkan Surat Keputusarya

Mengingat : | Undang-undang Nomer 20 Tahun 2003, weneang Sissem Peedidikan
Nasional: '
2. Undang-undirg Nomar 12 Tahun 2013, tortang Pandidikan Tinggl:

3. Feraturan Menten Pendidikan, Kebudayaan, Rises dan Teknologi No.
53 Tahun 2023, tencang Penjaminan Mutu Pandidikan Tingel;

4. Statuta Uriversitas Sahid Rkart;

5.%rat Kepenusan Kewa Umem YS)  Nomar
025/Ketuen/YS)Kpes/VI2024, reetang Pangangiatan Birekour Sekolah
Pascasarana Usahid fskare Mas Jabatan 2024 - 2028,

MEMUTUSKAN

Pertama  : Menetaphkan pelilcargan Ujan Sdarg Data mahasiswa Progeam Saudi
Daksor By Koemunilas Sekolah Pascasarjana Universitas Sahid fJakarta di
bawah il
Nama/NIM RICO / 2023630015
Judul Diserwasi - Keanfan Lokal Mamo Betong Sebagal Wujud Karakuer
Komunikasi Sudiys Suku Daysk i Ern Modernisasi

HariTangga!  : Junar 27 Desember 2024

aaba:l Sest Siderace L1 S 1L 1 feali No 86, dans Pew 10220
Telg (0013 2902 ITIL 2900 2734 Fax | (0311 2902 7766 Narail! shadempascasdaiiysboo oo id Wabaho - bopo pascassabidacd




254

Kodua :HmpbnhmwumsmubmmMM(poa
‘butie portarma o 2tas adalah dengan susuran sebagal berfkut -

1. Prof Andi Faisal Bakel MA Ph.D. I Ketua Sicang/Promotor
2 Dr. Frerghi Napicupulu, MS| 1 PenguiliCo-Promotor
3. Prof. Dr. Mohammad Khaiil, MSi, : Perguj

4 Dr.Dra. T Tid Widaningsih, MSL : Fergu

5. Dr. Dudi lkandar, $.Ag,, M.|.Kom : Pengujl

6. Prol. Dr, H Ahnad Shududin, MSL ¢ Penguji

7. Dr.Mayu Lusianawati, M5, * Sekretaris Sidang

Kotiga ;nmwnmmmuulmmmnmm
kaidah dan etika keilmyan berdasarkan bidangnya.

Keampat - Segila sesaty menyangkut hak dan kewajiban yang timbul berkaman
Keputusan Iné akan danr dan detapkan kemudian sobagalman
ketentuan yang bertaky di SPs Universias Sahd Jakaru:

Kelima  : Apabils ii kemudian hari tardapat kekeliruan datim keputusan Wi maks
akan dipertrikl sebagaimana mestinya,

Duenaplandl JAKARTA

Padaunggal 9 Desember 2024
Sekolah Pascasarjans Usshid fakarta
Direktur

Reikman 0F Ari S8, Ak., 5.H., M.Bus., m}

Sabid Sodimes Revideoce L1 & 11 Tendend Sudioas No. os,}mmm
EPp 01 3N TTIL T P 0300 PR 044 Bread - skadarikpuscasbidinyein M Webete | bap el s id




255

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Nomor = [412/U5)-17/N-60v2024

Perihal - Undangan Penguji Sidang Data

Kepada Yoh.,
I Praf. Andi Faisal Bakes, MA, Ph D). ¢ Keua Sdang/Promotor
2 Dr. Frengki Napitupulu, M), ¢ Perguil Co-fromoror
3. Prof, Or. Mukammad Khaird, M.Si, : Penguj
4 Dr. Dra T, Tiei Widandagsih, MSL : Penguy
5 Dr. Dodi lhandar, SAg. MiKom. : Pergay
6 Frof. Dr. H, Ahmad Sitabudin, M $1 Pengull
7. Dr. Hiyu Lusbirawad, MS1. : Sekretaris Siding
(L 8
Tompat

Teriring sslam sefantera dan  doa semoga Tuban YME senantizss
memberikan kesabaran dan lekuatan kepads ko semua dalsm menjalankan
fagas dan akeifitas sehart-harl

Berkenaan dengan Silang Dats mahasiswa Program Studi Doktoe N
Komundas Sekolsh Pascasarjana Universicat Sahid Jakarma ats nams
RICO, NIM, 2022630015 dengin hormar kamv harapian kesediaan

Bapald/lbes sebagai pongufi pads |
HariiTanggsl - Jum'ac, 27 Desember 2024
Jam £ 09.00 ~ 11.00 Wig

Pelaksanaan  ; Onkee (apiikesi 20om)
Meeting 1D ; 698 467 7426/Passcede: DIK

Demikian undingan ini disampalkan, atas perkeasn din kerjisamaaya kami
ucapkan cermakasih.
Jkara, 9 Cesamber 2024
Sekofah Pascasarjans Usshid kiarn

’ sb”o; “Om' Ph-o.*

Tembausan Yih:
L. Ka Prodi. DIK;
1 Pertinggal

Saded Sedirem Residarca L2 4 1 Jondiers Saboman Mo WA Takarss Pt J2X)
Telp (RLIS28Q 27T0, 2002 2724 Fun, | g2 T4 Evad | ahadrend hpesvassladit vahbvoon id Websde . digu - pasimesalid se i



256

LAMPIRAN

Hasil Cek Plagiasi dengan Turnitin

DISERTASI DIK RICO 2022630015_FINAL3.pdf

ORIGINALITY REPORT

20, 19. o v

SIMILARITY INDEX INTERNET 50URCES PUBLICATIONS STUDENT PAPERS

PRIMARY SOURCES

:::tigniliitsnéiiien-palangkaraya.ac.id 4%
e iajyacid 2%
it 1o
i e <15
2P0 5 dpmacie <T%
donel bl <T%
e ol <1
ity <1
geagyar <T%




257

BIODATA
Nama : Rico
Tempat Tanggal lahir : Saka Tamiang, 21 Desember 1994
Status : Menikah
Email : ricoaje. 1994@gmail.com
Sinta ID : 6879588
Google Scolar ID : wvax-jJ0AAAAJ&hl
NIDN Dosen : 1121129401
NUPTK Dosen : 7553772673130213
Pendidikan

* SD Negeri 1 Saka Tamiang (2000 s/d 2006)

= SMP Negeri 1 Kapuas Barat (2006 s/d 2009)

= SMA Negeri | Kapuas Barat (2009 s/d 2012)

* Sarjana (2012 s/d 2017) Universitas Muhammadiyah Palangkaraya Sarjana
Pendidikan Guru Sekolah Dasar

* Magister (2020 s/d 2022) Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad Al
Banjari Banjarmasin Magister [lImu Komunikasi

= Doktoral (2023 s/d 2025) Universitas Sahid Jakarta Doktor Ilmu Komunikasi

Pekerjaan
= 2012s/d2013 Guru SD Honorer
= 2013s/d2014 Koordinator Mandor PT. ASIH Amanah Grub
= 2014 s/d2015 Kepala Gudang PT. ASIH Amanah Grub
= 2015s/d 2016 Accounting Kebun PT. ASTH Amanah Grub
= 2016 s/d 2020 Kasie Administrasi PT.ASIH Amanag Grub
= 2020 s/d 2023 Kepala Tata Usaha PT. ASIH Amanag Grub

= 2024 s/d Sekarang  Dosen Tetap Yayasan UNISKA MAB Banjarmasin

Penelitian

= Pengembangan Budaya Berbasis Kearifan Lokal di Kabupaten Tanah Bumbu —
BAPPEDA Tanah Bumbu 2023

» Pendidikan Vokasi Untuk Meningkatkan Sumber Daya Manusia Yang Unggul D1
Kabupaten Tanah Bumbu — BAPPEDA Tanah Bumbu 2024

= Perubahan Sosial Dan Identitas Budaya: Studi Fenomenologi Hilangnya Identitas
Suku Banjar Pada Generasi Gen Z — APBU UNISKA 2024



Pengabdian

258

» Pemberdayaan Masyarakat Anti Hoax Sebagai Upaya Pencegahan Konflik
Indentitas Di Desa Semangat Dalam — APBU UNISKA 2024
= Peran Kepemimpinan Dalam Menghadapi Tantangan Gen Z — STAI Kuala Kapuas

2024

=  Editor Jurnal Mutakallimin Prodi Ilmu Komunikasi FISIP UNISKA MAB
Banjarmasin Terakreditasi Sinta

Pubikasi Karya
-  Buku

Pandemi Tak Kenal Kompromi - 2021
Falsafah Huma Betang Komunikasi Suku Dayak - 2023

- Prosiding

Prosiding Internasioanl : Social Changes and Cultural Identity: A
Phenomenological Study of The Loss of Banjar Tribal Identity of the
Gen Z Generation — 2024

- Jurnal Ilmiah

l.
2.

10.

11.

12.

13.

Kesalah Pahaman Komunikasi Suku Dayak dan Suku Banjar

The Role Of The Dayak Mandau Dance In Cultural Communication
In The Modern Era

Komunikasi Sebagai Alat Kontrol Sosial: Analisis Kritis Berdasarkan
Pemikiran Friedrich Pollock

Komunikasi Pendidikan dan Vokasi dalam Meningkatkan Kualitas
Pengetahuan Enterpreuniship Peserta Didik Sekolah Menegah
Kejuruan

The Sinoman Hadrah Cultural Communication of Banjar Tribe as
Islamic Media and Art for Welcoming Sei Teras Honorary Guest
Regulasi dan Keadilan Sosial: Strategi Perlindungan Pengguna Media
Sosial Dalam Konteks Kapitalisme Digital

Web-Based Learning Media for Distance Education A Review
Implementasi Komunikasi dan Ilmu Sosial Dasar Bagi Mahasiswa
STAI Kuala Kapuas di Era Globalisasi

Pengaruh Lingkungan Kerja Terhadap Semangat Kerja Pegawai Pada
Kantor Kecamatan Kapuas Kuala

Huma Betang Philosophical Values In The Character of Dayak
Cultural Communication

Corporate Management Organization Communication To From Staff
HR Innovation In Tidal Swamp Land Management

Marketing Communication Strategy In Increasing Sales Property In
Pesona Purnama Handil Bakti Residential Complex

Hong Kong Public Social Communication Strategies in a
Demonstrastion Againt the Proposed Extradition Law



259

14. Implementation Strategy of Integrated Marketing Communication
(IMC) to Improve Company Image: Case Study on PT. Anugerah
Sawit Inti Harapan

15. Pengembangan Kearifan Lokal Dan Budaya Tradisional Di Kabupaten
Tanah Bumbu: Studi Kasus Implementasi Model Komunikasi
Pembangunan Partisipatif

16. Membangun Kesadaran Tentang Dampak Penggunaan Media Sosial
Melalui Lterasi Digital Di Pondok Pesantren Banjarbaru

17. Pemberdayaan Masyarakat Anti Hoax Sebagai Upaya Pencegahan
Konflik Identitas di Desa Semangat Dalam

18. Komunikasi Pendidikan dan Enterpreunersip

19. Manajemen Inovasi Sumber Daya Manusia dalam Pengelolaan Lahan
Rawa Pasang Surut di PT.ASIH

- HAKI
» Falsafah Huma Betang Komunikasi Suku Dayak — 2024

Hobi : Memancing, Mendengarkan Moratal, Tenis Meja, Menulis

Motto : Tidak ada yang mustahil di dunia ini selagi kita mau berikhtiar

dan berdo’a maka yakinlah kita pasti bisa



