






Sekolah Pascasarjana      Form : DIK-009-00 

Universitas Sahid Jakarta 

 

 

BERITA ACARA SIDANG DATA 

 

Penandatangan di bawah ini menyatakan bahwa: 

Ujian :  SIDANG DATA 

Program Pendidikan :  Strata Tiga (S-3)  

Program Studi :  Doktor Ilmu Komunikasi 

Hari/tanggal :  Jum'at/27 Desember 2024 

Waktu :  08.00 WIB - selesai 

Pelaksanaan :  Secara Online 

 

Peserta Sidang  : 

Nama :   RICO 

NIM :   2022630015 
Judul Proposal : Kearifan Lokal Huma Betang Sebagai Wujud Karakter Komunikasi 

Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi 

 

Nilai Sidang : 

No. Jabatan Nama Nilai Tanda Tangan 

1 

Ketua 

Sidang/ 

Promotor 

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 87   

2 
Penguji/Co-

Promotor 
Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. 86   

3 Penguji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. 85   

4 Penguji Dr. Dra. T. Titi Widaningsih, M.Si. 81  

5 Penguji Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.I.Kom. 84   

6 Penguji Prof. Dr. H. Ahmad Sihabudin, M.Si. 84   

 Jumlah Nilai Jumlah Nilai 507  

 Rata-rata Rata-rata 84,5  

 Sekretaris Dr. Hayu Lusianawati, M.Si. 
 

Hasil Ujian : 

       Lulus, dengan nilai :       (dalam angka) ;        (dalam huruf) 

        Tidak Lulus/Mengulang 

Mengetahui 

Ka. Prodi DIK 

 

 

 

 

Dr. Ridzki Rinanto Sigit, MM. 

Jakarta, 27 Desember 2024 

Ketua Sidang 

 

 

 

 

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 

 



Sekolah Pascasarjana      Form : DIK-009-00 

Universitas Sahid Jakarta 

 

 

DAFTAR HADIR SIDANG DATA 

 

Nama  :  RICO 

NIM  :  2022630015 

Program Studi  :  Doktor Ilmu Komunikasi 

SK. Dir. SPs-Usahid  :  1411/USJ-17/N-50/2024 

Hari/Tanggal  :  Jum'at, 27 Desember 2024  

 

1. Mahasiswa  

Nama  NIM Tanda Tangan 

RICO 2022630015 

  

 

2. Tim Penguji 

No. Jabatan Nama Tanda Tangan 

1 

Ketua 

Sidang/ 

Promotor 

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D.   

2 
Penguji/Co-

Promotor 
Dr. Frengki Napitupulu, M.Si.   

3 Penguji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si.   

4 Penguji Dr. Dra. T. Titi Widaningsih, M.Si.  

5 Penguji Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.I.Kom.   

6 Penguji Prof. Dr. H. Ahmad Sihabudin, M.Si. 
  

7 Sekretaris  Dr. Hayu Lusianawati, M.Si. 
  

 

Jakarta, 27 Desember 2024 

Ketua Sidang 

 

 

 

 

 

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 

 



i 
 

 
 

KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG SEBAGAI WUJUD 

KARAKTER KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK  

DI ERA MODERNISASI 

 

DISERTASI 

 

Disertasi ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh  

gelar Doktor pada Program Doktor Ilmu Komunikasi 

 

 

 

 

 

 

 

 

Disusun Oleh: 
RICO 

2022630015 
 

 
 
 

PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU KOMUNIKASI 
SEKOLAH PASCASARJANA  

UNIVERSITAS SAHID JAKARTA 
 2024  

 



ii 
 

 
 

 

 
 
 
 
 
 

SEKOLAH PASCASARJANA 
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA 

PROGRAM DOKTOR ILMU KOMUNIKASI 
 
 
 

PERNYATAAN ORISINALITAS 

Dengan ini, saya menyatakan bahwa Disertasi ini adalah sepenuhnya hasil karya saya 

sendiri yang telah mengikuti ketentuan-ketentuan dalam penulisan karya ilmiah. 

Apabila di kemudian hari ditemukan hal-hal yang dapat dikategorikan sebagai 

tindakan plagiarisme, saya siap menerima sanksi sesuai dengan ketentuan yang 

berlaku. 

 

 

Jakarta,     Desember 2024 

 
 
 
 
 
 

RICO 
NIM. 2022560015 

 

 

 



iii 
 

 
 

LEMBAR PERSETUJUAN DISERTASI 

 

Judul Disertasi  :  Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud   

   Karakter Komunikasi  Budaya Suku Dayak  

   di Era Modernisasi 

Nama   :  Rico 

NPM   :  2022630015 

Program Studi  :  Doktor Ilmu Komunikasi 

Konsentrasi  :  Komunikasi Media 

 

SEKOLAH PASCASARJANA 

UNIVERSITAS SAHID JAKARTA 

 

1. Promotor :  
Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., 

Ph.D  

(                                         ) 

  

2. Co Promotor: 
Dr. Frengki Napitupulu, M.Si 

(                                         ) 

 
 

 

       Ketua Program Studi DIK Sahid 

Jakarta,     Desember 2024 
 Direktur SPs Sahid Jakarta 

 

 

 

Dr. Ridzki Rinanto Sigit, MM 

 

 

 

Reikman DP. Aritonang, SE., Ak., SH., M.Bus., Ph.D 

 



iv 
 

 
 

KATA PENGANTAR 

Puji dan syukur saya panjatkan kepada Allah SWT atas rahmat dan karunia-Nya, 

sehingga Disertasi penelitian komunikasi kualitatif ini dapat diselesaikan dengan baik. 

Disertasi ini berjudul “Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karakter 

Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi”. Ucapan terima kasih kepada 

Promotor Bapak Prof. Andi Faisal Bakti, MA., Ph.D, Co Promotor Bapak. Dr. Frengki 

Napitupulu, M.Si, Direktur Pascasaraja Bapak Reikman DP. Aritonang, SE., Ak., SH., 

M.Bus., Ph.D, Kaprodi Doktor Ilmu Komunikasi Bapak. Dr. Ridzki Rinanto Sigit, MM, 

orang tua dan saudara-saudara tersayang, terutama Ibu tercinta yang tidak pernah lelah 

memberikan semangat perjuangan dalam menempuh pendidikan, istri dan anak-anak 

tercinta, serta seluruh Dosen, Tenaga Kependidikan dan teman-teman mahasiswa 

Doktor Ilmu Komunikasi angkatan 30 yang telah memberikan dukungan, masukan, dan 

motivasi sehingga Disertasi ini dapat terselesaikan. 

Saya menyadari bahwa Disertasi ini masih memiliki kekurangan, meskipun telah 

diusahakan dengan sebaik mungkin. Hal ini semata-mata disebabkan oleh keterbatasan 

kemampuan dan kekhilafan dari saya. Namun, saya berharap masukan dari semua pihak 

yang terlibat dapat membantu saya menyempurnakan Disertasi ini sehingga layak untuk  

memperoleh gelar Doktor Ilmu Komunikasi dari Universitas Sahid Jakarta.  

 

Jakarta,  Desember 2024 

 

 

      
RICO 

         2022630015 
 
 



v 
 

 
 

SEKOLAH PASCASARJANA 
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA 

PROGRAM DOKTOR ILMU KOMUNIKASI 
 

RICO, NIM 2022630015 
 

KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG SEBAGAI WUJUD KARAKTER 

KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK DI ERA MODERNISASI 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengidentifikasi masalah utama berupa penurunan pemahaman dan 

praktik Huma Betang di kalangan generasi muda suku Dayak, yang secara signifikan 

mengancam kelestarian komunikasi budaya mereka di tengah arus modernisasi yang 

semakin kuat. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis, menggali dan 

mengembangkan struktur arsitektur dan simbol-simbol Huma Betang dapat 

dipertahankan dan dilestarikan secara efektif untuk menjaga identitas budaya suku 

Dayak serta untuk meningkatkan solidaritas sosial di antara anggota komunitasnya. 

Pernyataan penelitian ini menyatakan bahwa pelestarian struktur dan  simbol-simbol 

Huma Betang merupakan elemen kunci dalam upaya menjaga komunikasi budaya suku 

Dayak yang khas, terutama di tengah perubahan sosial dan budaya yang cepat terjadi di 

era modern ini. Teori semiotik Ferdinand de Saussure menjadi grand teori dalam 

penelitian ini dan analisis semiotika Charles Sanders Peirce serta denotasi dan konotasi 

Roland Barthes diterapkan untuk memahami makna mendalam yang terkandung dalam 

penanda dan petanda, serta dalam ikon, indeks, dan simbol yang terdapat dalam elemen 

arsitektural dan ornamen Huma Betang. Metodologi dalam penelitian ini adalah 

paradigma interpretif, metode kualitatif analisis semiotika, dengan pendekatan 

transdisipliner, yang mencakup perspektif ilmu komunikasi, sosiologi, dan antropologi 

etnografi, bertujuan untuk mengungkap makna budaya dan interaksi sosial yang secara 

kolektif membentuk realitas masyarakat Dayak. Analisis data menunjukkan bahwa 

integrasi struktur dan simbol-simbol Huma Betang dalam pendidikan dan pemahaman 

budaya sangat penting untuk memastikan keberlangsungan pengetahuan dan identitas 

budaya suku Dayak. Kesimpulannya, penelitian ini menekankan pentingnya 

pengembangan strategi konservasi simbolik dan pendidikan budaya yang berkelanjutan 

guna menjaga karakter komunikasi suku Dayak serta memperkuat identitas budaya 

mereka di tengah tantangan modernisasi yang terus berkembang. 
 
Kata Kunci: Simbol, Struktur, Huma Betang, Suku Dayak, Komunikasi Budaya, 

Modernisasi 
 

 



vi 
 

 
 

GRADUATE SCHOOL 
SAHID UNIVERSITY JAKARTA 

DOCTORAL PROGRAM IN COMMUNICATION SCIENCE 
 

RICO, NIM 2022630015 
 

Huma Betang Local Wisdom as a Character Form of Dayak Cultural 

Communication in the Modernization Era 
 

ABSTRACT 

This research identifies the main problem in the form of a decline in the understanding 

and practice of Huma Betang among the younger generation of the Dayak tribe, which 

significantly threatens the preservation of their cultural communication amidst 

increasingly strong modernization currents. The aim of this research is to analyze, 

explore and develop the architectural structure and symbols of Huma Betang that can 

be maintained and preserved effectively to maintain the cultural identity of the Dayak 

tribe and to increase social solidarity among members of the community. This research 

statement states that preserving the structure and symbols of Huma Betang is a key 

element in efforts to maintain the distinctive cultural communication of the Dayak tribe, 

especially in the midst of rapid social and cultural changes occurring in this modern 

era. Ferdinand de Saussure's semiotic theory is the grand theory in this research and 

Charles Sanders Peirce's semiotic analysis and Roland Barthes' denotation and 

connotation are applied to understand the deep meaning contained in signifiers and 

signifieds, as well as in icons, indices and symbols contained in architectural and 

ornamental elements Huma Betang. The methodology in this research is an interpretive 

paradigm, a qualitative method of semiotic analysis, with a transdisciplinary approach, 

which includes the perspectives of communication science, sociology and ethnographic 

anthropology, aiming to reveal the cultural meanings and social interactions that 

collectively shape the reality of Dayak society. Data analysis shows that the integration 

of Huma Betang structures and symbols in education and cultural understanding is very 

important to ensure the continuity of knowledge and cultural identity of the Dayak tribe. 

In conclusion, this research emphasizes the importance of developing symbolic 

conservation strategies and sustainable cultural education in order to maintain the 

communication character of the Dayak tribe and strengthen their cultural identity 

amidst the challenges of ever-growing modernization.their cultural identity amidst the 

challenges of ever-growing modernization. 
 
Keywords: Symbols, Structure, Huma Betang, Dayak Tribe, Cultural Communication, 

Modernization 
 

 



vii 
 

 
 

DAFTAR ISI 

  LEMBAR JUDUL ...........................................................................  i 
  LEMBAR PERSETUJUAN ...........................................................  ii 
  KATA PENGANTAR ......................................................................  iii  
  ABSTRAK .......................................................................................  iv 
  ABSTRACT .....................................................................................  v 
   DAFTAR ISI  ...................................................................................  vi 
  DAFTAR TABEL  ...........................................................................  viii 
  DAFTAR GAMBAR  ......................................................................  ix 

     BAB I  PENDAHULUAN ............................................................... 1  
1.1 Latar Belakang Masalah ........................................................ 1 
1.2 Identifikasi Masalah ............................................................... 12 
1.3 Batasan Masalah .................................................................... 13 
1.4 Rumusan Masalah .................................................................. 15 
1.5 Tujuan dan Pernyataan Penelitian .......................................... 16  
1.6 Manfaat Penelitian ................................................................. 18  

1.6.1 Manfaat Teoritis .............................................................. 18 
1.6.2 Manfaat Praktis ............................................................... 19  

1.7 Sistematika Penulisan ............................................................ 19 
 

BAB II KAJIAN PUSTAKA DAN KERANGKA TEORETIS .... 23 
2.1 Landasan Teoritis ................................................................. 23 

2.1.1 Memahami Kajian Pustaka Penelitian Terdahulu ........... 23 
2.1.2 Strukturalisme dalam Kerangka Berpikir Ferdinand de  

Sausurre .......................................................................... 31 
2.1.3 Charles Sanders Peirce dan Kontribusinya Pada Teori  

Tanda ............................................................................... 48 
2.1.4 Roland Barthes dan Teori Denotasi dan Konotasi .......... 57 

2.2 Bingkai Konseptual.............................................................. 67 
2.2.1 Komunikasi Budaya ................................................... 67 
2.2.2 Masyarakat Budaya dan Kearifan Lokal ................... 79 
2.2.3 Posisi Huma Betang Pada Masyarakat Suku Dayak .. 82 

2.3 Kerangka Pemikiran Penelitian ......................................... 95 
2.3.1 Kritik Bagi Teori yang Ada ........................................ 98 
2.3.2 Teori Baru yang Ditawarkan: Strukturalisme Dinamis 

 ................................................................................... 98 
2.3.3 Aplikasi Teori Strukturalisme Dinamis ..................... 99 
2.3.4 Peran Peirce dan Barthes sebagai Support Analisis  

Semiotik ..................................................................... 99 
2.3.5 Penamaan Teori: Strukturalisme Dinamis ................. 100 
2.3.6 Konsep Berpikir Peneliti ............................................ 101 
 

     BAB III METODOLOGI PENELITIAN ..................................... 103 
3.1 Paradigma Penelitian ............................................................. 103 
3.2 Pendekatan Penelitian ............................................................ 105 
3.3 Metode Peneltiain: ................................................................. 108 

3.3.1 Analisis Semiotik Charles Sanders Peirce ................. 108 



viii 
 

 
 

3.3.2 Etnografi Antropologi ................................................ 110 
3.4 Sumber dan Jenis Data ........................................................... 113 
3.5 Metode Analisis Data ............................................................. 118 
3.6 Verifikasi Data ....................................................................... 121 
3.7 Keabsahan Data ..................................................................... 121 

 
 BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ............. 123 

4.1 Gambaran Subjek Penelitian .................................................. 123 
4.1.1 Sejarah Suku Dayak ................................................... 123 
4.1.2 Deskripsi Suku Dayak ................................................ 124 
4.1.3 Kelompok Suku Dayak .............................................. 127 
4.1.4 Kelembagaan Dayak .................................................. 129 
4.1.5 Karakter Komunikasi Suku Dayak ............................ 132 
4.1.6 Kehidupan Suku Dayak di Era Modernisasi .............. 135 
4.1.7 Deskripsi Kabupaten Kapuas ..................................... 136 

4.2 Gambaran Objek Penelitian ................................................... 138 
4.2.1    Struktur Bangunan Huma Betang .............................. 141 
4.2.2    Simbol atau Artefak pada huma Betang .................... 145 

4.3 Hasil Penelitian ...................................................................... 148 
4.3.1 Struktur Arsitektur Huma Betang Menurut  

Strukturalisme Ferdinand de Saussure ....................... 148 
4.3.2 Makna Simbol-simbol Huma Betang Berdasarkan  

Analisis Semiotik Charles Sanders Piers ................... 172 
4.3.3 Interpretasi  Artefak, Ukiran, dan Relief  pada Huma  

Betang berdasarkan Semiotika Roland Barthes ......... 190 
4.4 Pembahasan Penelitian: ......................................................... 207 

4.4.1 Struktur Arsitektur Huma Betang Menurut  
Strukturalisme Ferdinand de Saussure ....................... 208 

4.4.2 Makna Simbol-simbol Huma Betang Berdasarkan  
Analisis Semiotik Charles Sanders Piers ................... 214 

4.4.3 Interpretasi  Artefak, Ukiran, dan Relief  pada Huma  
Betang berdasarkan Semiotika Roland Barthes ......... 221 
 

BAB V SIMPULAN DAN SARAN .............................................. 228 
5.1 Simpulan ................................................................................ 228 
5.2 Implikasi Teori ....................................................................... 229 
5.3 Saran-Saran ............................................................................ 230 

 
 DAFTAR PUSTAKA ...................................................................... 231 
 
       LAMPIRAN ..................................................................................... 237 
 
 
 
 
 
  



ix 
 

 
 

 

DAFTAR TABEL 

 

Halaman 

 

 Tabel 1.  Struktur Bangunan Huma Betang ................................................  5 

 Tabel 2.  Simbol atau Artefak Huma Betang...............................................  6 

 Tabel 3.  Data Huma Betang .......................................................................  7 

 Tabel 4.  Penelitian Terdahulu  ....................................................................  25 

 Tabel 7. Sumber Data Primer (Informan Penelitian) ..................................  116 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



x 
 

 
 

 
DAFTAR GAMBAR 

 
Halaman 

 
 Gambar 1. Huma Betang .............................................................................  2 

 Gambar 2. Ukiran dan Simbol pada Huma Betang .....................................  3 

 Gambar 3. Penggalian Data  .......................................................................  4 

 Gambar 4. Kerangka Konsep Penelitian.. ...................................................  95 

 Gambar 5. Kerangka Kerja Penelitian.. ......................................................  96 

 Gambar 6. Kerangka Pemikiran Penelitian.. ...............................................  96 

 Gambar 7. Pendekatan Penelitian ...............................................................  107  

 Gambar 8. Komponen Analisis Data ...........................................................  120 

 Gambar 9. Dayak Nagju Tahun 18000an ....................................................  131 

 Gambar 10. Kelembagaan Suku Dayak ......................................................  135 

Gambar 11. Tata Letak Huma Betang .........................................................  148 

Gambar 12. Bentuk Bangunan Huma Betang .............................................  149 

Gambar 13. Organisasi Ruang Huma Betang .............................................  150 

Gambar 14. Lantai Huma Betang................................................................  151  

Gambar 15. Dinding Huma Betang .............................................................  152 

Gambar 16. Tiang Utama Huma Betang .....................................................  153 

Gambar 17. Dinding Huma Betang .............................................................  154 

Gambar 18. Pengisi Ruangan Huma Betang ...............................................  155 

Gambar 19. Jendela Huma Betang ..............................................................  156 

Gambar 20. Tangga Huma Betang ..............................................................  156 

Gambar 21. Ragam Hias Huma Betang (Dalam) ........................................  157 

Gambar 22. Ragam Hias Huma Betang (Luar) ...........................................  158 

 
 
 
 
 
 
 



1  
 

 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 
1.1 Latar Belakang Masalah 

Indonesia, sebagai negara yang kaya akan keragaman budaya, memiliki 

berbagai kearifan lokal yang telah terbentuk dan teruji oleh waktu. Salah satu suku 

yang memiliki kearifan lokal yang kuat adalah suku Dayak, khususnya melalui 

konsep Huma Betang. Huma Betang, sebuah rumah tradisional suku Dayak di 

Kalimantan, bukan hanya sekadar tempat tinggal, tetapi juga simbol utama yang 

merefleksikan kehidupan sosial, budaya, dan spiritual masyarakat Dayak. Rumah ini 

mengandung nilai-nilai yang menjadi pilar utama dalam menjaga kesatuan dan 

keberlanjutan budaya Dayak di tengah arus modernisasi yang semakin kuat. 

Di era globalisasi dan modernisasi saat ini, kearifan lokal seperti Huma Betang 

menghadapi tantangan serius. Penetrasi budaya asing melalui teknologi dan media 

global telah mempercepat perubahan nilai-nilai sosial di kalangan generasi muda, 

mengakibatkan erosi terhadap pemahaman dan apresiasi mereka terhadap kearifan 

lokal. Smith dan Riley (P. Smith & Riley, 2008) dalam karya mereka Cultural Theory: 

An Introduction menekankan bahwa modernisasi seringkali membawa homogenisasi 

budaya, di mana budaya lokal mulai terkikis oleh dominasi budaya global yang 

dianggap lebih modern dan superior. Kondisi ini menimbulkan krisis identitas, 

khususnya di kalangan generasi muda Dayak, yang semakin terpisah dari akar budaya 

mereka. 

Dalam konteks Huma Betang, krisis ini tampak dalam semakin kaburnya 

pemahaman generasi muda terhadap simbolisme dan makna spiritual yang 

terkandung dalam setiap elemen arsitektur rumah tradisional ini. Stuart Hall (Hall, 



2  
 

 
 

1997) dalam Representation: Cultural Representations and Signifying Practices 

menegaskan pentingnya pemahaman simbolisme dalam mempertahankan identitas 

budaya, di mana simbol tidak hanya sebagai bentuk ekspresi seni tetapi juga sebagai 

medium komunikasi yang menghubungkan generasi sekarang dengan warisan leluhur 

mereka. Tanpa pemahaman mendalam tentang simbol-simbol ini, nilai-nilai yang 

terkandung dalam Huma Betang berpotensi hilang, menggantikan struktur identitas 

yang sebelumnya kaya dengan homogenitas budaya global. 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Penampakan Huma Betang dari Depan, Samping dan Belakang 
 

Ferdinand de Saussure, sebagai pionir dalam studi linguistik dan penggagas 

teori strukturalisme, memperkenalkan konsep bahwa bahasa adalah sistem tanda yang 

terdiri dari hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified). 

Strukturalisme, yang menjadi dasar dari konsep ini, menekankan bahwa makna 

dibangun melalui struktur dan hubungan antara elemen-elemen dalam suatu sistem. 

Culler (Culler, 2005) dalam The Pursuit of Signs menegaskan bahwa pendekatan 

strukturalisme ini memberikan kerangka untuk menganalisis bagaimana elemen-

elemen budaya diatur dalam pola-pola yang membentuk makna kolektif dalam 

masyarakat. 



3  
 

 
 

Ketika teori ini diterapkan dalam analisis arsitektur Huma Betang, kita dapat 

melihat bagaimana setiap elemen, seperti ornamen dan ukiran, diatur dalam struktur 

tertentu yang menyampaikan nilai-nilai budaya Dayak. Analisis semiotik Charles 

Sanders Peirce melengkapi pendekatan strukturalisme ini dengan konsep triadik yang 

mencakup interpretant sebagai komponen penting dalam memahami bagaimana 

makna-makna ini diterima dan diinterpretasikan oleh masyarakat. Cobley (Cobley, 

2010) dalam The Routledge Companion to Semiotics menyatakan bahwa kombinasi 

antara pendekatan Saussure dan Peirce memungkinkan analisis yang lebih mendalam 

tentang bagaimana tanda-tanda tidak hanya membentuk komunikasi, tetapi juga 

membangun dan mempertahankan ideologi budaya. 

 

Gambar 2. Salah satu Contoh Ukiran dan simbol-simbol pada Huma Betang 

Yaitu Ukiran Batang Garing yang terdapat pada bangunan Huma Betang 

Selain Saussure dan Peirce, pemikiran Roland Barthes juga memberikan 

kontribusi penting dalam memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya, termasuk 

arsitektur, berfungsi tidak hanya sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai 

pembentuk ideologi. Barthes, dalam karya-karyanya, seperti yang dibahas oleh 



4  
 

 
 

Branston dan Stafford (Branston & Stafford, 2010) dalam The Media Student's Book, 

mengembangkan konsep bahwa setiap tanda dalam budaya membawa lapisan makna, 

atau yang ia sebut sebagai "denotasi" dan "konotasi". Denotasi mengacu pada makna 

langsung atau literal dari sebuah tanda, sementara konotasi merujuk pada makna 

tambahan atau tersirat yang muncul dari interpretasi budaya. Barthes (Barthes, 1986) 

dalam Mythologies menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam budaya sering kali 

beroperasi pada level konotasi untuk membentuk mitos yang diterima secara luas 

tanpa dipertanyakan.  Semua teori di atas termasuk dalam tradisi komunikasi yaitu 

semiotika. Semiotika telah menjadi salah satu tradisipenting dalam kajian 

komunikasi. Littlejohn memasukkan semiotika sebagai salah satu tradisi untuk kajian 

pesan, media, budaya dan masyarakat. Di dalam tradisi ini, komunikasi didudukkan 

sebagai sistem pertukaran simbol dan makna.  Simbol dan makna merupakan unsur 

penting bagi sebuah proses komunikasi(LittleJohn, 2012).  

 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Penggalian Data Peneliti dengan Demang Kepala Adat Yansen I 

Aden di Kediaman beliau 

Dalam wawancara dengan Bapak Yansen I Aden, Demang Kepala Adat Dayak, 

beliau menjelaskan bahwa Huma Betang tidak hanya merupakan bangunan fisik, 

tetapi juga menyimpan makna yang sangat mendalam dalam setiap simbol, ornamen, 



5  
 

 
 

dan arsitekturnya. Namun, beliau menyayangkan bahwa banyak generasi muda saat 

ini yang kurang memahami atau bahkan tidak mengetahui makna dari simbol-simbol 

ini, yang menyebabkan erosi budaya secara perlahan. 

Dengan menggunakan pendekatan Peirce, kita dapat lebih mendalam dalam 

memahami bagaimana setiap elemen dalam Huma Betang berinteraksi untuk 

menciptakan makna yang kompleks dan berlapis. Misalnya, ornamen pada Huma 

Betang tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi, tetapi juga sebagai tanda yang 

menghubungkan identitas suku Dayak dengan simbol-simbol spiritual dan sosial yang 

telah diwariskan dari generasi ke generasi. Chandler (Chandler, 2022) dalam 

Semiotics: The Basics menegaskan bahwa pemahaman mendalam tentang 

interpretant memungkinkan analisis tentang bagaimana makna-makna ini diterima, 

ditafsirkan, dan bahkan diubah oleh generasi baru. 

Tabel. 1 Struktur Bangunan Huma Betang 

Struktur Bangunan Bagian 
Orientasi Bangunan - 
Arah Hadap - 
Tata Letak Bangunan  - 
Bentuk Bangunan • Alam Atas 

• Alam Tengah 
• Alam Bawah 

Organisasi Ruangan • Profan 
• Netral 
• Sakral 

Elemen Pembentuk Ruangan • Lantai 
• Dinding 
• Tiang 
• Atap 

Elemen Transisi • Pintu 
• Jendela 
• Tangga 

 



6  
 

 
 

Tabel 2. Simbol atau Artefak pada Huma Betang 

Simbol atau Artefak Bagian atau Bentuk 
Batang Garing • Dunia Atas 

• Dunia Tengah 
• Dunia Bawah 

Dandang Tiang • Awal 
• Pra Perkawinan 
• Perkawinan 
• Negeri Pra Lahir 
• Kelahiran 
• Negeri Duniawi 
• Kematian 
• Ruas Akhir 
• Akhir 

Rajah Cacak • Kodrat Ilahi 
• Masa Silam 
• Kodrat Manusia 
• Keakanan 

Motif • Tingang 
• Dandang Tingang 
• Jata 
• Tandung Muang 
• Haramaung 
• Hewan 
• Kalalawit 
• Karekot Bajei 
• Lamantek Positif 
• Lamantek Negatif 

 

Pendekatan semiotik Peirce, jika digunakan bersama dengan strukturalisme 

Saussure, memberikan kerangka teoritis yang kuat untuk menganalisis Huma Betang 

sebagai teks budaya yang kaya akan makna. Ini juga memperkuat analisis dalam The 

Media Student's Book, yang menunjukkan bahwa tanda-tanda dalam budaya tidak 

hanya membentuk komunikasi tetapi juga membentuk identitas dan ideologi yang 

mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini akan menggabungkan pendekatan 

strukturalisme dan semiotik Peirce untuk memberikan analisis yang lebih 



7  
 

 
 

komprehensif tentang peran Huma Betang dalam mempertahankan dan 

mentransmisikan nilai-nilai budaya Dayak di era modernisasi. 

Modernisasi, meskipun membawa banyak kemajuan teknologi dan ekonomi, 

juga membawa dampak negatif terhadap keberlanjutan budaya lokal. Robertson 

(Robertson, 1992) dalam Globalization: Social Theory and Global Culture 

memperingatkan tentang bahaya globalisasi yang dapat menghilangkan identitas 

lokal dan meratakan perbedaan budaya. Dalam kasus Huma Betang, modernisasi 

tidak hanya mengancam keberadaan fisiknya tetapi juga makna yang terkandung di 

dalamnya. Tanpa upaya yang serius untuk melestarikan dan mengajarkan kembali 

nilai-nilai ini kepada generasi muda, kita berisiko kehilangan tidak hanya sebuah 

bangunan fisik tetapi juga identitas yang mendefinisikan karakter komunikasi suku 

Dayak. 

Tabel 3. Data  Huma Betang 

No Nama Informan Jabatan 
Uraian 

Jumlah Huma 
Betang 

Alamat 

1. 
Bpk. Erliansyah, 
A.Md 

 
Kasi 
Kepariwisataan 
dan Ekonomi 
Kreatif Dinas 
Pariwisata 
Kabupaten 
Kapuas 
 3 

1. Huma Betang 
Manggang Utus 
Desa Sei Pasah 
Kecamatan 
Kapuas Hilir 

2. Huma Betang 
Kelurahan Selat 
Hilir Kecamatan 
Kapuas Selat 

3. Huma Betang 
Desa Pasak 
Talawang 
Kecamatan 
Pasak Talawang 

2. 
Ivan Yulius, 
S.Pt., ME 

 
Kasubag Bidang 
Kebudayaan 
Dinas 
Kebudayaan 
Kabupaten 
Kapuas 
 



8  
 

 
 

3. Inop 

Tokoh 
Masyarakat, 
Sejarawan, 
Mantan Kasubag 
Dinas Kominfo 
Kabupaten 
Kapuas 

 
Karakter komunikasi budaya suku Dayak yang termanifestasi melalui Huma 

Betang mencerminkan nilai-nilai inti yang mendefinisikan identitas kolektif 

masyarakat Dayak. Hal inilah yang ingin di kemukakan oleh James Carey bahwa 

komunikasi tidak lagi ditujukan langsung pada penyebarluasan pesan melalui suatu 

ruang tertentu melainkan sebagai bentuk pemeliharaan masyarakat dalam suatu 

waktu, bukan suatu tindakan menanamkan informasi melainkan bentuk penghadiran 

suatu keyakinan bersama. Jika model transmisi komunikasi ialah sebagai 

penyebarluasan pesan melewati wilayah geografi tertentu untuk tujuan kontrol, maka 

komunikasi dalam konsepsi ritual dilihat sebagai bentuk seremoni yang menarik 

orang untuk bersama-sama menjadi pengikut dan menjadi bagian sebuah komunitas 

tertentu(Carey & Adam, 2008). Huma Betang bukan hanya struktur fisik, melainkan 

sebuah simbol yang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Dayak, di mana nilai-

nilai kebersamaan, solidaritas, dan toleransi menjadi pilar utama dalam membangun 

hubungan sosial di komunitas mereka. Huma Betang berfungsi sebagai medium 

komunikasi yang memperkuat identitas budaya dan memfasilitasi transfer nilai-nilai 

ini antar generasi. 

Dalam kajian terkini, Williams dan Handcock (2015)  dalam artikel mereka yang 

dipublikasikan di Journal of Communication & Cultural Studies menekankan 

pentingnya komunikasi budaya dalam menjaga identitas komunitas tradisional di 

tengah tekanan globalisasi. Hal ini sejalan dengan pernyataan Andi Faisal Bakti 



9  
 

 
 

bahwa komunikasi dan budaya saling bermusuhan dan juga saling melengkapi.(Bakti, 

2004) Menurut Jakob lauring dalam buku (Bakti, 2021) komunikasi budaya sendiri 

merupakan komunikasi dalam ranah budaya dan kelompok sosial yang berbeda, atau 

bagaimana budaya memengaruhi komunikasi. Mereka menyoroti bahwa simbol-

simbol budaya seperti Huma Betang memainkan peran kunci dalam memperkuat 

ikatan sosial dan memastikan bahwa nilai-nilai tradisional tetap relevan dalam 

konteks modern. Huma Betang sebagai simbol komunikasi budaya tidak hanya 

penting bagi masyarakat Dayak, tetapi juga menjadi contoh bagaimana komunitas 

dapat memanfaatkan simbol-simbol budaya untuk mempertahankan identitas di 

tengah perubahan sosial yang cepat. 

Modernisasi sering kali membawa perubahan dalam cara pandang dan perilaku 

masyarakat, yang dapat berdampak pada erosi nilai-nilai budaya lokal. Smith dan 

Watson (Erll et al., 2008) dalam buku mereka Cultural Memory Studies: An 

International and Interdisciplinary Handbook menjelaskan bahwa modernisasi dapat 

menyebabkan "amnesia budaya," di mana masyarakat mulai kehilangan ingatan 

kolektif tentang nilai-nilai dan tradisi yang mendefinisikan identitas mereka. Dalam 

konteks Huma Betang, amnesia budaya ini terlihat dalam berkurangnya pengetahuan 

dan pemahaman generasi muda Dayak tentang makna dan simbolisme yang 

terkandung dalam rumah adat mereka. 

Sebagai wujud dari karakter komunikasi budaya suku Dayak, Huma Betang 

tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai ruang di mana nilai-

nilai komunal dan solidaritas dipraktekkan dan dipertahankan. Giddens (Giddens & 

Sutton, 2021) dalam artikelnya di International Journal of Cultural Studies 

menyatakan bahwa ruang-ruang komunal seperti Huma Betang memainkan peran 



10  
 

 
 

penting dalam membentuk identitas kolektif dan memperkuat ikatan sosial dalam 

komunitas. Melalui praktik sehari-hari di Huma Betang, masyarakat Dayak dapat 

mempertahankan nilai-nilai komunal mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai 

tersebut ditransfer ke generasi berikutnya. 

Namun, modernisasi juga membawa tantangan tersendiri. Turner (Pieterse, 

2019) dalam Globalization and Culture: Global Mélange mencatat bahwa modernisasi 

sering kali menuntut perubahan dalam struktur sosial dan budaya yang dapat 

mengancam keberlangsungan tradisi-tradisi lokal. Dalam konteks Huma Betang, 

modernisasi dapat mengubah cara masyarakat Dayak berinteraksi dengan simbol-

simbol budaya mereka, yang dapat mengakibatkan perubahan dalam cara mereka 

memahami dan menginterpretasikan nilai-nilai yang terkandung dalam Huma Betang. 

Oleh karena itu, penting untuk menyoroti bagaimana modernisasi dapat memengaruhi 

karakter komunikasi budaya Dayak dan bagaimana komunitas dapat merespons 

tantangan ini untuk memastikan kelangsungan nilai-nilai tradisional mereka. 

Dalam konteks pelestarian budaya, regulasi dan kebijakan pemerintah 

memainkan peran penting dalam memastikan keberlanjutan nilai-nilai lokal. 

Indonesia telah mengakui pentingnya menjaga kearifan lokal melalui berbagai 

undang-undang dan peraturan. Undang-Undang Dasar 1945 Pasal 28I ayat (3), 

misalnya, menyatakan bahwa identitas budaya dan hak masyarakat tradisional 

dihormati selaras dengan perkembangan zaman dan peradaban. Ini menunjukkan 

bahwa negara memiliki tanggung jawab untuk memastikan bahwa identitas budaya 

seperti yang diwakili oleh Huma Betang tetap dihormati dan dilestarikan. 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan 

Kebudayaan menekankan perlunya pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan 



11  
 

 
 

pembinaan kebudayaan untuk meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi 

budaya Indonesia di tengah peradaban dunia. Huma Betang, sebagai representasi 

kearifan lokal suku Dayak, harus diposisikan dalam kerangka kebijakan ini sebagai 

salah satu objek pemajuan kebudayaan yang perlu mendapatkan perhatian khusus dari 

pemerintah daerah maupun nasional. 

Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang 

Kelembagaan Adat Dayak juga memperkuat komitmen ini dengan menggarisbawahi 

pentingnya falsafah hidup "Budaya Huma Betang atau Belom Bahadat", yang 

diartikan sebagai perilaku hidup yang menjunjung tinggi kejujuran, kesetaraan, 

kebersamaan, dan toleransi. Regulasi ini menunjukkan bahwa nilai-nilai yang 

terkandung dalam Huma Betang bukan hanya penting secara budaya, tetapi juga 

memiliki relevansi dalam konteks sosial dan hukum sebagai fondasi dari struktur 

kehidupan masyarakat Dayak. 

Meskipun ada berbagai regulasi yang mendukung pelestarian Huma Betang, 

tantangan terbesar adalah bagaimana memastikan bahwa nilai-nilai ini tetap hidup di 

tengah perubahan sosial yang dibawa oleh modernisasi. Robertson (Robertson, 1992) 

dalam bukunya Globalization: Social Theory and Global Culture mencatat bahwa 

regulasi saja tidak cukup; perlu ada upaya yang lebih holistik yang melibatkan 

pendidikan, peningkatan kesadaran, dan integrasi nilai-nilai budaya ke dalam 

kehidupan sehari-hari generasi muda. 

Dalam konteks Huma Betang, pendidikan dan sosialisasi menjadi kunci untuk 

memastikan bahwa nilai-nilai ini dapat diteruskan ke generasi mendatang. Bourdieu  

(Bourdieu, 1990) dalam The Logic of Practice menegaskan pentingnya praktek 

budaya dalam mempertahankan identitas sosial, di mana nilai-nilai dan norma-norma 



12  
 

 
 

budaya tidak hanya diajarkan tetapi juga dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Oleh karena itu, upaya pelestarian Huma Betang harus melibatkan tidak hanya 

pelindungan fisik terhadap bangunan dan struktur, tetapi juga revitalisasi nilai-nilai 

yang diwakili oleh Huma Betang dalam bentuk praktek sosial dan budaya yang nyata. 

Penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana regulasi dan kebijakan yang ada 

dapat diimplementasikan secara efektif untuk mendukung pelestarian Huma Betang 

sebagai simbol karakter komunikasi budaya suku Dayak. Dengan menggabungkan 

analisis teoritis dan kajian lapangan, penelitian ini bertujuan untuk memberikan 

rekomendasi yang dapat digunakan oleh pembuat kebijakan, praktisi budaya, dan 

komunitas lokal untuk memastikan bahwa Huma Betang tetap relevan dan dihormati 

di era modernisasi. 

Melalui penelitian ini, diharapkan dapat ditemukan strategi-strategi yang dapat 

digunakan oleh masyarakat Dayak untuk mempertahankan dan memperkuat karakter 

komunikasi budaya mereka di tengah modernisasi. Dengan mengeksplorasi makna 

simbolis Huma Betang dan bagaimana nilai-nilai tradisional dapat diadaptasi dalam 

konteks modern, penelitian ini berusaha untuk memberikan panduan praktis bagi 

upaya pelestarian budaya yang berkelanjutan. 

Penelitian ini akan menjadi kontribusi yang signifikan dalam literatur tentang 

komunikasi budaya dan pelestarian identitas lokal di era globalisasi, sekaligus 

memberikan model bagi komunitas-komunitas lain yang menghadapi tantangan 

serupa. 

 

 

 



13  
 

 
 

1.2 Identifikasi Masalah 

1. Modernisasi menyebabkan perubahan gaya hidup dan kebutuhan fungsional, yang 

berkontribusi pada modifikasi struktur arsitektur Huma Betang, sehingga 

memengaruhi kemampuannya untuk tetap berperan sebagai pusat kehidupan 

sosial dan budaya masyarakat Dayak. 

2. Kurangnya perhatian dan pemeliharaan dari generasi muda menyebabkan 

beberapa Huma Betang mengalami penurunan kondisi, yang berpotensi 

mengurangi keberlangsungan fisik dan simbolis Huma Betang sebagai warisan 

budaya Dayak. 

3. Urbanisasi dan perkembangan perkotaan di Kalimantan menciptakan tantangan 

bagi struktur tradisional Huma Betang, yang harus beradaptasi dengan lingkungan 

yang berubah tanpa kehilangan esensinya sebagai simbol kehidupan komunal 

Dayak. 

4. Generasi muda Dayak semakin kehilangan pemahaman dalam memahami makna 

simbolis dari ornamen dan ukiran di Huma Betang, yang berdampak pada upaya 

pelestarian nilai-nilai budaya Dayak. 

5. Fungsi ornamen di Huma Betang mengalami pergeseran dari elemen yang kaya 

makna spiritual dan budaya menjadi lebih dekoratif, yang dapat mengurangi 

kedalaman nilai-nilai budaya yang telah lama dijaga oleh masyarakat Dayak. 

6. Dampak budaya asing melalui media dan teknologi modern mulai tercermin 

dalam perubahan desain ornamen di Huma Betang, yang berisiko mengurangi 

keaslian dan identitas asli ornamen-ornamen tersebut. 



14  
 

 
 

7. Filosofi hidup masyarakat Dayak yang diwakili oleh Huma Betang semakin 

jarang diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari generasi muda, yang dapat 

melemahkan identitas budaya dan nilai-nilai tradisional Dayak. 

8. Modernisasi mendorong terjadinya perubahan dalam pemaknaan Huma Betang, 

yang menimbulkan tantangan dalam menjaga keseimbangan antara adaptasi bagi 

kehidupan kontemporer dan pelestarian esensi tradisional Huma Betang. 

 

1.3 Batasan Masalah 

1. Ruang Lingkup Geografis: Penelitian ini dibatasi pada kajian tentang Huma 

Betang sebagai representasi budaya suku Dayak di Kalimantan Tengah. Penelitian 

ini tidak akan mencakup Huma Betang yang berada di luar Kalimantan Tengah, 

atau struktur bangunan lain yang memiliki fungsi serupa tetapi berbeda dalam 

konteks budaya dan geografis. 

2. Aspek Teoretis: 

- Strukturalisme menurut Ferdinand de Saussure akan digunakan sebagai Grand 

Theory. Teori ini akan menjadi landasan utama dalam memahami bagaimana 

struktur arsitektur Huma Betang berfungsi dalam membentuk dan 

mempertahankan karakter komunikasi budaya suku Dayak. Strukturalisme 

memberikan kerangka untuk menganalisis elemen-elemen arsitektur sebagai 

tanda-tanda yang berhubungan dalam sebuah sistem, yang secara kolektif 

membentuk makna budaya. 

- Semiotika Charles Sanders Peirce akan digunakan sebagai metode analisis. 

Pendekatan semiotik ini memungkinkan analisis mendalam tentang 

bagaimana simbol-simbol, ornamen, dan artefak dalam Huma Betang 



15  
 

 
 

diinterpretasikan dan dipahami oleh masyarakat Dayak. Fokus utama akan 

diberikan pada komponen interpretant dalam konsep triadik Peirce, yang 

membantu menjelaskan bagaimana makna terbentuk dan dipertahankan dalam 

konteks budaya. 

- Denotasi dan Konotasi menurut Roland Barthes akan digunakan secara 

terbatas dan sewaktu dibutuhkan. Teori ini akan diterapkan untuk memberikan 

lapisan tambahan dalam analisis, khususnya ketika diperlukan untuk 

memahami bagaimana simbol-simbol tertentu dalam Huma Betang mungkin 

memiliki makna yang lebih dalam atau berlapis (konotatif) di luar makna 

literalnya (denotatif). Penggunaan teori Barthes ini akan bersifat 

komplementer dan hanya digunakan ketika analisis membutuhkan perspektif 

yang lebih luas tentang bagaimana simbol-simbol budaya dapat membentuk 

atau memperkuat ideologi yang ada. 

3. Ruang Lingkup Subjek Penelitian: Penelitian ini berfokus pada komunitas Dayak, 

khususnya mereka yang terlibat langsung dalam pelestarian dan pemeliharaan 

Huma Betang, termasuk para tetua adat, pemimpin komunitas, dan generasi muda 

yang tinggal atau berhubungan dengan Huma Betang. Penelitian ini tidak 

mencakup komunitas Dayak yang tidak memiliki keterlibatan langsung dengan 

Huma Betang. 

4. Waktu Penelitian: Penelitian ini dibatasi pada kajian kondisi Huma Betang dan 

nilai-nilai budaya Dayak di era modernisasi, khususnya dalam kurun waktu 10 

tahun terakhir (2014-2024). Penelitian ini tidak akan mencakup perubahan yang 

terjadi sebelum periode tersebut, kecuali dalam konteks sejarah untuk 

memberikan latar belakang yang diperlukan. 



16  
 

 
 

5. Keterbatasan Data: Penelitian ini akan mengandalkan data primer yang diperoleh 

melalui wawancara dengan informan kunci dan observasi lapangan, serta data 

sekunder yang diperoleh dari literatur yang relevan. Keterbatasan data akan 

mencakup kemungkinan adanya kesenjangan informasi atau ketidaksesuaian 

interpretasi dari sumber-sumber yang digunakan. 

6. Pendekatan Penelitian: Penelitian ini akan menggunakan pendekatan interpretif. 

Fokus utama adalah pada eksplorasi mendalam pada makna struktur, simbolisme, 

dan peran Huma Betang dalam mempertahankan identitas budaya Dayak. 

Penelitian ini tidak akan menggunakan pendekatan kuantitatif atau metode 

statistik dalam analisis data. 

7. Aspek Komparatif: Penelitian ini tidak akan membandingkan Huma Betang 

dengan struktur bangunan adat lainnya di luar komunitas Dayak. Fokusnya adalah 

pada Huma Betang sebagai entitas tunggal yang dianalisis secara mendalam 

dalam konteks budaya Dayak. 

8. Lingkup Interdisipliner: Walaupun penelitian ini menyentuh aspek-aspek 

arsitektur, seni, dan budaya, fokus utamanya adalah pada aspek komunikasi 

budaya. Pendekatan interdisipliner lainnya akan digunakan secara terbatas dan 

hanya dalam konteks yang mendukung analisis utama. 

 

1.4 Rumusan Masalah 

Dari rumusan pokok tersebut di atas muncul sejumlah pertanyaan penelitian 

(reseaech questions) yang akan menjadi fokus peneliti, di antaranya:  

 

 



17  
 

 
 

1.4.1 Mayor 

Bagaimana Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karateker 

Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi? 

1.4.2 Minor 

1. Seperti apa struktur arsitektur Huma Betang berfungsi dalam membahasakan 

karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi menurut 

strukturalisme Ferdinand de Saussure? 

2. Sejauh mana makna simbol-simbol Huma Betang dalam mewujudkan karakter 

komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi dipahami berdasarkan analisis 

semiotik Charles Sanders Peirce? 

3. Mengapa interpretasi denotasi dan konotasi simbol-simbol, artefak, ukiran, dan 

relif pada Huma Betang penting dalam memahami karakter komunikasi suku 

Dayak di era modernisasi?  

 

1.5 Tujuan & Pernyataan Penelitian 

1.5.1 Tujuan Penelitian 

1. Menganalisis fungsi struktur arsitektur Huma Betang dalam membentuk 

karakter pesan komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi menurut 

strukturalisme Ferdinand de Saussure. 

2. Menggali pemahaman tentang makna simbol-simbol Huma Betang dalam 

mewujudkan karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi 

berdasarkan analisis semiotika Charles Sanders Peirce. 



18  
 

 
 

3. Mengembangkan interpretasi denotasi dan konotasi tentang pentingnya 

simbol-simbol, artefak, ukiran, dan relief pada Huma Betang dalam memahami 

karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi. 

 

1.5.2 Pernyataan Penelitian 

Utama: 

Dalam arus modernisasi yang semakin menggerus nilai-nilai tradisional, 

kearifan lokal Huma Betang sebagai manifestasi karakter komunikasi suku 

Dayak berada di persimpangan kritis. Tantangan terbesar adalah 

mempertahankan relevansi dan pemaknaan simboliknya yang terancam oleh 

globalisasi dan pengaruh budaya luar, sehingga menuntut strategi pelestarian 

yang tidak hanya adaptif tetapi juga transformatif, agar nilai-nilai budaya ini 

tidak hanya bertahan tetapi juga berkembang dalam konteks yang berubah. 

Pendukung: 

1. Dokumen sejarah dan analisis strukturalisme mengungkapkan bahwa 

struktur dan simbolisme Huma Betang bukan hanya sebagai alat 

komunikasi, tetapi juga sebagai fondasi identitas budaya suku Dayak yang 

mengikat komunitas dan menjaga harmoni sosial. Dalam konteks 

modernisasi, fungsi ini terancam mengalami dekonstruksi tanpa upaya 

yang serius dalam mengintegrasikan simbol-simbol tradisional dengan 

nilai-nilai kontemporer yang berkembang. (Sumber: Buku Lembaga 

Kedamangan dan Hukum Adat Dayak Ngaju). 

2. Observasi lapangan menunjukkan adanya fragmentasi pemaknaan di 

kalangan generasi muda Dayak Ngaju terhadap simbol-simbol Huma 



19  
 

 
 

Betang. Proses semiosis yang terjadi tidak hanya menunjukkan perubahan 

pemahaman tetapi juga mengindikasikan potensi hilangnya nilai-nilai 

esensial dalam struktur komunikasi budaya, yang dipengaruhi oleh 

interaksi dengan budaya modern dan teknologi digital. (Sumber: Observasi 

Penelitian Lapangan). 

3. Wawancara dengan tokoh-tokoh suku Dayak Ngaju mengungkapkan 

bahwa meskipun terjadi pergeseran makna akibat modernisasi, terdapat 

ketahanan budaya yang kuat melalui upaya reinterpretasi simbol-simbol 

Huma Betang. Ini mencerminkan strategi resistensi budaya yang tidak 

hanya mempertahankan nilai-nilai tradisional, tetapi juga menciptakan 

ruang baru bagi pemaknaan simbolik yang relevan dengan perubahan 

zaman. (Sumber: Wawancara Penelitian). 

4. Observasi di Huma Betang di Sei Pasah, Kecamatan Kapuas Hilir, 

menunjukkan bahwa struktur fisik Huma Betang tetap menjadi jangkar 

penting dalam menjaga solidaritas sosial suku Dayak Ngaju, yang 

beradaptasi dengan dinamika modernisasi. Struktur ini bukan hanya 

simbol fisik tetapi juga representasi kolektif identitas budaya yang harus 

dijaga melalui pembaruan kontekstual agar tetap relevan di era globalisasi. 

(Sumber: Observasi Penelitian). 

5. Diskusi kelompok fokus dengan anggota suku Dayak Ngaju 

mengungkapkan bahwa strategi-strategi budaya yang diterapkan tidak 

hanya bertujuan melestarikan simbol-simbol dan artefak Huma Betang, 

tetapi juga menegaskan kembali identitas budaya melalui interpretasi yang 

kontekstual dan transformatif, yang memungkinkan nilai-nilai tradisional 



20  
 

 
 

bertahan dan berkembang dalam lanskap budaya yang terus berubah. 

(Sumber: Diskusi Kelompok Fokus Penelitian). 

 

1.6 Manfaat Penelitian 

1.6.1 Manfaat Teoretis 

1. Penelitian ini akan memperkaya literatur dan pengetahuan tentang semiotika 

dan strukturalisme, khususnya dalam konteks komunikasi budaya suku Dayak 

melalui analisis struktur arsitektur dan simbolisme Huma Betang.  

2. Hasil penelitian ini memberikan kontribusi yang signifikan dalam 

pengembangan konsep semiotika, terutama melalui penerapan konsep triadik 

Charles Sanders Peirce sebagai metode analisis utama untuk memahami 

makna simbol-simbol Huma Betang dalam masyarakat Dayak. Selain itu, 

konsep denotasi dan konotasi dari Roland Barthes diterapkan untuk 

mengungkap bagaimana simbol-simbol tersebut tidak hanya memiliki makna 

literal (denotatif), tetapi juga makna tambahan yang lebih dalam dan berlapis 

(konotatif), sesuai dengan ideologi dan nilai-nilai budaya yang berlaku. 

Penggunaan teori Barthes ini melengkapi pendekatan Peirce dengan 

memberikan lapisan analisis tambahan, sehingga dapat menunjukkan 

bagaimana makna terbentuk, diterima, dan diinterpretasikan dalam konteks 

budaya yang kaya akan simbolisme. 

3. Penelitian ini diharapkan menjadi referensi penting bagi studi-studi 

selanjutnya yang ingin mengkaji lebih dalam tentang komunikasi budaya 

dalam masyarakat adat, khususnya suku Dayak Ngaju, dengan pendekatan 



21  
 

 
 

multi-teoretis yang mencakup semiotika Peirce, strukturalisme Saussure, dan 

teori Barthes. 

1.6.2 Manfaat Praktis 

1. Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai bahan pertimbangan bagi 

masyarakat Dayak dalam melestarikan dan mengaplikasikan nilai-nilai Huma 

Betang dalam kehidupan sehari-hari, khususnya dalam konteks komunikasi 

budaya. 

2. Penelitian ini juga dapat memberikan rekomendasi kepada pemerintah dan 

lembaga kebudayaan untuk lebih memahami dan menghargai keunikan 

komunikasi budaya suku Dayak melalui Huma Betang, serta membantu dalam 

merumuskan kebijakan yang mendukung pelestarian budaya lokal. 

3. Hasil penelitian ini dapat dijadikan landasan untuk pengembangan kurikulum 

pendidikan yang berfokus pada pemahaman dan apresiasi terhadap kekayaan 

budaya lokal, seperti Huma Betang, sehingga dapat diperkenalkan kepada 

generasi muda melalui pendidikan formal. 

1.7 Sistematika Penulisan 

Disertasi ini secara sistematis terdiri dari lima bab, dengan rincian sebagai 

berikut: Disertasi dimulai dengan BAB I yang berisi pendahuluan, di mana diuraikan 

latar belakang masalah yang difokuskan pada deskripsi dan argumentasi masalah 

dalam konteks das sein dan das sollen dari fenomena yang diteliti, untuk menilai 

kelayakan argumentasi, urgensi, serta relevansi penelitian. Selain itu, bab ini juga 

mencakup identifikasi masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, serta signifikansi 

penelitian baik pada tataran teoretis maupun praktis, termasuk penelitian terkait dan 

sistematika penulisan. 



22  
 

 
 

BAB II membahas kerangka dan paradigma teoretis secara mendalam, 

termasuk kajian pustaka yang bertujuan untuk membandingkan penelitian ini dengan 

penelitian sebelumnya. Bab ini juga menguraikan perspektif penelitian, yang 

menunjukkan sudut pandang peneliti terhadap masalah atau fenomena yang diteliti. 

Selain itu, bab ini menjelaskan teori-teori yang digunakan, termasuk sejarah teori dan 

para tokoh yang mengembangkannya, serta menjelaskan keterkaitan antara teori dan 

fenomena atau masalah penelitian. 

Sebagai bagian dari karya ilmiah, metodologi penelitian dibahas dalam BAB 

III, yang menjelaskan sifat penelitian yang sesuai dengan paradigma dan teori yang 

digunakan. Bab ini juga mencakup metode yang dipakai, prosedur penelitian yang 

dilakukan oleh peneliti, serta teknik analisis yang digunakan untuk mengolah data 

empiris yang diperoleh dari lapangan. 

BAB IV berisi hasil penelitian yang dikumpulkan dari lapangan serta analisis 

terhadap fenomena tersebut. Hasil penelitian ini mencakup konsep-konsep yang 

relevan dengan penelitian, gambaran umum objek penelitian, temuan dan analisis 

data, serta kritik, kendala, dan rekomendasi yang dihasilkan. Bab IV akan dibahas 

setelah peneliti menyelesaikan tahapan seminar proposal disertasi dan melakukan 

studi lapangan. 

BAB V berfungsi sebagai penutup, memuat kesimpulan dari penelitian. 

Kesimpulan ini merangkum secara garis besar seluruh penelitian yang telah 

dilakukan. Melalui bab ini, peneliti menarik kesimpulan berdasarkan hasil yang 

dipaparkan di BAB IV, dengan tujuan untuk menjawab poin-poin dari pertanyaan 

penelitian dan tujuan penelitian yang telah diuraikan di BAB I. Bab ini akan dibahas 

setelah peneliti menyelesaikan tahapan seminar sidang data disertasi. 



23  
 

 
 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA  

2.1 Landasan Teoretis 

2.1.1 Memahami Kajian Pustaka Penelitian Terdahulu 

Untuk memperkuat landasan teoretis dan metodologis, penelitian ini dimulai 

dengan kajian pustaka dalam beberapa penelitian terdahulu yang memiliki relevansi 

dengan topik Huma Betang sebagai simbol budaya dan alat komunikasi dalam 

masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah. Kajian ini tidak hanya mencakup 

penelitian yang berkaitan langsung dengan budaya Dayak, tetapi juga melibatkan 

penelitian dari berbagai konteks budaya lainnya yang memberikan wawasan tentang 

peran arsitektur tradisional dalam mempertahankan identitas budaya di tengah 

modernisasi. 

Penelusuran literatur dilakukan dengan mencakup jurnal-jurnal nasional dan 

internasional yang memiliki reputasi baik dan memberikan kontribusi signifikan 

dalam bidang studi budaya dan komunikasi. Penelitian terdahulu ini secara sistematis 

diklasifikasikan berdasarkan tujuan penelitian, metode yang digunakan, serta hasil 

yang diperoleh. Dengan cara ini, pembahasan ini memungkinkan peneliti untuk 

mengidentifikasi kesenjangan dalam penelitian sebelumnya dan merumuskan 

kontribusi baru yang dapat diberikan oleh penelitian ini. 

Sebagai contoh, penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Wardani et al. 

(Wardani et al., 2020) mengenai keberlanjutan kearifan budaya di rumah Betang 

Dayak Ngaju telah memberikan wawasan berharga tentang bagaimana arsitektur 

tradisional dapat memainkan peran penting dalam menjaga identitas budaya. Namun, 

penelitian ini tidak menyoroti secara mendalam bagaimana simbolisme dalam 

arsitektur tersebut berfungsi sebagai alat komunikasi budaya. Penelitian ini berupaya 



24  
 

 
 

untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan menekankan pada analisis simbolisme 

dalam Huma Betang dan perannya dalam komunikasi budaya Dayak di era 

modernisasi. 

Selain itu, penelitian oleh Smith et al. (2018) yang mengkaji peran arsitektur 

vernakular dalam mempertahankan identitas budaya di tengah arus globalisasi juga 

memberikan pandangan yang relevan. Meskipun penelitian ini menunjukkan 

pentingnya arsitektur vernakular sebagai penghubung antara masa lalu dan masa kini, 

penelitian tersebut kurang membahas bagaimana elemen-elemen simbolik dalam 

arsitektur digunakan sebagai sarana komunikasi untuk mempertahankan identitas 

budaya. Dalam konteks ini, penelitian yang diusulkan berfokus pada peran Huma 

Betang sebagai simbol budaya dan media komunikasi yang kritis dalam masyarakat 

Dayak, memberikan kontribusi baru dalam pemahaman mengenai hubungan antara 

arsitektur tradisional dan identitas budaya. 

Selanjutnya, tabel berikut menyajikan rangkuman dari beberapa penelitian 

terdahulu yang dipilih berdasarkan relevansinya dengan fokus penelitian ini. Tabel 

ini mencakup penelitian yang dilakukan baik di konteks nasional maupun 

internasional, dengan tujuan untuk memberikan pandangan komprehensif mengenai 

bagaimana arsitektur vernakular seperti Huma Betang dapat berfungsi sebagai 

medium komunikasi dan simbol identitas budaya. 

 

 

 



25  
 

 
 

Tabel 4. Penelitian Terdahulu 

No Peneliti Judul Tujuan Penelitian Toeri dan Metode 

Penelitian 
Hasil Penelitian Kritik Perbedaan dengan 

Penelitian ini 
1 Dakir (Dakir, 

2017) 
Pengelolaan Budaya 

Inklusif Berbasis Nilai 

Belom Bahadat pada 

Huma Betang dan 

Transformasi Sosial 

Masyarakat Dayak 

Kalimantan Tengah 

Menganalisis proses 

pengelolaan nilai 

budaya belom bahadat 

dalam menciptakan 

budaya kehidupan 

inklusif dan 

transformasi sosial 

pada masyarakat 

Dayak di Huma 

Betang. 

Teori Konsensus dan 

Inklusi Sosial 
 
Paradigma: 

Interpretif, 

Pendekatan: 

Kualitatif, Subjek & 

Objek: Masyarakat 

Dayak dan Huma 

Betang, Sumber & 

Jenis Data: 

Observasi, 

wawancara, dan 

dokumen, Analisis 

Data: Analisis teks 

Model 

pengelolaan 

konsensus 

budaya belom 

bahadat 

membawa 

perubahan nilai, 

cara pandang, 

dan sikap 

inklusif serta 

memperkuat 

integrasi sosial 

antar individu 

dan kelompok. 

Menghasilkan 

kajian 

mendalam 

tentang 

transformasi 

sosial, namun 

tidak menyoroti 

secara spesifik 

aspek 

simbolisme 

dalam konteks 

budaya. 

Penelitian ini lebih 

fokus pada aspek 

simbolisme dalam 

Huma Betang 

sebagai medium 

komunikasi dan 

identitas budaya 

Dayak, yang tidak 

dibahas dalam 

penelitian 

sebelumnya. 

2. Anggraini 

(Anggraini, 

2016) 

Internalisasi Nilai-nilai 

Pendidikan Karakter 

pada Masyarakat Adat 

Dayak Ngaju 

Menggali nilai-nilai 

kearifan lokal dan 

metode internalisasi 

nilai-nilai tersebut 

pada masyarakat adat 

Dayak Ngaju. 

Teori Pendidikan 

Karakter. 
 
Paradigma: 

Konstruktivis, 

Pendekatan: 

Etnografis, Subjek & 

Objek: Masyarakat 

Adat Dayak Ngaju, 

Sumber & Jenis 

Nilai-nilai 

seperti Huma 

Betang, 

Habaring 

Hurung, dan 

Hatamuei lingu 

nalatai 

hapangkaja 

karende 

malempang 

Meskipun 

berhasil 

mengidentifikasi 

nilai-nilai 

tradisional, 

penelitian ini 

kurang 

mendalami 

bagaimana nilai-

nilai tersebut 

Penelitian ini akan 

mendalami 

bagaimana nilai-nilai 

tersebut 

diterjemahkan dalam 

simbolisme Huma 

Betang dan perannya 

dalam komunikasi 

budaya. 



26  
 

 
 

Data: Wawancara 

mendalam, observasi 

partisipatif, Analisis 

Data: Analisis 

tematik 

masih dipegang 

teguh oleh 

penduduk desa 

Pemantang. 

berfungsi dalam 

konteks 

komunikasi dan 

modernisasi. 

3. Apandie & Ar 

(Apandie & Ar, 

2019) 

Huma Betang: 

Identitas Moral 

Kultural Suku Dayak 

Ngaju Kalimantan 

Tengah 

Mengeksplorasi nilai 

filosofis pada Huma 

Betang dan langkah 

revitalisasi 

kebudayaan guna 

memperkuat identitas 

moral kultural. 

Teori Identitas 

Budaya 
 
Paradigma: Positivis, 

Pendekatan: 

Kualitatif-Etnografi, 

Subjek & Objek: 

Komunitas Dayak 

Ngaju, Sumber & 

Jenis Data: Studi 

lapangan dan 

dokumen sejarah, 

Analisis Data: 

Analisis naratif 

Huma Betang 

mencerminkan 

identitas moral 

kultural, 

termasuk 

kebersamaan, 

toleransi, dan 

demokrasi 

dalam 

kehidupan suku 

Dayak. 

Fokus utama 

penelitian ini 

adalah pada 

aspek moral 

kultural, namun 

kurang 

menekankan 

pada analisis 

struktural dan 

simbolik dalam 

konteks 

arsitektur dan 

komunikasi. 

Penelitian ini akan 

lebih fokus pada 

analisis struktural 

dan simbolik Huma 

Betang dalam 

membentuk dan 

mempertahankan 

karakter komunikasi 

budaya Dayak di era 

modernisasi. 

4. Simatupang & 

Beka 

(Simatupang & 

Beka, 2022) 

Filosofi Huma Betang 

dan Keberagaman 

Masyarakat Dayak 

Menggali nilai-nilai 

sebagai falsafah dalam 

Huma Betang dan 

keberagaman 

masyarakat Dayak. 

Teori Pluralisme 

Budaya 
 
Paradigma: 

Interpretif, 

Pendekatan: 

Kualitatif, Subjek & 

Objek: Masyarakat 

Dayak, Sumber & 

Jenis Data: 

Falsafah Huma 

Betang terkait 

erat dengan 

nilai-nilai 

kebersamaan, 

gotong royong, 

dan toleransi, 

serta memiliki 

relevansi dalam 

kehidupan 

Penelitian ini 

berfokus pada 

nilai-nilai sosial 

dan falsafah, 

namun tidak 

membahas 

bagaimana nilai-

nilai tersebut 

diartikulasikan 

melalui struktur 

Penelitian ini akan 

lebih menekankan 

pada bagaimana 

nilai-nilai falsafah 

tersebut diwujudkan 

melalui arsitektur 

dan simbolisme 

dalam Huma Betang 

dan perannya dalam 

komunikasi budaya. 



27  
 

 
 

Wawancara 

mendalam, Analisis 

Data: Analisis isi 

masyarakat 

Dayak. 
arsitektur dan 

simbolisme. 

5. Ahmadi et al. 

(Ahmadi et al., 

2022) 

Analisis Falsafah 

Huma Betang Sebagai 

Sarana Rekonstruksi 

Perdamaian Pasca 

Konflik Suku Dayak-

Madura di Kalimantan 

Tengah 

Menganalisis falsafah 

Huma Betang sebagai 

sarana rekonstruksi 

perdamaian pasca 

konflik antara suku 

Dayak dan Madura di 

Kalimantan Tengah. 

Teori Resolusi 

Konflik 
 
Paradigma: 

Konstruktivis, 

Pendekatan: 

Kualitatif, Subjek & 

Objek: Masyarakat 

Dayak dan Madura di 

Kalimantan Tengah, 

Sumber & Jenis 

Data: Wawancara 

mendalam dan studi 

literatur, Analisis 

Data: Analisis naratif 

Falsafah Huma 

Betang dapat 

digunakan 

sebagai 

pedoman hidup 

dan sebagai 

sarana 

rekonstruksi 

perdamaian 

serta 

pembangunan 

perdamaian 

yang 

berkelanjutan. 

Fokus utama 

pada aspek 

rekonstruksi 

perdamaian, 

namun tidak 

membahas 

aspek 

komunikasi 

budaya yang 

terjadi melalui 

Huma Betang. 

Penelitian ini akan 

lebih mendalami 

bagaimana falsafah 

Huma Betang 

diartikan dalam 

komunikasi budaya 

dan identitas Dayak 

serta bagaimana ia 

dipertahankan di era 

modernisasi. 

6 Chan (Chan, 

2005) 
Temple-Building and 

Heritage in China 
Menganalisis 

pandangan penduduk 

mengenai keberadaan 

kuil di daratan Cina 

dan pengaruhnya 

terhadap identitas 

Tionghoa. 

Teori Warisan 

Budaya 
 
Paradigma: Positivis, 

Pendekatan: 

Deskriptif, Subjek & 

Objek: Kuil-kuil di 

Cina, Sumber & Jenis 

Data: Studi lapangan 

dan dokumentasi, 

Pembangunan 

kuil sebagai 

tempat ibadah, 

menarik 

wisatawan, dan 

memperkuat 

identitas 

Tionghoa 

melalui 

simbolisme 

Meskipun 

mengidentifikasi 

fungsi kuil 

sebagai simbol 

identitas, 

penelitian ini 

tidak membahas 

aspek 

komunikasi 

yang terjadi 

melalui 

Penelitian ini akan 

lebih menekankan 

pada bagaimana 

arsitektur dan 

simbolisme Huma 

Betang berfungsi 

sebagai medium 

komunikasi budaya 

yang membentuk 

identitas dan 

mempertahankan 



28  
 

 
 

Analisis Data: 

Analisis deskriptif 
yang diterapkan 

dalam arsitektur. 
simbolisme 

tersebut. 
nilai-nilai budaya 

Dayak di era 

modernisasi. 
7 Ghate et al. 

(Ghate et al., 

2013) 

Cultural norms, 

cooperation, and 

communication: taking 

experiments to the 

field in indigenous 

communities 

Mengetahui respon 

komunitas adat 

terhadap norma 

bersama yang sangat 

kuat sehingga 

komunikasi tidak 

diperlukan dalam 

pengambilan 

keputusan kooperatif. 

Teori Normatif 

Budaya. 
 
Paradigma: Positivis, 

Pendekatan: 

Eksperimen 

lapangan, Subjek & 

Objek: Komunitas 

adat di berbagai 

negara, Sumber & 

Jenis Data: Data 

eksperimen lapangan, 

Analisis Data: 

Analisis statistik 

Norma bersama 

dalam 

komunitas adat 

sangat kuat, 

sehingga 

komunikasi 

cenderung 

menyeragamkan 

hasil kelompok. 

Fokus utama 

penelitian ini 

adalah pada 

norma bersama 

dan 

pengambilan 

keputusan, 

namun kurang 

menekankan 

pada peran 

simbolisme 

budaya dalam 

komunikasi. 

Penelitian ini akan 

mendalami 

bagaimana 

simbolisme dalam 

Huma Betang 

berfungsi sebagai 

bagian dari norma 

budaya yang 

membentuk identitas 

dan nilai-nilai dalam 

masyarakat Dayak, 

serta bagaimana ia 

berperan dalam 

komunikasi budaya 

di era modernisasi. 
8 Khan et al. 

(Khan et al., 

2012) 

Communication and 

Culture: Reflections 

on the Perspectives of 

Influence 

Mengeksplorasi 

berbagai aspek efek 

media pada budaya. 

Teori Pengaruh 

Media 
 
Paradigma: 

Konstruktivis, 

Pendekatan: 

Deskriptif, Subjek & 

Objek: Media massa 

dan masyarakat, 

Sumber & Jenis 

Data: Observasi dan 

Media massa 

dapat mengubah 

atau 

menciptakan 

sosial dan 

budaya baru, 

yang dapat 

mengurangi 

eksistensi 

budaya lokal. 

Fokus penelitian 

ini adalah pada 

efek media 

massa pada 

budaya, tanpa 

menyoroti 

bagaimana 

simbolisme 

arsitektur 

berfungsi dalam 

Penelitian ini akan 

menekankan pada 

bagaimana 

simbolisme Huma 

Betang dalam 

arsitektur berperan 

dalam 

mempertahankan 

nilai-nilai budaya 

Dayak di tengah 

pengaruh media 



29  
 

 
 

wawancara, Analisis 

Data: Analisis isi 
mempertahanka

n budaya lokal. 
massa dan 

modernisasi. 
9 Wardani et al. 

(Wardani et al., 

2020) 

Sustainability of 

Betang House’s 

Cultural Wisdom in 

Central Kalimantan 

Mengetahui ciri-ciri 

kearifan budaya di 

rumah Betang Dayak 

Ngaju serta 

pengaruhnya terhadap 

praktek konstruksi 

modern. 

Teori Kearifan Lokal 

dan Teori Adaptasi 

Budaya. 
 
Paradigma: 

Konstruktivis, 

Pendekatan: 

Kualitatif dengan 

pendekatan budaya, 

Subjek & Objek: 

Rumah Betang 

Dayak Ngaju, 

Sumber & Jenis 

Data: Observasi dan 

wawancara 

mendalam, Analisis 

Data: Analisis 

deskriptif 

Rumah Betang 

menampilkan 

kombinasi 

tradisi 

vernakular kuno 

dan tradisi 

arsitektur asing 

yang 

menggambarkan 

kesatuan 

struktural antara 

rumah dan 

lingkungannya. 

Penelitian ini 

berfokus pada 

aspek fisik dan 

kearifan budaya, 

namun kurang 

menekankan 

pada peran 

simbolisme 

dalam 

komunikasi 

budaya. 

Penelitian ini akan 

mendalami 

bagaimana 

simbolisme dalam 

arsitektur Huma 

Betang tidak hanya 

berfungsi sebagai 

struktur fisik, tetapi 

juga sebagai medium 

komunikasi budaya 

yang 

mentransmisikan 

nilai-nilai tradisional 

Dayak di tengah 

modernisasi. 

10 Smith et al.  Cultural Identity and 

the Role of Vernacular 

Architecture in the 

Modern World 

Menganalisis peran 

arsitektur vernakular 

dalam 

mempertahankan 

identitas budaya di 

tengah arus 

globalisasi. 

Teori Identitas 

Budaya dan Teori 

Vernakular 

Arsitektur. 
 
Paradigma: 

Interpretif, 

Pendekatan: 

Kualitatif dengan 

Arsitektur 

vernakular, 

seperti rumah 

tradisional, 

memiliki peran 

penting dalam 

mempertahanka

n identitas 

budaya dan 

Penelitian ini 

menekankan 

pentingnya 

arsitektur 

vernakular 

dalam 

mempertahanka

n identitas 

budaya, namun 

Penelitian ini akan 

lebih fokus pada 

analisis bagaimana 

simbolisme dalam 

arsitektur Huma 

Betang digunakan 

untuk 

mempertahankan 

nilai-nilai dan 



30  
 

 
 

pendekatan etnografi, 

Subjek & Objek: 

Rumah-rumah 

tradisional di 

berbagai komunitas, 

Sumber & Jenis 

Data: Observasi 

lapangan dan 

wawancara, Analisis 

Data: Analisis 

etnografis 

menyediakan 

koneksi antara 

masa lalu dan 

masa kini dalam 

masyarakat yang 

terus berubah. 

kurang 

membahas 

bagaimana 

simbolisme di 

dalam arsitektur 

tersebut 

digunakan 

sebagai alat 

komunikasi 

budaya. 

identitas budaya 

Dayak di tengah 

modernisasi, serta 

bagaimana ia 

berfungsi sebagai 

alat komunikasi 

budaya yang vital. 

 
 

 



31  
 

 
 

2.1.2 Strukturalisme dalam Kerangka Berpikir Ferdinand de Sausurre 

Strukturalisme adalah sebuah pendekatan teoretis yang berakar pada karya 

Ferdinand de Saussure, seorang ahli linguistik Swiss yang sering dianggap sebagai 

bapak linguistik modern. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami 

struktur di balik sistem bahasa dan budaya, serta cara elemen-elemen dalam sistem 

tersebut saling berhubungan untuk membentuk makna. Saussure memperkenalkan 

konsep-konsep fundamental seperti signifier (penanda) dan signified (petanda), yang 

bersama-sama membentuk tanda dalam proses komunikasi (Branston & Stafford, 

2010). Pemikiran Saussure telah memberikan pengaruh besar pada berbagai disiplin 

ilmu, termasuk studi budaya, sastra, antropologi, dan komunikasi, dengan 

memberikan kerangka berpikir yang memungkinkan analisis mendalam terhadap 

struktur yang mendasari fenomena budaya dan bahasa (Chandler, 2022). Dalam 

konteks disertasi ini, pemikiran strukturalisme Saussure akan digunakan untuk 

memahami dan menganalisis bagaimana struktur komunikasi budaya, khususnya 

dalam masyarakat Dayak, dapat dijelaskan melalui prinsip-prinsip dasar 

strukturalisme. Bagian berikutnya akan membahas lebih lanjut biografi singkat 

Saussure, dasar-dasar strukturalisme, penerapannya dalam studi komunikasi budaya, 

serta relevansi dan kritik terhadap pendekatan ini. 

2.1.2.1 Biografi Singkat Ferdinand de Saussure 

Ferdinand de Saussure lahir pada 26 November 1857 di Jenewa, Swiss, dan 

dianggap sebagai salah satu tokoh paling berpengaruh dalam sejarah linguistik dan 

semiotika modern. Sebagai seorang ahli linguistik, Saussure dikenal karena 

pandangannya yang revolusioner tentang bahasa dan tanda, yang membentuk dasar 

dari teori strukturalisme. Saussure memulai studinya di bidang ilmu alam di 



32  
 

 
 

Universitas Jenewa sebelum beralih ke linguistik, di mana ia mengembangkan minat 

yang mendalam dalam bahasa-bahasa Indo-Eropa (Chandler, 2022). 

Setelah menyelesaikan studinya di Universitas Leipzig dan Universitas Berlin, 

Saussure menerbitkan karya pertamanya yang berjudul Mémoire sur le système 

primitif des voyelles dans les langues indo-européennes pada usia 21 tahun, yang 

langsung mengukuhkan reputasinya sebagai seorang linguis berbakat. Meskipun 

karyanya yang paling terkenal, Cours de linguistique générale (Course in General 

Linguistics), baru diterbitkan setelah kematiannya pada tahun 1916 oleh para 

muridnya dari catatan kuliah yang mereka kumpulkan, buku ini telah menjadi salah 

satu teks dasar dalam studi linguistik dan semiotika (Branston & Stafford, 2010). 

Saussure memperkenalkan konsep-konsep penting seperti langue (sistem 

bahasa) dan parole (ucapan), serta perbedaan antara signifier (penanda) dan signified 

(petanda). Konsep-konsep ini tidak hanya mengubah cara pandang terhadap bahasa 

sebagai sistem tanda tetapi juga menjadi landasan bagi berbagai bidang studi lain, 

termasuk antropologi, sastra, dan studi budaya. Menurut Hall (Hall, 1997), 

pendekatan strukturalisme Saussure mengajarkan bahwa makna dihasilkan melalui 

hubungan antar elemen dalam suatu sistem, dan bukan dari elemen itu sendiri secara 

terpisah. 

Selama hidupnya, Saussure juga mengajar di Universitas Jenewa, di mana ia 

mengembangkan banyak ide yang kelak menjadi fondasi dari teori linguistik modern. 

Salah satu kontribusi terbesar Saussure adalah gagasannya bahwa bahasa adalah 

sistem tanda yang arbitrer, di mana hubungan antara penanda dan petanda ditentukan 

oleh konvensi sosial, bukan oleh hubungan alami. Pemikiran ini telah memberikan 



33  
 

 
 

dampak yang luas tidak hanya dalam linguistik tetapi juga dalam berbagai disiplin 

ilmu yang mengkaji fenomena komunikasi dan budaya (Chandler, 2022). 

Saussure meninggal pada 22 Februari 1913, namun warisan intelektualnya 

terus hidup dan berkembang. Konsep-konsep yang ia perkenalkan telah menjadi 

dasar bagi banyak teori dan pendekatan dalam studi humaniora dan ilmu sosial, 

termasuk dalam analisis strukturalis dan post-strukturalis. (Branston & Stafford, 

2010) mencatat bahwa tanpa kontribusi Saussure, banyak pendekatan analitis dalam 

studi media dan budaya yang ada saat ini mungkin tidak akan berkembang seperti 

yang kita kenal. 

Dalam konteks disertasi ini, pemahaman tentang biografi dan kontribusi 

Saussure adalah penting untuk membangun landasan Teoretis yang kuat dalam 

menganalisis struktur komunikasi budaya, khususnya dalam masyarakat Dayak. 

Dengan memahami prinsip-prinsip dasar yang dikembangkan oleh Saussure, kita 

dapat lebih efektif dalam menerapkan pendekatan strukturalisme untuk menganalisis 

fenomena budaya yang kompleks. 

2.1.2.2 Strukturalisme Sebagai Teori 

Strukturalisme adalah sebuah pendekatan Teoretis yang muncul dari karya 

Ferdinand de Saussure dan berkembang menjadi salah satu paradigma dominan 

dalam ilmu humaniora dan sosial pada abad ke-20. Strukturalisme menekankan 

bahwa fenomena budaya, termasuk bahasa, dapat dipahami sebagai sistem tanda 

yang terdiri dari hubungan antara elemen-elemen dalam suatu struktur. Pendekatan 

ini berfokus pada bagaimana makna diciptakan dan disusun melalui aturan-aturan 

yang mengatur hubungan antar elemen tersebut (Chandler, 2022). 



34  
 

 
 

Menurut Saussure, bahasa adalah sistem tanda yang arbitrer, di mana hubungan 

antara signifier (penanda) dan signified (petanda) ditentukan oleh konvensi sosial 

daripada oleh hubungan alami. Saussure berpendapat bahwa untuk memahami 

makna dari sebuah tanda, kita harus melihat bagaimana tanda tersebut berfungsi 

dalam sistem keseluruhan yang membentuk bahasa(Hall, 1997). Ini berarti bahwa 

makna tidak berasal dari tanda itu sendiri, tetapi dari hubungan antara tanda-tanda 

dalam sistem bahasa. Pendekatan ini memberikan cara baru untuk memahami bahasa 

sebagai suatu sistem yang otonom, terpisah dari referensi eksternal, dan bergantung 

pada hubungan internal antara elemen-elemen yang ada di dalamnya. 

Strukturalisme sebagai teori telah diterapkan dalam berbagai disiplin ilmu, 

termasuk antropologi, sastra, dan studi budaya. Misalnya, dalam antropologi, Claude 

Lévi-Strauss menggunakan pendekatan strukturalisme untuk menganalisis mitos dan 

struktur sosial dalam masyarakat tradisional. Ia berpendapat bahwa struktur-struktur 

ini mencerminkan pola pikir universal yang ada di balik semua budaya manusia, 

menunjukkan bahwa makna budaya dapat dipahami melalui analisis hubungan antar 

elemen budaya yang berbeda (Lévi-Strauss, 2008). 

Dalam studi sastra, strukturalisme telah digunakan untuk menganalisis teks-

teks sastra dengan menekankan pentingnya struktur naratif dan hubungan antar 

elemen dalam teks tersebut. Roland Barthes, salah satu tokoh penting dalam 

perkembangan strukturalisme, mengembangkan konsep tekstualitas yang 

menekankan bahwa makna dalam teks sastra bukan hanya hasil dari niat pengarang 

tetapi juga dari hubungan antara berbagai elemen dalam teks itu sendiri (Barthes, 

2007). Barthes juga memperluas aplikasi strukturalisme dalam studi semiotika, di 



35  
 

 
 

mana ia menganalisis bagaimana makna diciptakan melalui kode-kode budaya yang 

terstruktur. 

Strukturalisme juga memberikan kontribusi penting dalam studi budaya, di 

mana pendekatan ini digunakan untuk menganalisis bagaimana makna budaya 

diciptakan dan dipertahankan melalui praktik-praktik sosial dan simbolik. (Branston 

& Stafford, 2010) mencatat bahwa strukturalisme memungkinkan kita untuk melihat 

budaya sebagai sistem tanda yang kompleks, di mana makna diciptakan melalui 

hubungan antar elemen budaya, seperti simbol, ritual, dan narasi. 

Namun, strukturalisme juga menghadapi kritik, terutama dari perspektif post-

strukturalis, yang menantang gagasan bahwa struktur dapat sepenuhnya menentukan 

makna. Post-strukturalis seperti Jacques Derrida berargumen bahwa makna selalu 

bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya 

diikat oleh struktur yang tetap. Kritik ini membuka jalan bagi perkembangan teori-

teori baru yang menekankan fluiditas dan ketidakstabilan makna, tetapi warisan 

strukturalisme tetap penting sebagai landasan dalam memahami bagaimana makna 

dibentuk dalam budaya (Derrida, 1978). 

Strukturalisme akan digunakan sebagai kerangka teori untuk menganalisis 

bagaimana struktur komunikasi budaya, khususnya dalam masyarakat Dayak, dapat 

dijelaskan melalui hubungan antara berbagai elemen budaya. Dengan memahami 

bagaimana makna diciptakan dan dipertahankan dalam sistem budaya yang 

terstruktur, kita dapat mengungkap cara-cara di mana identitas budaya dipertahankan 

dan dinegosiasikan di tengah perubahan sosial dan globalisasi. 

 

 



36  
 

 
 

2.1.2.3 Dasar-Dasar Strukturalisme 

Dasar-dasar strukturalisme berakar pada pemahaman bahwa setiap fenomena 

budaya, termasuk bahasa, adat, dan arsitektur, dapat dianalisis sebagai bagian dari 

suatu sistem yang lebih besar. Pendekatan ini menekankan bahwa makna tidak 

dapat dipahami secara terpisah dari hubungan antara elemen-elemen dalam sistem 

tersebut. Ferdinand de Saussure, melalui karya-karyanya, memperkenalkan gagasan 

bahwa bahasa harus dipahami sebagai sistem tanda yang saling terkait, di mana 

makna setiap tanda ditentukan oleh posisinya dalam sistem tersebut (Chandler, 

2022). 

Salah satu prinsip utama strukturalisme adalah konsep signifier (penanda) dan 

signified (petanda), yang bersama-sama membentuk tanda. Saussure berpendapat 

bahwa hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer, artinya tidak ada 

hubungan alamiah antara keduanya. Hubungan ini ditentukan oleh konvensi sosial 

dan hanya dapat dimengerti dalam konteks sistem bahasa secara keseluruhan (Hall, 

1997). Misalnya, dalam konteks budaya Dayak, simbol-simbol yang ditemukan 

dalam Huma Betang seperti ukiran dan tata letak arsitektur memiliki makna tertentu 

yang hanya dapat dipahami dalam konteks keseluruhan budaya dan sistem 

kepercayaan masyarakat Dayak. 

Prinsip penting lainnya dalam strukturalisme adalah gagasan bahwa setiap 

elemen dalam suatu sistem budaya hanya memiliki makna relatif terhadap elemen 

lain dalam sistem tersebut. Saussure menyebut konsep ini sebagai difference atau 

perbedaan. Dengan kata lain, makna tidak berasal dari elemen itu sendiri, melainkan 

dari perbedaan antara elemen-elemen dalam sistem. Misalnya, dalam bahasa, 



37  
 

 
 

makna kata rumah tidak dapat dipahami tanpa membedakannya dari kata-kata lain 

seperti gedung atau pondok. (Branston & Stafford, 2010). 

Dalam aplikasinya pada studi budaya, strukturalisme memungkinkan analisis 

mendalam terhadap struktur yang mendasari fenomena budaya. Claude Lévi-

Strauss, seorang antropolog terkemuka yang menerapkan pendekatan 

strukturalisme dalam studinya tentang mitos dan adat istiadat, berpendapat bahwa 

semua masyarakat manusia memiliki struktur dasar yang sama, yang tercermin 

dalam pola pikir dan praktik budaya mereka (Lévi-Strauss, 2008). Ini menunjukkan 

bahwa struktur-struktur yang mendasari budaya dapat diidentifikasi dan dianalisis 

untuk memahami makna dan fungsi dari berbagai elemen budaya. 

Dalam konteks arsitektur dan simbolisme Huma Betang, pendekatan 

strukturalisme memungkinkan kita untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen 

fisik dan simbolik dari bangunan ini berinteraksi untuk menciptakan dan 

mempertahankan identitas budaya Dayak. Misalnya, struktur tata ruang Huma 

Betang yang terbuka mencerminkan prinsip gotong royong dan kesetaraan yang 

dianut oleh masyarakat Dayak.  

Dasar-dasar strukturalisme juga menekankan pentingnya sistem dan aturan 

dalam pembentukan makna. Saussure berargumen bahwa bahasa (dan, dengan 

perluasan, budaya) adalah sebuah sistem di mana setiap elemen diatur oleh aturan-

aturan tertentu yang menentukan bagaimana makna dapat dihasilkan dan dipahami. 

Dalam konteks budaya Dayak, aturan-aturan ini dapat dilihat dalam cara 

simbolisme Huma Betang diinterpretasikan dan digunakan dalam kehidupan sehari-

hari, termasuk dalam upacara adat dan praktik sosial (Smith, 2019). 



38  
 

 
 

Dengan memahami dasar-dasar strukturalisme, kita dapat lebih efektif dalam 

menganalisis bagaimana struktur budaya, seperti yang terlihat dalam Huma Betang, 

berperan dalam mempertahankan dan menegosiasikan identitas budaya di tengah 

perubahan sosial. Pendekatan ini memberikan kerangka kerja yang kuat untuk 

mengeksplorasi hubungan antara elemen-elemen budaya dan makna yang mereka 

hasilkan, serta bagaimana makna tersebut dipertahankan dalam konteks globalisasi 

dan modernisasi. 

2.1.2.4 Teori Tanda: Penanda dan Petanda 

Ferdinand de Saussure memperkenalkan teori tanda sebagai inti dari 

pendekatan strukturalisme dalam linguistik dan semiotika. Teori ini mendefinisikan 

tanda sebagai unit dasar dari makna yang terdiri dari dua komponen utama: signifier 

(penanda) dan signified (petanda). Penanda adalah bentuk fisik atau ekspresi dari 

tanda, seperti kata, gambar, atau suara, sementara petanda adalah konsep atau 

makna yang diwakili oleh penanda tersebut (Chandler, 2022). 

Saussure menekankan bahwa hubungan antara penanda dan petanda bersifat 

arbitrer, artinya tidak ada hubungan alamiah antara bentuk fisik dari tanda dan 

makna yang dikaitkan dengannya. Misalnya, kata rumah (penanda) dalam bahasa 

Indonesia tidak memiliki hubungan intrinsik dengan konsep rumah (petanda); 

hubungan ini terbentuk melalui konvensi sosial yang disepakati oleh para penutur 

bahasa tersebut (Hall, 1997). Ini menunjukkan bahwa makna tanda tidak dapat 

dipahami secara terpisah dari konteks sosial dan budaya di mana tanda itu 

digunakan. 

Teori tanda Saussure juga menekankan bahwa makna ditentukan oleh posisi 

relatif tanda dalam sistem keseluruhan. Dengan kata lain, tanda mendapatkan 



39  
 

 
 

maknanya melalui perbedaan dengan tanda-tanda lain dalam sistem yang sama. 

Saussure menggambarkan ini sebagai difference (perbedaan), yang berarti bahwa 

makna suatu tanda sebagian besar ditentukan oleh apa yang bukan merupakan tanda 

tersebut. Sebagai contoh, dalam konteks budaya Dayak, simbol-simbol yang 

digunakan dalam Huma Betang seperti ukiran dan pola dekoratif memiliki makna 

yang hanya bisa dipahami dalam konteks keseluruhan budaya dan sistem 

kepercayaan Dayak, serta dalam perbedaannya dengan simbol-simbol lain di luar 

konteks budaya tersebut (Branston & Stafford, 2010). 

Dalam studi budaya dan komunikasi, teori tanda Saussure telah memberikan 

landasan untuk memahami bagaimana makna dikonstruksi dan dikomunikasikan 

melalui berbagai bentuk simbolik. Dalam konteks arsitektur dan simbolisme Huma 

Betang, teori ini memungkinkan analisis tentang bagaimana elemen-elemen fisik 

dan visual dari bangunan ini berfungsi sebagai tanda yang mengomunikasikan nilai-

nilai budaya, identitas kolektif, dan kepercayaan masyarakat Dayak.. 

Lebih jauh, teori tanda Saussure juga memberikan wawasan tentang 

bagaimana makna dapat berubah seiring waktu dan dalam konteks yang berbeda. 

Karena hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer, makna tanda dapat 

mengalami pergeseran ketika tanda tersebut digunakan dalam konteks budaya yang 

berbeda atau ketika terjadi perubahan dalam konvensi sosial yang mengatur 

hubungan antara penanda dan petanda. Dalam konteks globalisasi, misalnya, 

simbol-simbol tradisional Dayak yang terkait dengan Huma Betang mungkin 

mendapatkan makna baru atau mengalami reinterpretasi ketika diperkenalkan ke 

dalam konteks global yang lebih luas (Smith, 2019). 



40  
 

 
 

Kritik terhadap teori tanda Saussure datang dari berbagai perspektif, terutama 

dari teori-teori post-strukturalis yang menantang gagasan tentang stabilitas makna. 

Jacques Derrida, misalnya, berpendapat bahwa makna selalu bersifat sementara dan 

tergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya diikat oleh struktur yang 

tetap. Derrida memperkenalkan konsep différance untuk menjelaskan bagaimana 

makna terus bergeser dan tidak pernah sepenuhnya hadir dalam suatu tanda 

(Derrida, 1978). Meskipun demikian, teori tanda Saussure tetap menjadi fondasi 

penting dalam studi semiotika dan terus memengaruhi cara kita memahami 

hubungan antara simbol, makna, dan budaya. 

Teori tanda Saussure memberikan kerangka kerja yang kuat untuk 

menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda 

yang mengomunikasikan identitas budaya dan nilai-nilai masyarakat Dayak. 

Dengan memahami bagaimana penanda dan petanda bekerja bersama-sama untuk 

membentuk makna, kita dapat lebih efektif dalam mengeksplorasi cara-cara di mana 

identitas budaya dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi 

dalam konteks perubahan sosial dan globalisasi. 

2.1.2.5 Kritik Bagi Strukturalisme 

Meskipun strukturalisme telah memberikan kontribusi signifikan dalam 

berbagai disiplin ilmu, terutama dalam linguistik, antropologi, dan studi budaya, 

pendekatan ini juga menghadapi berbagai kritik yang mengarah pada munculnya 

teori-teori baru seperti post-strukturalisme. Kritik terhadap strukturalisme 

umumnya berfokus pada keterbatasannya dalam menjelaskan dinamika sosial, 

perubahan makna, dan aspek subjektivitas manusia yang tidak sepenuhnya dapat 

ditangkap oleh analisis struktural. 



41  
 

 
 

Salah satu kritik utama terhadap strukturalisme adalah pandangan bahwa 

pendekatan ini terlalu deterministik dan reduksionis. Strukturalisme cenderung 

melihat budaya dan bahasa sebagai sistem tertutup yang terdiri dari hubungan-

hubungan tetap antara elemen-elemen yang terstruktur. Menurut kritikus seperti 

Jacques Derrida, pandangan ini mengabaikan kenyataan bahwa makna selalu 

bersifat sementara, berubah-ubah, dan bergantung pada konteks. Derrida 

memperkenalkan konsep différance, yang menunjukkan bahwa makna tidak pernah 

sepenuhnya hadir dalam suatu tanda dan selalu tertunda, sehingga tidak bisa dipaku 

dalam struktur yang tetap (Derrida, 1978). Kritik ini membuka jalan bagi post-

strukturalisme, yang menekankan fluiditas dan ketidakstabilan makna. 

Strukturalisme juga dikritik karena mengabaikan peran agen atau subjek 

dalam proses pembentukan makna. Menurut para kritikus, strukturalisme terlalu 

fokus pada struktur dan sistem, sehingga mengesampingkan bagaimana individu 

atau kelompok sosial secara aktif membentuk dan menginterpretasikan makna. 

Kritik ini menyoroti pentingnya mempertimbangkan dinamika kekuasaan, sejarah, 

dan konteks sosial dalam analisis budaya. 

Kritik lain terhadap strukturalisme berkaitan dengan klaim universalitasnya. 

Strukturalisme cenderung menggeneralisasi struktur-struktur tertentu sebagai 

universal, tanpa mempertimbangkan keragaman budaya dan variasi kontekstual. 

Claude Lévi-Strauss, misalnya, mencoba menemukan struktur universal di balik 

mitos-mitos dalam berbagai budaya, tetapi pendekatan ini dikritik karena 

mengabaikan keunikan dan kompleksitas budaya-budaya tersebut. Kritikus seperti 

Edward Said menekankan bahwa pendekatan seperti ini dapat mengarah pada bias 



42  
 

 
 

etnosentrisme dan kolonialisme intelektual, di mana struktur-struktur budaya Barat 

dipaksakan sebagai standar bagi budaya lain . 

Strukturalisme juga dianggap kurang mampu menangani perubahan sosial 

dan budaya. Karena pendekatan ini berfokus pada struktur yang dianggap stabil dan 

tetap, strukturalisme sering kali kesulitan menjelaskan bagaimana perubahan terjadi 

dalam budaya dan bagaimana makna dapat bergeser dari waktu ke waktu. Post-

strukturalis, seperti Roland Barthes, menekankan bahwa makna dalam budaya tidak 

pernah tetap dan selalu berada dalam proses menjadi (Barthes, 1977). Ini berarti 

bahwa budaya dan makna harus dipahami sebagai dinamis dan terus berubah, bukan 

sebagai entitas yang statis dan tertutup. 

Dalam konteks studi budaya Dayak dan simbolisme Huma Betang, kritik-

kritik terhadap strukturalisme ini relevan karena membantu memperkaya 

pemahaman kita tentang bagaimana identitas budaya dibentuk, dipertahankan, dan 

diubah. Sementara strukturalisme memberikan kerangka yang berguna untuk 

menganalisis struktur-struktur budaya, kritik-kritik ini mengingatkan kita untuk 

juga mempertimbangkan dinamika kekuasaan, subjektivitas, dan perubahan sosial 

dalam analisis kita. Ini memungkinkan kita untuk memahami bagaimana 

simbolisme dalam Huma Betang bukan hanya hasil dari struktur tetap tetapi juga 

produk dari proses sosial yang kompleks dan kontekstual (Smith, 2019). 

Kritik terhadap strukturalisme juga membuka ruang bagi pendekatan-

pendekatan baru yang lebih inklusif dan dinamis dalam memahami budaya. 

Pendekatan-pendekatan ini menekankan pentingnya konteks, sejarah, dan 

kekuasaan dalam analisis budaya, serta memberikan perhatian lebih pada cara-cara 

di mana individu dan kelompok sosial secara aktif membentuk makna dalam 



43  
 

 
 

kehidupan sehari-hari. Dalam disertasi ini, kritik-kritik ini akan digunakan untuk 

menambah kedalaman analisis strukturalisme dan untuk mengeksplorasi bagaimana 

simbolisme dalam Huma Betang terus berkembang dan beradaptasi dalam konteks 

globalisasi dan modernisasi. 

2.1.2.6 Strukturalisme dalam Arsitektur 

Strukturalisme, yang awalnya berkembang sebagai pendekatan dalam 

linguistik dan semiotika, telah meluas pengaruhnya ke berbagai disiplin ilmu, 

termasuk arsitektur. Dalam konteks arsitektur, strukturalisme menawarkan kerangka 

berpikir yang memungkinkan analisis mendalam terhadap bagaimana elemen-

elemen fisik dan simbolik suatu bangunan bekerja sama dalam menciptakan makna 

dan fungsi. Pendekatan ini menekankan pentingnya hubungan antara elemen-elemen 

tersebut dalam membentuk struktur keseluruhan, di mana setiap bagian memiliki 

peran dalam mendukung makna dan fungsi yang lebih luas. Sebagai sistem tanda 

yang kompleks, arsitektur dilihat tidak hanya sebagai ekspresi estetika tetapi juga 

sebagai representasi dari nilai-nilai budaya dan sosial, di mana bentuk, ruang, dan 

materialitas berfungsi sebagai penanda yang berinteraksi dengan petanda untuk 

menciptakan makna yang berlapis (Saussure, 1988).  

a. Semiologi dalam Arsitektur 

Semiologi, atau studi tentang tanda dan makna, telah menjadi alat penting 

dalam analisis arsitektur, terutama dalam konteks strukturalisme. Dalam arsitektur, 

semiologi diterapkan untuk memahami bagaimana elemen-elemen fisik seperti 

bentuk, ruang, material, dan ornamen berfungsi sebagai tanda yang menyampaikan 

makna-makna tertentu dalam konteks budaya dan sosial. Pendekatan ini berakar pada 

teori tanda Ferdinand de Saussure, di mana arsitektur dipandang sebagai sistem tanda 



44  
 

 
 

yang kompleks, dengan setiap elemen arsitektural berperan sebagai penanda 

(signifier) yang mengacu pada konsep atau petanda (signified) tertentu (Chandler, 

2022). 

Arsitektur, melalui penggunaan semiologi, dapat dianalisis sebagai teks yang 

dibaca oleh pengamat atau pengguna bangunan. Roland Barthes memperluas konsep 

ini dengan memperkenalkan gagasan tentang denotasi dan konotasi dalam arsitektur, 

di mana elemen-elemen fisik tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi 

juga makna yang lebih dalam dan simbolis (konotatif) (Barthes, 1977). Misalnya, 

sebuah pintu tidak hanya berfungsi sebagai akses masuk, tetapi juga dapat 

melambangkan konsep keterbukaan atau eksklusivitas tergantung pada konteks 

sosial dan budaya di mana arsitektur tersebut berada. 

Semiologi dalam arsitektur juga memungkinkan analisis tentang bagaimana 

struktur fisik mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas sosial. Dalam konteks 

arsitektur tradisional seperti Huma Betang di masyarakat Dayak, setiap elemen 

arsitektural, mulai dari tata ruang hingga ornamen, memiliki makna simbolis yang 

terkait erat dengan nilai-nilai komunitas seperti gotong royong, kebersamaan, dan 

harmoni dengan alam (Wulandari, 2019). Tata ruang Huma Betang yang terbuka dan 

tidak memiliki sekat internal mencerminkan prinsip egalitarian dan kolektivitas yang 

menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak. Dengan demikian, analisis semiologis 

memungkinkan kita untuk memahami bagaimana elemen-elemen arsitektur ini tidak 

hanya berfungsi secara praktis tetapi juga berperan dalam mengomunikasikan nilai-

nilai budaya. 

Semiologi dalam arsitektur dapat digunakan untuk mengeksplorasi bagaimana 

makna arsitektural berubah seiring waktu dan dalam berbagai konteks sosial. 



45  
 

 
 

Misalnya, dalam proses modernisasi dan globalisasi, simbolisme arsitektur 

tradisional seperti Huma Betang mungkin mengalami reinterpretasi ketika 

diperkenalkan ke dalam konteks global yang lebih luas. Dalam studi yang dilakukan 

oleh (Smith, 2019), ditemukan bahwa arsitektur tradisional sering kali mengalami 

transformasi makna ketika dihadapkan pada perubahan sosial dan ekonomi. Dalam 

hal ini, analisis semiologis memungkinkan kita untuk melihat bagaimana makna 

arsitektural tidak statis tetapi terus berkembang sesuai dengan perubahan konteks 

sosial dan budaya. 

Kritik terhadap pendekatan semiologi dalam arsitektur juga muncul, terutama 

dari perspektif post-strukturalis yang menantang gagasan bahwa makna dapat 

sepenuhnya ditentukan oleh struktur tanda. Jacques Derrida, misalnya, berpendapat 

bahwa makna selalu bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga tidak 

bisa sepenuhnya diikat oleh struktur yang tetap. Derrida memperkenalkan konsep 

différance untuk menjelaskan bagaimana makna arsitektural terus bergeser dan tidak 

pernah sepenuhnya stabil (Derrida, 1978). Meskipun demikian, semiologi tetap 

menjadi alat yang berharga dalam analisis arsitektur, karena memungkinkan kita 

untuk menggali lapisan-lapisan makna yang terkandung dalam elemen-elemen fisik 

dan simbolik dari suatu bangunan. 

Penerapan semiologi dalam arsitektur akan digunakan untuk menganalisis 

bagaimana simbolisme dan struktur arsitektural Huma Betang mencerminkan dan 

mempertahankan identitas budaya Dayak. Dengan memahami bagaimana elemen-

elemen arsitektur ini berfungsi sebagai tanda dalam sistem budaya Dayak, kita dapat 

mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya dipertahankan, dinegosiasikan, 

dan mungkin direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial dan globalisasi. 



46  
 

 
 

b. Analogi Linguistik dalam Arsitektur 

Analogi linguistik dalam arsitektur merupakan pendekatan yang melihat 

arsitektur sebagai sistem tanda yang mirip dengan bahasa, di mana elemen-elemen 

arsitektural dapat dianalisis seperti kata-kata dalam sebuah kalimat. Pendekatan ini 

didasarkan pada gagasan bahwa struktur arsitektur, seperti struktur bahasa, memiliki 

gramatika tertentu yang mengatur bagaimana elemen-elemen fisik berinteraksi untuk 

menciptakan makna yang koheren. Ferdinand de Saussure, melalui teorinya tentang 

tanda, membuka jalan bagi penerapan konsep-konsep linguistik dalam berbagai 

disiplin ilmu, termasuk arsitektur, dengan menekankan bahwa makna dihasilkan dari 

hubungan antar elemen dalam sebuah sistem (Chandler, 2022). 

Pendekatan analogi linguistik juga memungkinkan kita untuk melihat 

arsitektur sebagai teks yang dapat dibaca dan diinterpretasikan oleh pengamat. 

Roland Barthes, yang memperluas penerapan teori Saussure ke dalam studi budaya, 

memperkenalkan gagasan bahwa struktur arsitektur dapat mengomunikasikan makna 

melalui kombinasi elemen-elemen yang membentuknya, mirip dengan cara teks 

sastra mengomunikasikan cerita melalui kata-kata dan kalimat (Barthes, 1977). 

Dengan demikian, setiap elemen arsitektur dapat dipandang sebagai bagian dari 

sistem semiotik yang lebih besar, di mana makna ditentukan oleh hubungan antara 

elemen-elemen tersebut dalam konteks sosial dan budaya tertentu. 

Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang di masyarakat 

Dayak, analogi linguistik ini dapat diterapkan untuk menganalisis bagaimana struktur 

bangunan berfungsi sebagai bahasa yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas 

budaya. Misalnya, tata ruang terbuka Huma Betang yang tidak memiliki sekat 

internal dapat dipandang sebagai kalimat yang mengartikulasikan prinsip-prinsip 



47  
 

 
 

gotong royong dan kebersamaan, yang merupakan nilai inti dalam budaya Dayak. 

Dalam hal ini, setiap elemen arsitektural tidak hanya memiliki fungsi praktis tetapi 

juga berperan dalam mengomunikasikan makna simbolik yang terkait dengan 

identitas dan nilai-nilai komunitas. 

Pendekatan analogi linguistik memungkinkan kita untuk mengeksplorasi 

bagaimana arsitektur dapat beradaptasi dengan perubahan sosial dan budaya, mirip 

dengan bagaimana bahasa berkembang seiring waktu. Misalnya, dalam konteks 

modernisasi dan globalisasi, struktur arsitektural tradisional seperti Huma Betang 

mungkin mengalami perubahan dalam cara elemen-elemennya diinterpretasikan atau 

disusun ulang, yang mencerminkan perubahan dalam nilai-nilai atau kebutuhan 

masyarakat. Analisis ini dapat mengungkap bagaimana arsitektur tidak hanya 

berfungsi sebagai warisan budaya yang statis tetapi juga sebagai medium yang 

dinamis untuk mengekspresikan identitas budaya dalam konteks yang berubah-ubah 

(Smith, 2019). 

Namun, kritik terhadap penerapan analogi linguistik dalam arsitektur juga 

muncul, terutama dari perspektif post-strukturalis. Jacques Derrida, misalnya, 

berpendapat bahwa makna dalam arsitektur, seperti dalam bahasa, selalu bersifat 

sementara dan tidak pernah sepenuhnya hadir dalam struktur yang tetap. Derrida 

memperkenalkan konsep différance untuk menunjukkan bahwa makna terus berubah 

dan bergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya diikat oleh aturan atau 

struktur yang tetap (Derrida, 1978). Kritik ini menantang gagasan bahwa arsitektur 

dapat dianalisis secara lengkap melalui analogi linguistik, dengan menekankan 

pentingnya mempertimbangkan aspek-aspek kontekstual dan subjektivitas dalam 

interpretasi arsitektur. 



48  
 

 
 

Penerapan analogi linguistik dalam arsitektur akan digunakan untuk 

menganalisis bagaimana elemen-elemen struktural dan simbolik dalam Huma Betang 

berfungsi sebagai bahasa yang mengomunikasikan nilai-nilai budaya Dayak. Dengan 

memahami bagaimana arsitektur tradisional ini berfungsi sebagai sistem tanda, kita 

dapat mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya dipertahankan, 

dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial 

dan globalisasi. 

 

2.1.3 Charles Sanders Peirce dan Kontribusinya Pada Teori Tanda 

2.1.3.1 Teori Tanda Peirce: Representamen, Objek, dan Interpretant 

Charles Sanders Peirce, seorang filsuf dan semiotika asal Amerika Serikat, 

memberikan kontribusi yang signifikan terhadap teori tanda melalui 

pengembangan konsep triadik yang mencakup representamen, objek, dan 

interpretant. Peirce memperkenalkan pendekatan yang berbeda dari Saussure 

dengan memfokuskan pada hubungan dinamis antara tanda dan proses 

interpretasi, yang menempatkan subjek (interpreter) dalam peran sentral dalam 

pembentukan makna (Merrell, 2005). 

Dalam teori tanda Peirce, representamen adalah bentuk fisik dari tanda yang 

bisa berupa gambar, kata, atau objek. Ini adalah aspek tanda yang dapat dirasakan 

oleh panca indera dan yang pertama kali hadir di hadapan interpreter. 

Representamen ini berfungsi sebagai pengganti atau representasi dari sesuatu 

yang lain, yang disebut objek. Objek adalah konsep atau entitas yang dipacu oleh 

representamen. Sebagai contoh, sebuah gambar rumah (representamen) merujuk 

pada konsep rumah (objek) sebagai tempat tinggal manusia (Santaella, 2010). 



49  
 

 
 

Namun, makna dari tanda tidak berhenti pada hubungan antara representamen 

dan objek saja. Peirce menambahkan elemen ketiga yang sangat penting, yaitu 

interpretant, yang merujuk pada pemahaman atau interpretasi yang dihasilkan 

oleh interpreter ketika berhadapan dengan tanda. Interpretant adalah makna yang 

ditarik oleh interpreter dari hubungan antara representamen dan objek. Dalam hal 

ini, proses semiosis, atau penciptaan makna, menjadi siklus yang terus-menerus, 

di mana setiap interpretant dapat menjadi representamen baru dalam proses 

interpretasi yang berkelanjutan (Chandler, 2022). 

Teori triadik Peirce memberikan fleksibilitas yang lebih besar dalam analisis 

tanda dibandingkan dengan model dyadik Saussure. Model Peirce memungkinkan 

pemahaman yang lebih dinamis tentang bagaimana makna dapat berubah atau 

berkembang seiring waktu dan dalam berbagai konteks sosial. Misalnya, dalam 

arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen fisik seperti tata ruang 

atau ornamen dapat berfungsi sebagai representamen yang merujuk pada objek 

tertentu, seperti prinsip gotong royong atau kesatuan komunitas (Atkin, 2010). 

Namun, interpretasi dari elemen-elemen ini (interpretant) dapat bervariasi 

tergantung pada konteks sosial, budaya, dan pengalaman individu yang 

berinteraksi dengan tanda tersebut. 

Penerapan teori Peirce dalam analisis budaya memungkinkan kita untuk 

memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya tidak hanya memiliki makna 

tetap tetapi juga terus-menerus diproduksi ulang melalui proses interpretasi. 

Dalam konteks globalisasi, misalnya, simbolisme dalam arsitektur tradisional 

dapat mengalami reinterpretasi ketika dihadapkan pada nilai-nilai atau norma-

norma baru. Studi oleh Liszka  (Liszka, 1996) menunjukkan bahwa teori Peirce 



50  
 

 
 

memberikan kerangka kerja yang efektif untuk mengeksplorasi bagaimana tanda-

tanda budaya dapat bermakna dalam berbagai lapisan dan bagaimana makna ini 

dapat berubah seiring dengan perubahan sosial dan budaya. 

Peirce juga menekankan bahwa interpretant bukan hanya hasil dari proses 

kognitif tetapi juga dipengaruhi oleh pengalaman sosial dan budaya. Ini berarti 

bahwa interpretasi tanda-tanda dalam budaya tidak hanya bersifat individual tetapi 

juga kolektif, dipengaruhi oleh norma-norma dan nilai-nilai yang berlaku dalam 

masyarakat. Dengan demikian, teori Peirce memberikan alat analisis yang kuat 

untuk mengeksplorasi bagaimana identitas budaya dipertahankan dan diproduksi 

ulang melalui proses interpretasi tanda-tanda budaya (Short, 2007). 

Teori tanda Peirce akan digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-

elemen arsitektur Huma Betang berfungsi sebagai tanda budaya yang tidak hanya 

mewakili nilai-nilai komunitas Dayak tetapi juga diinterpretasikan dan 

direinterpretasi dalam konteks sosial yang terus berubah. Dengan menggunakan 

pendekatan triadik Peirce, kita dapat mengeksplorasi bagaimana makna 

arsitektural terus berkembang dan bagaimana elemen-elemen fisik dan simbolik 

dalam Huma Betang berfungsi dalam proses semiosis yang dinamis. 

 

2.1.3.2 Kategori Tanda menurut Peirce: Ikon, Indeks, dan Simbol 

Charles Sanders Peirce mengembangkan teori tanda yang mencakup tiga 

kategori utama: ikon, indeks, dan simbol. Masing-masing kategori ini 

menggambarkan cara tanda berhubungan dengan objek yang diwakilinya, yang 

menjadi dasar dalam analisis semiotika. 



51  
 

 
 

Ikon adalah tanda yang memiliki kemiripan langsung dengan objek yang 

diwakilinya. Kemiripan ini bisa berupa bentuk, rupa, atau sifat visual lainnya yang 

membuat ikon mudah dikenali. Sebagai contoh, sebuah peta adalah ikon karena 

memiliki representasi visual yang langsung menyerupai wilayah geografis yang 

diwakilinya (Sebeok, 2001). Dalam arsitektur, representasi ikon sering kali 

terlihat dalam elemen-elemen yang secara visual meniru bentuk atau karakteristik 

tertentu dari objek yang diwakili. Misalnya, relief atau patung dalam arsitektur 

kuil yang meniru sosok dewa atau mitologi tertentu merupakan contoh dari ikon 

dalam konteks budaya. 

Indeks adalah tanda yang memiliki hubungan sebab-akibat atau koneksi 

langsung dengan objeknya. Indeks menunjukkan keberadaan sesuatu melalui 

petunjuk fisik yang dapat diamati. Misalnya, asap adalah indeks dari api, karena 

keberadaan asap secara langsung menunjukkan adanya api (Eco, 1986). Dalam 

konteks budaya, banyak elemen arsitektur yang berfungsi sebagai indeks, seperti 

jejak kaki yang diukir di tanah atau tanda keausan pada tangga yang menunjukkan 

usia dan penggunaan bangunan tersebut. Dalam arsitektur tradisional seperti 

Huma Betang, elemen-elemen fisik seperti orientasi bangunan atau penggunaan 

material alami dapat berfungsi sebagai indeks yang menunjukkan hubungan 

budaya dan lingkungan dengan nilai-nilai yang dijunjung tinggi oleh masyarakat 

Dayak. 

Simbol adalah tanda yang hubungan antara penanda dan objeknya dibangun 

melalui konvensi sosial, bukan melalui kemiripan atau hubungan fisik langsung. 

Simbol bergantung pada kesepakatan bersama di dalam masyarakat untuk 

mewakili makna tertentu. Bahasa adalah contoh paling umum dari simbol, di 



52  
 

 
 

mana kata-kata memiliki makna yang ditentukan oleh konvensi bahasa (Nöth, 

1990). Dalam arsitektur, simbol dapat ditemukan dalam elemen-elemen yang 

membawa makna budaya yang disepakati bersama oleh masyarakat, seperti warna 

tertentu yang mungkin melambangkan kesucian atau kemakmuran, atau ornamen 

yang mengandung makna spiritual. 

Penerapan kategori tanda Peirce dalam analisis budaya memungkinkan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana berbagai elemen dalam 

suatu sistem budaya berinteraksi untuk menghasilkan makna. Sebagai contoh, 

dalam studi arsitektur, ikon dapat membantu memahami representasi visual yang 

langsung terkait dengan budaya, sementara indeks dapat mengungkapkan 

hubungan antara elemen fisik dan konteks sosial. Simbol, di sisi lain, menawarkan 

wawasan tentang bagaimana makna budaya dipertahankan dan diwariskan 

melalui konvensi sosial yang kompleks. 

Studi oleh Parmentier (Parmentier, 1994) menunjukkan bahwa analisis tanda-

tanda dalam budaya melalui kategori Peirce memungkinkan eksplorasi yang lebih 

rinci tentang bagaimana tanda-tanda ini tidak hanya berfungsi secara individual 

tetapi juga dalam hubungan dengan sistem tanda lainnya. Ini penting dalam 

konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, di mana ikon, indeks, dan 

simbol sering kali bekerja bersama-sama untuk menciptakan narasi budaya yang 

kaya dan kompleks. 

Penerapan kategori tanda Peirce akan digunakan untuk menganalisis 

bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang berfungsi sebagai tanda 

budaya yang tidak hanya mewakili nilai-nilai komunitas Dayak tetapi juga 

diinterpretasikan dalam berbagai konteks sosial dan budaya. Dengan 



53  
 

 
 

menggunakan pendekatan ini, kita dapat mengeksplorasi bagaimana makna 

arsitektural dihasilkan melalui interaksi antara ikon, indeks, dan simbol, serta 

bagaimana elemen-elemen ini bekerja sama untuk membentuk identitas budaya 

yang dinamis dan terus berkembang. 

2.1.3.3 Perbandingan dengan Teori Saussure 

Teori tanda yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce dan Ferdinand 

de Saussure merupakan dua pendekatan fundamental dalam studi semiotika, 

namun keduanya memiliki perbedaan mendasar dalam cara mereka memandang 

tanda dan proses pembentukan makna. Perbandingan antara teori Peirce dan 

Saussure membuka pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana 

makna dihasilkan dan dikomunikasikan melalui tanda-tanda dalam berbagai 

konteks budaya. 

Salah satu perbedaan utama antara teori tanda Peirce dan Saussure terletak 

pada struktur dasar tanda yang mereka ajukan. Saussure memperkenalkan model 

tanda dyadik yang terdiri dari signifier (penanda) dan signified (petanda). Dalam 

model ini, hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer dan ditentukan 

oleh konvensi sosial. Saussure menekankan bahwa makna tanda bergantung pada 

hubungan internal antara elemen-elemen dalam sistem bahasa, yang berarti makna 

dihasilkan melalui perbedaan antara tanda-tanda dalam sistem tersebut (Chandler, 

2022). 

Sebaliknya, Peirce mengembangkan model triadik yang lebih kompleks, yang 

mencakup representamen (penanda), objek (apa yang diwakili oleh tanda), dan 

interpretant (pemahaman atau makna yang dihasilkan oleh tanda). Peirce 

berpendapat bahwa makna tidak hanya ditentukan oleh hubungan antara penanda 



54  
 

 
 

dan petanda, tetapi juga oleh proses interpretasi yang berlangsung dalam pikiran 

interpreter. Model ini memungkinkan analisis yang lebih dinamis tentang 

bagaimana tanda berfungsi dan bagaimana makna dapat berkembang seiring 

waktu dan dalam berbagai konteks sosial (Atkin, 2010). 

Perbedaan lain yang signifikan antara teori Peirce dan Saussure adalah 

pendekatan mereka terhadap stabilitas makna. Saussure cenderung melihat tanda-

tanda dalam bahasa sebagai bagian dari sistem yang relatif stabil, di mana makna 

ditentukan oleh aturan-aturan tetap dalam sistem bahasa. Ini menjadikan 

pendekatan Saussure lebih strukturalis, dengan fokus pada bagaimana makna 

ditentukan oleh struktur internal bahasa. Sebaliknya, Peirce menekankan fluiditas 

dan ketidakstabilan makna, di mana proses semiosis terus berlanjut melalui siklus 

interpretasi yang tidak pernah berakhir. Ini membuat pendekatan Peirce lebih 

terbuka terhadap perubahan dan adaptasi makna dalam berbagai konteks sosial 

dan budaya (Short, 2007). 

Kategori tanda yang diajukan oleh Peirce yaitu ikon, indeks, dan simbol 

menawarkan cara yang lebih bervariasi untuk memahami bagaimana tanda 

berfungsi dalam komunikasi. Saussure tidak mengembangkan kategori semacam 

ini dalam teorinya, yang lebih berfokus pada hubungan antara penanda dan 

petanda dalam sistem bahasa. Kategori tanda Peirce memungkinkan analisis yang 

lebih mendalam tentang bagaimana tanda-tanda berbeda berinteraksi dengan 

objek yang diwakilinya dan bagaimana hubungan ini dipengaruhi oleh konteks 

sosial dan pengalaman individual (Liszka, 1996). 

Dalam konteks budaya, perbandingan antara teori Peirce dan Saussure 

memberikan wawasan yang berharga tentang bagaimana tanda-tanda budaya 



55  
 

 
 

berfungsi dalam masyarakat. Studi oleh Petrilli dan Ponzio (Petrilli & Ponzio, 

2017) menunjukkan bahwa sementara pendekatan Saussure lebih cocok untuk 

menganalisis sistem bahasa yang relatif stabil, pendekatan Peirce lebih efektif 

dalam mengeksplorasi tanda-tanda dalam budaya yang dinamis dan terus berubah. 

Ini penting dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, di mana 

simbolisme arsitektural dapat diinterpretasikan secara berbeda oleh berbagai 

kelompok sosial atau dalam berbagai konteks budaya. 

Pemahaman tentang perbandingan antara teori Peirce dan Saussure akan 

digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektur dalam Huma 

Betang dapat diinterpretasikan melalui berbagai lensa semiotika. Dengan 

menggabungkan pendekatan kedua teori ini, kita dapat memperoleh pemahaman 

yang lebih kaya tentang bagaimana makna arsitektural dihasilkan, dipertahankan, 

dan direinterpretasi dalam konteks sosial dan budaya yang terus berkembang. 

2.1.3.4  Relevansi Teori Peirce dalam Studi Komunikasi Budaya 

Teori tanda yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce memiliki 

relevansi yang sangat besar dalam studi komunikasi budaya. Pendekatan semiotik 

Peirce memungkinkan analisis yang mendalam terhadap bagaimana makna 

dikonstruksi, dikomunikasikan, dan diinterpretasikan dalam berbagai konteks 

budaya. Dengan fokus pada hubungan dinamis antara representamen (penanda), 

objek, dan interpretant, teori Peirce menawarkan kerangka kerja yang fleksibel 

untuk mengeksplorasi kompleksitas makna dalam komunikasi budaya (Merrell, 

2005). 

Sebagai contoh, dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, 

elemen-elemen fisik dan simbolik tidak hanya berfungsi sebagai tanda yang 



56  
 

 
 

mewakili nilai-nilai budaya tertentu, tetapi juga sebagai tanda yang 

diinterpretasikan oleh berbagai anggota masyarakat Dayak berdasarkan 

pengalaman dan konteks sosial mereka. Dengan menggunakan pendekatan Peirce, 

kita dapat menganalisis bagaimana makna dari elemen-elemen arsitektural ini 

dapat berubah seiring waktu atau dalam berbagai situasi sosial, tergantung pada 

bagaimana tanda-tanda ini diinterpretasikan oleh individu atau kelompok yang 

berbeda (Short, 2007). 

Teori Peirce juga relevan dalam memahami bagaimana komunikasi budaya 

bersifat dinamis dan terus berkembang. Proses semiosis yang dijelaskan oleh 

Peirce di mana interpretant dari satu tanda dapat menjadi representamen baru 

dalam proses interpretasi yang berkelanjutan menunjukkan bahwa makna budaya 

tidak pernah statis tetapi selalu berada dalam proses perubahan dan adaptasi. Ini 

penting dalam konteks globalisasi, di mana tanda-tanda budaya tradisional sering 

kali mengalami reinterpretasi atau bahkan rebranding ketika diperkenalkan ke 

dalam konteks global yang lebih luas  (Zlatev, 2009).  

Pendekatan Peirce memungkinkan analisis yang lebih kaya terhadap 

bagaimana tanda-tanda budaya berinteraksi dengan kekuasaan dan ideologi. 

Tanda-tanda tidak hanya mencerminkan realitas budaya tetapi juga berperan 

dalam membentuk dan mempertahankan struktur kekuasaan yang ada dalam 

masyarakat. Melalui analisis indeks dan simbol dalam teori Peirce, peneliti dapat 

mengeksplorasi bagaimana tanda-tanda tertentu digunakan untuk 

mengartikulasikan atau menantang kekuasaan dalam konteks budaya tertentu 

(Parmentier, 1994). 



57  
 

 
 

Relevansi teori Peirce dalam studi komunikasi budaya akan diterapkan untuk 

menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektur Huma Betang tidak hanya 

berfungsi sebagai tanda yang mewakili nilai-nilai budaya Dayak tetapi juga 

sebagai tanda yang diinterpretasikan dan dinegosiasikan dalam berbagai konteks 

sosial. Dengan menggunakan pendekatan Peirce, kita dapat mengeksplorasi 

bagaimana identitas budaya Dayak dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin 

direinterpretasi dalam konteks modernisasi dan globalisasi. 

2.1.4 Roland Barthes dan Teori Denotasi dan Konotasi  

2.1.4.1 Latar Belakang dan Konteks Teori Barthes 

Roland Barthes adalah salah satu tokoh penting dalam perkembangan teori 

semiotika dan strukturalisme, khususnya dalam analisis budaya dan media. Lahir 

di Cherbourg, Prancis, pada tahun 1915, Barthes menjadi salah satu pemikir 

terkemuka di Prancis yang menjembatani antara strukturalisme Saussurean dan 

berbagai pendekatan baru yang kemudian dikenal sebagai post-strukturalisme. 

Barthes mengembangkan teorinya dalam konteks pasca-Perang Dunia II, di mana 

masyarakat mengalami perubahan sosial, budaya, dan teknologi yang signifikan. 

Perubahan-perubahan ini mendorong Barthes untuk mengeksplorasi bagaimana 

makna dihasilkan dan dikomunikasikan melalui teks-teks budaya, khususnya 

dalam konteks media massa (Barthes, 1977). 

Teori denotasi dan konotasi yang dikembangkan oleh Barthes merupakan 

salah satu kontribusi terpentingnya dalam semiotika. Dalam karyanya 

Mythologies (Barthes, 2007), Barthes menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam 

budaya tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi juga makna tambahan 

(konotatif) yang lebih dalam, sering kali terkait dengan ideologi dan kekuasaan. 



58  
 

 
 

Denotasi merujuk pada makna langsung atau literal dari sebuah tanda, sementara 

konotasi mencakup makna-makna tambahan yang berkembang melalui asosiasi 

budaya dan sosial (Barthes, 2007). Dengan kata lain, Barthes menunjukkan bahwa 

tanda-tanda tidak hanya mencerminkan realitas tetapi juga membentuk dan 

memengaruhi cara kita memahami dunia. 

Konteks Teoretis Barthes dikembangkan dalam era di mana media massa 

mulai memainkan peran dominan dalam kehidupan sehari-hari, memengaruhi cara 

masyarakat memahami realitas. Barthes menyoroti bagaimana media 

menggunakan tanda-tanda untuk membentuk makna yang diinginkan, sering kali 

untuk mendukung kepentingan ideologis tertentu. Dengan mengembangkan teori 

denotasi dan konotasi, Barthes memberikan alat analitis untuk mengeksplorasi 

bagaimana teks-teks budaya, termasuk arsitektur, gambar, dan bahasa, tidak hanya 

merepresentasikan makna tetapi juga Mengonstruksi makna yang dipengaruhi 

oleh konteks sosial dan politik (Chandler, 2022). 

Dalam konteks arsitektur, teori Barthes dapat diterapkan untuk memahami 

bagaimana elemen-elemen fisik sebuah bangunan memiliki makna yang lebih dari 

sekadar fungsi praktis. Misalnya, dalam arsitektur tradisional seperti Huma 

Betang, struktur dan ornamen tidak hanya memiliki makna denotatif sebagai 

elemen fisik tetapi juga makna konotatif yang mencerminkan nilai-nilai budaya 

dan identitas komunitas Dayak (Wulandari, 2019). Dengan menerapkan 

pendekatan Barthes, kita dapat mengeksplorasi bagaimana arsitektur berfungsi 

sebagai teks budaya yang berlapis-lapis, di mana makna dibentuk melalui interaksi 

antara denotasi dan konotasi. 



59  
 

 
 

Teori Barthes tentang denotasi dan konotasi telah membuka jalan bagi banyak 

studi kritis dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk studi media, sastra, dan 

arsitektur. Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih mendalam terhadap 

cara makna dibentuk dan dipengaruhi oleh konteks sosial dan ideologis. Dalam 

disertasi ini, pemahaman tentang latar belakang dan konteks teori Barthes akan 

digunakan untuk menganalisis bagaimana arsitektur Huma Betang tidak hanya 

berfungsi sebagai struktur fisik tetapi juga sebagai simbol budaya yang penuh 

dengan makna konotatif, yang membantu mempertahankan dan 

mengartikulasikan identitas budaya Dayak dalam konteks modernisasi dan 

globalisasi (Smith, 2019). 

2.1.4.2 Denotasi dan Konotasi dalam Konteks Budaya 

Denotasi dan konotasi adalah dua konsep inti dalam teori semiotika Roland 

Barthes yang menjelaskan bagaimana makna dihasilkan melalui tanda-tanda 

dalam budaya. Denotasi merujuk pada makna literal atau langsung dari sebuah 

tanda, sedangkan konotasi mengacu pada makna-makna tambahan yang muncul 

dari asosiasi budaya, ideologi, dan pengalaman sosial. Dalam konteks budaya, 

konotasi menjadi sangat penting karena memungkinkan tanda-tanda untuk 

membawa makna yang lebih dalam dan berlapis-lapis, sering kali terkait dengan 

identitas, nilai-nilai, dan kekuasaan dalam masyarakat (Hall, 1997). 

Dalam konteks budaya, tanda-tanda tidak hanya berfungsi sebagai 

representasi dari objek atau konsep tertentu, tetapi juga sebagai sarana untuk 

menyampaikan ideologi dan nilai-nilai yang dianut oleh kelompok sosial tertentu. 

Barthes menunjukkan bahwa dalam budaya, tanda-tanda sering kali dibentuk 

sedemikian rupa untuk mendukung kepentingan tertentu, menciptakan apa yang 



60  
 

 
 

disebut sebagai mitos budaya. Mitos ini adalah makna-makna konotatif yang 

tampaknya alami atau normal, tetapi sebenarnya merupakan konstruksi sosial 

yang dipengaruhi oleh ideologi dominan (Barthes, 1986). 

Misalnya, dalam studi budaya populer, gambar-gambar iklan tidak hanya 

merepresentasikan produk yang dijual tetapi juga mengomunikasikan makna-

makna konotatif yang terkait dengan status, identitas, dan aspirasi sosial. Sebuah 

mobil mewah, misalnya, tidak hanya diartikan sebagai alat transportasi (denotasi), 

tetapi juga sebagai simbol status dan keberhasilan dalam masyarakat (konotasi) 

(Danesi, 2017). Dengan demikian, analisis denotasi dan konotasi memungkinkan 

kita untuk mengeksplorasi bagaimana tanda-tanda dalam budaya digunakan untuk 

membentuk persepsi dan memengaruhi cara kita memahami dunia. 

Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen 

fisik seperti tata ruang, ornamen, dan material tidak hanya memiliki makna 

denotatif sebagai komponen bangunan tetapi juga makna konotatif yang 

mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas komunitas Dayak. Misalnya, tata 

ruang terbuka dalam Huma Betang tidak hanya berfungsi untuk akomodasi fisik 

tetapi juga mengomunikasikan prinsip-prinsip egalitarianisme dan kebersamaan 

yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak (Wulandari, 2019). Dengan 

menerapkan teori denotasi dan konotasi, kita dapat memahami bagaimana elemen-

elemen arsitektur ini tidak hanya membentuk lingkungan fisik tetapi juga 

mengartikulasikan dan mempertahankan identitas budaya. 

Studi oleh Eco (Eco, 1986) menyoroti bahwa dalam berbagai budaya, tanda-

tanda tidak hanya diartikan secara denotatif tetapi juga diperkaya dengan makna-

makna konotatif yang terkait dengan sejarah, tradisi, dan nilai-nilai komunitas. 



61  
 

 
 

Eco menunjukkan bahwa proses konotasi ini bersifat dinamis, di mana makna-

makna konotatif dapat berubah seiring dengan perkembangan sosial dan politik. 

Dalam hal ini, analisis konotasi memungkinkan kita untuk melihat bagaimana 

budaya terus berkembang dan bagaimana tanda-tanda dalam budaya dapat 

beradaptasi dengan perubahan tersebut. 

Dalam konteks globalisasi, tanda-tanda budaya tradisional seperti yang 

ditemukan dalam arsitektur Huma Betang dapat mengalami reinterpretasi atau 

bahkan kehilangan makna konotatifnya ketika diperkenalkan ke dalam konteks 

global yang lebih luas. Studi oleh Morley (Morley, 2006) menunjukkan bahwa 

dalam proses globalisasi, tanda-tanda lokal sering kali mengalami rebranding 

untuk memenuhi ekspektasi atau nilai-nilai global, yang dapat menyebabkan 

perubahan dalam makna konotatif asli mereka. Ini menggarisbawahi pentingnya 

analisis konotasi dalam memahami bagaimana identitas budaya dipertahankan 

atau dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial yang lebih luas. 

Teori denotasi dan konotasi Barthes akan digunakan untuk menganalisis 

bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang berfungsi sebagai tanda-

tanda budaya yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas komunitas Dayak. 

Dengan memahami bagaimana makna denotatif dan konotatif ini dibentuk dan 

dipertahankan, kita dapat mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya 

dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam konteks 

modernisasi dan globalisasi. 

2.1.4.3 Penerapan Teori Denotasi dan Konotasi dalam Analisis Budaya 

Teori denotasi dan konotasi yang dikembangkan oleh Roland Barthes telah 

menjadi alat analitis yang sangat penting dalam studi budaya, memungkinkan 



62  
 

 
 

peneliti untuk menggali makna-makna tersembunyi di balik tanda-tanda yang ada 

dalam berbagai konteks budaya. Penerapan teori ini dalam analisis budaya 

memungkinkan kita untuk memahami bagaimana makna tidak hanya diciptakan 

oleh tanda-tanda dalam bentuk denotatif tetapi juga diperkuat dan dipertahankan 

melalui konotasi, yang sering kali terkait erat dengan ideologi dan nilai-nilai sosial 

(Gripsrud, 2017). 

Dalam analisis budaya, denotasi merujuk pada makna literal dari sebuah 

tanda apa yang secara langsung direpresentasikan oleh tanda tersebut. Konotasi, 

di sisi lain, mencakup lapisan makna tambahan yang berkembang dari asosiasi 

budaya, ideologi, dan pengalaman sosial yang terkait dengan tanda tersebut. 

Barthes menunjukkan bahwa dalam budaya, konotasi sering kali membentuk 

"mitos" yang memperkuat pandangan dunia tertentu, membuat makna yang 

dihasilkan tampak alami dan tidak dipertanyakan (Barthes, 1957). Penerapan teori 

ini dalam analisis budaya membuka kemungkinan untuk mengungkap dan 

menganalisis bagaimana makna tersebut dikonstruksi dan bagaimana ia 

memengaruhi cara masyarakat memahami realitas. 

Misalnya, dalam analisis media, teori denotasi dan konotasi sering digunakan 

untuk mengeksplorasi bagaimana gambar-gambar, teks, dan simbol-simbol 

tertentu membentuk narasi yang mendukung ideologi dominan. Sebuah iklan, 

misalnya, mungkin secara denotatif menampilkan produk tertentu, tetapi secara 

konotatif, iklan tersebut juga menyampaikan pesan tentang status, gaya hidup, 

atau nilai-nilai tertentu yang diinginkan oleh audiens (Chandler, 2007). Dengan 

demikian, analisis denotasi dan konotasi membantu kita memahami bagaimana 



63  
 

 
 

media tidak hanya mencerminkan realitas tetapi juga membentuk dan 

memengaruhi cara kita melihat dunia. 

Dalam konteks arsitektur dan budaya, penerapan teori denotasi dan konotasi 

dapat digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektural 

berfungsi sebagai tanda-tanda yang menyampaikan makna budaya. Sebagai 

contoh, dalam arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen seperti 

tata ruang, ornamen, dan material tidak hanya berfungsi sebagai elemen fisik 

tetapi juga membawa makna konotatif yang berkaitan dengan identitas, nilai-nilai, 

dan sejarah komunitas Dayak (Butina-Watson & Bentley, 2007). Tata ruang 

terbuka Huma Betang, misalnya, secara denotatif berfungsi untuk 

mengakomodasi kehidupan bersama dalam satu ruang, tetapi secara konotatif, ia 

mengomunikasikan prinsip-prinsip kebersamaan, egalitarianisme, dan gotong 

royong yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak. 

Studi oleh Gottdiener  tentang arsitektur dan semiotika menekankan bahwa 

bangunan tidak hanya berfungsi sebagai struktur fisik tetapi juga sebagai teks 

budaya yang penuh dengan makna. Gottdiener menunjukkan bahwa arsitektur 

dapat dilihat sebagai medium yang membawa pesan-pesan ideologis, di mana 

setiap elemen arsitektural memiliki potensi untuk menyampaikan makna yang 

lebih dalam dari sekadar fungsi praktisnya. Dalam konteks ini, teori denotasi dan 

konotasi Barthes memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana makna-

makna ini dikonstruksi dan bagaimana mereka berinteraksi dengan konteks sosial 

dan budaya yang lebih luas. 

Penerapan teori ini dalam analisis budaya juga memungkinkan kita untuk 

memahami bagaimana makna dapat berubah seiring waktu dan dalam berbagai 



64  
 

 
 

konteks sosial. Misalnya, dalam konteks globalisasi, elemen-elemen arsitektural 

yang dulunya memiliki makna konotatif tertentu dalam budaya lokal dapat 

mengalami perubahan makna ketika diperkenalkan ke dalam konteks global yang 

lebih luas. Sebuah studi oleh Kress dan van Leeuwen (Kress & Van Leeuwen, 

2020) menyoroti bagaimana makna konotatif dapat bergeser ketika tanda-tanda 

budaya diadaptasi atau diinterpretasi ulang dalam konteks yang berbeda. Ini 

menunjukkan bahwa makna konotatif tidak statis tetapi dinamis dan dapat berubah 

sesuai dengan perubahan konteks sosial dan budaya. 

Penerapan teori denotasi dan konotasi Barthes akan digunakan untuk 

menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda 

budaya yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas komunitas Dayak. 

Dengan menggunakan pendekatan ini, kita dapat mengeksplorasi cara-cara di 

mana makna arsitektural dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin 

direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial dan globalisasi. Pendekatan 

ini akan memberikan wawasan yang mendalam tentang bagaimana identitas 

budaya tidak hanya dipertahankan melalui elemen fisik tetapi juga melalui lapisan 

makna yang kompleks yang dihasilkan dari interaksi antara denotasi dan konotasi. 

2.1.4.4 Kontribusi Barthes dalam Studi Semiotika dan Budaya 

Roland Barthes adalah salah satu tokoh paling berpengaruh dalam 

pengembangan teori semiotika dan analisis budaya. Kontribusinya melampaui 

sekadar analisis tanda-tanda dalam konteks linguistik, mencakup penerapan 

konsep-konsep semiotik dalam studi budaya, media, dan arsitektur. Barthes 

mengembangkan pendekatan yang memungkinkan analisis mendalam terhadap 



65  
 

 
 

bagaimana makna dibentuk, dipertahankan, dan diubah dalam masyarakat, 

terutama melalui proses denotasi dan konotasi yang ia perkenalkan (Culler, 2005). 

Salah satu kontribusi terbesar Barthes adalah pengembangannya terhadap 

konsep mitos dalam konteks budaya, yang ia jelaskan dalam karyanya 

Mythologies (Barthes, 1986). Mitos, menurut Barthes, adalah makna konotatif 

yang telah menjadi begitu umum sehingga dianggap sebagai alami oleh 

masyarakat. Melalui analisis mitos, Barthes menunjukkan bagaimana tanda-tanda 

dalam budaya tidak hanya merepresentasikan realitas tetapi juga membentuk 

pandangan dunia yang mendukung ideologi tertentu. Ini memberikan wawasan 

yang mendalam tentang bagaimana media dan budaya populer berfungsi sebagai 

alat untuk menyebarkan dan memperkuat ideologi dominan (Barthes, 2007). 

Dalam studi semiotika, kontribusi Barthes juga mencakup pengembangan 

teori teks yang terbuka untuk berbagai interpretasi. Barthes memperkenalkan 

konsep kematian pengarang (death of the author), yang menyatakan bahwa makna 

sebuah teks tidak ditentukan oleh niat pengarang tetapi oleh pembacaan dan 

interpretasi pembaca. Ini membuka jalan bagi analisis yang lebih pluralistik dan 

dinamis dalam studi sastra dan budaya, di mana teks dilihat sebagai medan 

pertempuran interpretasi yang dipengaruhi oleh berbagai faktor sosial dan budaya 

(Barthes, 1977). Konsep ini telah menjadi dasar bagi banyak pendekatan post-

strukturalis dalam analisis teks dan budaya. 

Barthes juga berkontribusi pada pengembangan teori representasi dalam studi 

media dan budaya. Ia menunjukkan bagaimana media tidak hanya merefleksikan 

realitas tetapi juga berperan aktif dalam membentuk persepsi masyarakat tentang 

realitas tersebut. Dalam konteks ini, teori denotasi dan konotasi Barthes telah 



66  
 

 
 

digunakan secara luas dalam analisis media untuk mengungkap bagaimana 

gambar, teks, dan simbol dalam media massa berfungsi untuk memperkuat narasi 

ideologis tertentu (Silverman, 1983). 

Penerapan teori Barthes dalam studi arsitektur juga menunjukkan bagaimana 

elemen-elemen arsitektural dapat dilihat sebagai tanda-tanda yang membawa 

makna budaya. Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, 

konsep-konsep Barthes dapat digunakan untuk menganalisis bagaimana struktur 

fisik dan ornamen arsitektural tidak hanya memiliki makna denotatif tetapi juga 

konotatif yang terkait erat dengan identitas dan nilai-nilai budaya komunitas 

Dayak. Dengan menerapkan teori Barthes, kita dapat memahami bagaimana 

arsitektur berfungsi sebagai teks budaya yang penuh dengan makna dan 

bagaimana makna tersebut dipertahankan atau dinegosiasikan dalam konteks 

sosial yang berubah. 

Kontribusi Barthes dalam studi semiotika dan budaya juga telah 

memengaruhi banyak disiplin ilmu lainnya, termasuk antropologi, sosiologi, dan 

komunikasi. Karyanya telah membuka jalan bagi pemikiran kritis tentang 

bagaimana tanda-tanda dalam budaya tidak hanya berfungsi sebagai alat 

komunikasi tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk dan memengaruhi 

pandangan dunia. Pendekatan semiotik yang dikembangkan oleh Barthes terus 

menjadi alat yang berharga dalam analisis budaya, memungkinkan peneliti untuk 

mengeksplorasi lapisan-lapisan makna yang sering kali tersembunyi di balik 

permukaan tanda-tanda budaya (Fiske, 2006). 

Kontribusi Barthes akan digunakan sebagai kerangka kerja Teoretis untuk 

menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang tidak hanya berfungsi 



67  
 

 
 

sebagai representasi fisik tetapi juga sebagai tanda budaya yang 

mengartikulasikan identitas dan nilai-nilai komunitas Dayak. Dengan 

memanfaatkan konsep-konsep Barthes, kita dapat menggali lebih dalam tentang 

bagaimana makna-makna ini dikonstruksi, dipertahankan, dan dinegosiasikan 

dalam konteks globalisasi dan modernisasi. 

2.2 Bingkai Konseptual 

2.2.1 Komunikasi Budaya 

Komunikasi budaya adalah proses di mana individu atau kelompok berbagi 

informasi, nilai-nilai, dan norma-norma yang terkait dengan identitas budaya mereka. 

Dalam konteks globalisasi yang semakin berkembang, komunikasi budaya menjadi 

penting dalam mempertahankan identitas budaya sekaligus membangun interaksi 

lintas budaya. Sebagai sebuah disiplin ilmu, komunikasi budaya mencakup berbagai 

dimensi seperti simbolisme, bahasa, dan interaksi sosial yang mencerminkan 

pandangan dunia suatu kelompok budaya (Samovar et al., 2013) 

Karakteristik komunikasi budaya sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai yang 

dianut oleh suatu kelompok masyarakat, termasuk cara mereka memahami dan 

menafsirkan simbol-simbol budaya. Simbol-simbol ini dapat berupa bahasa, artefak, 

ritual, dan bahkan arsitektur yang semuanya memainkan peran penting dalam proses 

komunikasi antar anggota kelompok maupun dengan pihak luar. Dalam konteks ini, 

komunikasi budaya tidak hanya berfungsi sebagai sarana penyampaian pesan tetapi 

juga sebagai mekanisme untuk mempertahankan dan memperkuat identitas budaya 

(Chen & Dai, 2014) 

Komunikasi budaya suku Dayak, khususnya dalam konteks masyarakat Huma 

Betang, mencerminkan nilai-nilai tradisional yang dijunjung tinggi oleh suku Dayak. 



68  
 

 
 

Huma Betang berfungsi tidak hanya sebagai tempat tinggal tetapi juga sebagai 

simbol persatuan, kebersamaan, dan harmoni dalam komunitas. Penelitian 

menunjukkan bahwa struktur sosial dan budaya suku Dayak didasarkan pada prinsip 

Belom Bahadat, yang mengedepankan kehidupan yang harmonis, toleransi, dan 

penghargaan terhadap keberagaman. (Wang, 2020) Nilai-nilai ini tercermin dalam 

praktik komunikasi budaya yang memperkuat kohesi sosial dan identitas kolektif 

suku Dayak. 

Dalam masyarakat Dayak, simbolisme memainkan peran sentral dalam 

komunikasi budaya. Penggunaan simbol dalam bahasa, pakaian adat, dan struktur 

arsitektur seperti Huma Betang berfungsi tidak hanya untuk menyampaikan pesan 

tetapi juga untuk memperkuat identitas budaya. Studi oleh (Kim & Gudykunst, 2020) 

menekankan bahwa simbolisme dalam komunikasi budaya tidak hanya 

menghubungkan anggota komunitas dengan warisan budaya mereka, tetapi juga 

berperan dalam menghadapi tantangan modernisasi. 

Dalam era globalisasi, komunikasi budaya suku Dayak menghadapi tantangan 

dalam mempertahankan relevansi dan keaslian simbolisme tradisional. Oleh karena 

itu, penting untuk memahami bagaimana simbolisme ini berperan dalam komunikasi 

budaya suku Dayak dan bagaimana ia dapat dipertahankan dalam konteks perubahan 

sosial yang sedang terjadi (Lee, 2021).  

      2.2.1.1 Pengertian Simbol dan Simbolisme dalam Konteks Budaya 

Simbol dalam konteks budaya dapat dipahami sebagai representasi visual, 

verbal, atau fisik yang mengandung makna tertentu dan diakui secara bersama oleh 

anggota suatu kelompok budaya. Simbol-simbol ini berfungsi untuk 

menyampaikan nilai-nilai, keyakinan, dan norma yang dianut oleh komunitas 



69  
 

 
 

tersebut. Menurut Hall (Hall, 1997), simbol merupakan elemen penting dalam 

struktur budaya karena ia memungkinkan komunikasi makna yang kompleks 

melalui representasi sederhana. Simbol-simbol ini bisa berupa objek, warna, 

gerakan, atau bahasa yang telah diberi makna khusus oleh kelompok sosial tertentu. 

Simbolisme, di sisi lain, merujuk pada penggunaan simbol-simbol untuk 

menyampaikan makna yang lebih dalam dari sekadar apa yang terlihat secara 

langsung. Simbolisme memungkinkan budaya untuk mengekspresikan ide-ide 

abstrak, emosi, dan konsep-konsep yang lebih luas melalui representasi yang 

konkret. Dalam studi komunikasi budaya, simbolisme memainkan peran sentral 

karena memungkinkan transmisi makna dari satu individu atau kelompok ke 

individu atau kelompok lain dengan cara yang efisien dan efektif (Chen & Dai, 

2014) 

Dalam konteks budaya, simbol dan simbolisme berfungsi tidak hanya sebagai 

alat komunikasi tetapi juga sebagai cara untuk memperkuat identitas budaya dan 

kohesi sosial. Sebagai contoh, penelitian oleh Wang (Wang, 2020) menunjukkan 

bahwa simbolisme dalam budaya tradisional memainkan peran penting dalam 

menjaga kontinuitas budaya di tengah arus modernisasi. Melalui penggunaan 

simbol-simbol yang telah mapan, komunitas dapat mempertahankan ikatan mereka 

dengan warisan budaya mereka sambil menavigasi perubahan yang dibawa oleh 

perkembangan global. 

Simbol dan simbolisme juga berfungsi untuk membangun narasi kolektif 

dalam suatu masyarakat. Narasi ini memungkinkan anggota komunitas untuk 

berbagi pemahaman bersama tentang dunia mereka dan tempat mereka di 

dalamnya. Penelitian oleh (Kim & Gudykunst, 2020) menekankan bahwa simbol-



70  
 

 
 

simbol budaya tidak hanya menyampaikan pesan-pesan sederhana tetapi juga 

membangun dan mempertahankan narasi budaya yang kompleks yang membantu 

komunitas dalam membentuk identitas mereka dan memandu interaksi mereka 

dengan dunia luar. 

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme memiliki peran yang sangat penting. 

Huma Betang, misalnya, tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal tetapi juga 

sebagai simbol persatuan dan keberlanjutan budaya. Simbol-simbol yang 

terkandung dalam arsitektur Huma Betang, seperti ukiran dan tata letak bangunan, 

memiliki makna mendalam yang mencerminkan nilai-nilai dasar dari budaya 

Dayak, seperti gotong royong dan penghargaan terhadap alam (Kenney et al., 

2005). Melalui simbolisme ini, komunitas Dayak dapat mempertahankan identitas 

budaya mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai tersebut terus hidup di tengah 

perubahan zaman. 

Simbol dan simbolisme dalam konteks budaya tidak hanya membantu dalam 

komunikasi internal di dalam komunitas tetapi juga dalam komunikasi eksternal 

dengan budaya lain. Ini memungkinkan budaya untuk beradaptasi dengan dunia 

yang semakin terhubung sambil tetap mempertahankan esensi identitas mereka. 

Dalam dunia yang terus berubah, simbol dan simbolisme menyediakan landasan 

yang stabil bagi identitas budaya untuk berkembang dan beradaptasi tanpa 

kehilangan akar tradisionalnya (Lee, 2021) 

  2.2.1.2 Peran Simbolisme dalam Komunikasi Budaya 

Simbolisme merupakan elemen fundamental dalam komunikasi budaya, 

berfungsi sebagai medium untuk menyampaikan nilai-nilai, norma, dan identitas 

suatu kelompok budaya. Simbol-simbol ini dapat ditemukan dalam berbagai 



71  
 

 
 

bentuk, mulai dari bahasa, pakaian, artefak, hingga arsitektur. Menurut Hall (P. 

Smith, 2017), simbolisme dalam komunikasi budaya berperan sebagai jembatan 

yang menghubungkan individu dengan identitas kolektif mereka, memungkinkan 

penyampaian pesan-pesan budaya secara efektif dalam konteks sosial yang 

berbeda. 

Di dalam masyarakat Dayak, simbolisme memainkan peran yang sangat 

penting dalam mempertahankan dan memperkuat identitas budaya. Huma Betang, 

misalnya, bukan hanya sebuah struktur fisik tetapi juga simbol yang kuat dari 

persatuan dan kebersamaan dalam komunitas Dayak. Melalui simbol-simbol yang 

terkandung dalam arsitektur Huma Betang, nilai-nilai seperti kebersamaan, 

toleransi, dan harmoni dapat terus dihidupkan dan dipelihara di tengah masyarakat 

(Wang, 2020). Simbolisme ini juga membantu menjaga kontinuitas budaya di 

tengah arus modernisasi yang semakin mengglobal. 

Penelitian oleh (Smith & Jones, 2019) menunjukkan bahwa simbolisme 

dalam arsitektur tradisional berfungsi sebagai alat untuk mempertahankan identitas 

budaya di era globalisasi. Mereka menekankan bahwa simbol-simbol yang 

terkandung dalam arsitektur tradisional, seperti Huma Betang, memiliki 

kemampuan untuk menghubungkan masa lalu dengan masa kini, memberikan 

ruang bagi ekspresi identitas budaya yang dinamis namun tetap kokoh. Simbol-

simbol ini juga memainkan peran penting dalam komunikasi antar generasi, 

memastikan bahwa nilai-nilai budaya yang dianut oleh leluhur dapat diwariskan 

kepada generasi berikutnya. 

Dalam konteks komunikasi budaya suku Dayak, simbolisme tidak hanya 

berfungsi untuk menyampaikan pesan-pesan budaya tetapi juga untuk memperkuat 



72  
 

 
 

solidaritas dan identitas kolektif. Penelitian oleh (Lee, 2021) mengungkapkan 

bahwa simbolisme dalam budaya Dayak, seperti yang terlihat dalam ritual dan 

upacara adat, memiliki dampak signifikan dalam memperkuat ikatan sosial di antara 

anggota komunitas. Simbol-simbol ini, melalui penggunaannya dalam konteks 

budaya, memungkinkan komunikasi yang melampaui kata-kata, menghubungkan 

individu dengan identitas kolektif mereka melalui rasa keterikatan emosional dan 

spiritual. 

Simbolisme juga berfungsi sebagai alat untuk negosiasi identitas dalam 

konteks perubahan sosial. Dalam masyarakat yang mengalami modernisasi, seperti 

suku Dayak, simbol-simbol tradisional menjadi sarana untuk menegosiasikan 

identitas budaya mereka di tengah arus perubahan. Penelitian oleh Dai dan Chen 

(Chen & Dai, 2014) menunjukkan bahwa simbol-simbol budaya dapat berfungsi 

sebagai titik rujukan dalam proses adaptasi terhadap modernisasi, memungkinkan 

komunitas untuk mempertahankan identitas mereka sambil beradaptasi dengan 

perubahan yang terjadi di sekitar mereka. 

Dengan memahami peran simbolisme dalam komunikasi budaya, kita dapat 

lebih menghargai bagaimana masyarakat Dayak menggunakan simbol-simbol 

tradisional untuk mempertahankan dan memperkuat identitas budaya mereka. 

Simbolisme dalam arsitektur, bahasa, dan ritual tidak hanya menyampaikan pesan-

pesan budaya tetapi juga membangun dan mempertahankan struktur sosial yang 

mendukung keberlanjutan budaya. Dalam konteks globalisasi, simbolisme ini 

menjadi semakin penting sebagai alat untuk mempertahankan identitas budaya di 

tengah arus perubahan yang cepat. 

2.2.1.3 Peran Simbolisme dalam Mempertahankan Identitas Budaya 



73  
 

 
 

Simbolisme memainkan peran yang sangat penting dalam mempertahankan 

identitas budaya, terutama di tengah arus globalisasi yang terus berkembang. 

Simbol-simbol budaya, baik yang bersifat fisik maupun abstrak, membantu 

memperkuat dan memelihara rasa identitas kolektif di antara anggota komunitas. 

Menurut (Kim & Gudykunst, 2020), simbolisme memungkinkan kelompok budaya 

untuk mengartikulasikan identitas mereka secara eksplisit, baik kepada diri mereka 

sendiri maupun kepada dunia luar. Simbol-simbol ini menjadi penanda penting 

yang menghubungkan anggota komunitas dengan warisan budaya mereka dan 

dengan nilai-nilai yang mereka junjung tinggi. 

Di dalam konteks suku Dayak, simbolisme sangat berperan dalam 

mempertahankan identitas budaya mereka. Huma Betang, sebagai simbol 

arsitektur, tidak hanya merepresentasikan tempat tinggal fisik, tetapi juga 

menggambarkan prinsip-prinsip dasar yang dipegang teguh oleh masyarakat 

Dayak, seperti persatuan, gotong royong, dan keseimbangan dengan alam. Melalui 

simbol-simbol ini, identitas budaya suku Dayak dapat dipertahankan dan diteruskan 

kepada generasi berikutnya, meskipun mereka menghadapi tantangan dari 

modernisasi dan perubahan sosial (Wang, 2020). 

Simbolisme juga berfungsi sebagai mekanisme untuk memelihara nilai-nilai 

inti yang mendefinisikan identitas budaya. Penelitian oleh Dai dan Chen (Chen & 

Dai, 2014) menekankan bahwa simbol-simbol budaya tidak hanya berfungsi 

sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai alat yang sangat penting dalam 

mempertahankan integritas budaya. Dalam masyarakat tradisional, simbolisme 

sering digunakan untuk memperkuat ikatan sosial dan memperjelas peran individu 

dalam komunitas. Misalnya, upacara adat dan ritual sering kali menggunakan 



74  
 

 
 

simbol-simbol yang telah diwariskan secara turun-temurun, yang tidak hanya 

mengingatkan anggota komunitas akan akar budaya mereka tetapi juga memperkuat 

ikatan sosial di antara mereka. 

Dalam konteks globalisasi, simbolisme menjadi semakin penting karena 

memberikan sarana bagi komunitas untuk menegaskan identitas mereka di tengah 

pengaruh budaya asing. Peran simbolisme dalam mempertahankan identitas budaya 

juga terlihat dalam kemampuan simbol-simbol ini untuk beradaptasi dengan 

perubahan tanpa kehilangan makna intinya. Dalam kasus suku Dayak, simbol-

simbol yang terkandung dalam Huma Betang dan dalam ritual-ritual tradisional 

mereka telah mampu menyesuaikan diri dengan konteks modern tanpa kehilangan 

esensi budayanya.  

Secara keseluruhan, simbolisme tidak hanya berfungsi sebagai alat 

komunikasi budaya tetapi juga sebagai penjaga identitas budaya. Simbol-simbol ini 

memungkinkan komunitas untuk mempertahankan keunikan budaya mereka dan 

memastikan bahwa nilai-nilai inti mereka tetap hidup meskipun dihadapkan dengan 

tantangan dari luar. Dalam konteks suku Dayak, simbolisme yang terkandung 

dalam Huma Betang dan praktik budaya lainnya menjadi kunci dalam 

mempertahankan identitas budaya mereka di tengah arus perubahan yang cepat. 

2.2.1.4 Simbolisme dalam Ritual dan Praktik Budaya  

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya merupakan elemen yang sangat 

penting dalam menjaga kohesi sosial dan memperkuat identitas budaya suatu 

komunitas. Ritual dan praktik budaya sering kali dipenuhi dengan simbol-simbol 

yang memiliki makna mendalam dan mencerminkan nilai-nilai inti serta 

kepercayaan yang dianut oleh masyarakat tersebut. Menurut (Kim & Gudykunst, 



75  
 

 
 

2020), simbolisme dalam ritual membantu memperkuat ikatan emosional dan 

spiritual di antara anggota komunitas, menciptakan rasa kebersamaan yang 

mendalam dan memberikan struktur bagi kehidupan sosial mereka. 

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam ritual dan praktik budaya 

berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan anggota komunitas dengan 

warisan budaya mereka. Misalnya, upacara adat seperti Gawai Dayak, yang 

dilakukan untuk merayakan panen, dipenuhi dengan simbol-simbol yang 

menggambarkan hubungan manusia dengan alam dan kepercayaan kepada roh-roh 

leluhur. Simbol-simbol ini tidak hanya menegaskan kembali keyakinan spiritual 

tetapi juga memperkuat rasa identitas kolektif di antara anggota komunitas (Wang, 

2020). 

Ritual dan praktik budaya juga berfungsi sebagai media untuk 

mentransmisikan nilai-nilai budaya dari satu generasi ke generasi berikutnya. 

Dalam penelitian yang dilakukan oleh (Lee, 2021), ditemukan bahwa simbolisme 

yang terkandung dalam ritual-ritual tradisional berfungsi sebagai alat pendidikan 

yang efektif bagi generasi muda. Simbol-simbol ini mengajarkan nilai-nilai seperti 

kebersamaan, solidaritas, dan penghormatan kepada leluhur, yang semuanya sangat 

penting dalam mempertahankan identitas budaya. Melalui partisipasi dalam ritual 

dan upacara adat, anggota komunitas muda belajar tentang pentingnya nilai-nilai 

ini dan bagaimana mereka harus dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya juga memainkan peran penting 

dalam mengatur hubungan sosial dan menciptakan struktur sosial yang stabil. (Chen 

& Dai, 2014) menekankan bahwa simbolisme dalam praktik budaya sering kali 

digunakan untuk mengatur perilaku sosial dan memastikan bahwa norma-norma 



76  
 

 
 

budaya dipatuhi oleh semua anggota komunitas. Misalnya, dalam masyarakat 

Dayak, simbolisme yang digunakan dalam upacara adat juga mencerminkan 

hierarki sosial dan peran masing-masing individu dalam komunitas, memberikan 

panduan yang jelas tentang bagaimana setiap orang harus bertindak dalam situasi 

sosial tertentu. 

Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, simbolisme dalam ritual dan 

praktik budaya juga berfungsi sebagai bentuk resistensi terhadap perubahan 

eksternal yang dapat mengancam integritas budaya. Penelitian oleh (Smith & Jones, 

2019) menunjukkan bahwa banyak komunitas menggunakan simbolisme dalam 

praktik budaya mereka sebagai cara untuk mempertahankan identitas mereka di 

tengah arus globalisasi yang sering kali homogenisasi budaya. Dengan 

mempertahankan simbol-simbol tradisional dalam ritual mereka, komunitas dapat 

melawan tekanan untuk berasimilasi dan memastikan bahwa nilai-nilai inti mereka 

tetap terjaga. 

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya memainkan peran penting dalam 

mempertahankan dan memperkuat identitas budaya, mentransmisikan nilai-nilai 

budaya, dan mengatur hubungan sosial dalam komunitas. Dalam konteks suku 

Dayak, simbolisme ini menjadi fondasi yang kuat untuk mempertahankan warisan 

budaya mereka di tengah tantangan modernisasi. Melalui partisipasi dalam ritual-

ritual tradisional dan praktik budaya, komunitas Dayak dapat terus menjaga 

identitas budaya mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai mereka terus hidup dan 

berkembang di tengah perubahan yang terjadi di dunia luar. 

2.2.1.5 Simbolisme dalam Konteks Globalisasi 



77  
 

 
 

Globalisasi telah membawa dampak signifikan pada berbagai aspek 

kehidupan, termasuk cara simbolisme budaya dipahami dan diterapkan. Di satu sisi, 

globalisasi menawarkan peluang bagi penyebaran simbol-simbol budaya ke luar 

batas geografis, memperkenalkan elemen budaya lokal ke komunitas global yang 

lebih luas. Namun, di sisi lain, globalisasi juga menimbulkan tantangan dalam 

mempertahankan keaslian dan makna asli dari simbol-simbol tersebut. Penelitian 

oleh Robertson (Robertson, 1992) menunjukkan bahwa dalam era globalisasi, 

simbolisme budaya sering kali mengalami perubahan atau penyesuaian untuk 

beradaptasi dengan konteks global yang lebih luas, terkadang mengorbankan 

makna asli yang terkandung di dalamnya. 

Simbolisme dalam konteks globalisasi sering kali berfungsi sebagai alat 

untuk mempertahankan identitas budaya di tengah arus homogenisasi budaya. 

Dalam penelitian yang dilakukan oleh (Smith & Jones, 2019), ditemukan bahwa 

simbol-simbol budaya sering kali digunakan sebagai bentuk resistensi terhadap 

tekanan globalisasi yang cenderung meratakan perbedaan budaya. Misalnya, 

komunitas-komunitas tradisional menggunakan simbolisme dalam arsitektur, 

bahasa, dan ritual mereka untuk menegaskan identitas budaya mereka dan menolak 

asimilasi ke dalam budaya global yang dominan. 

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam Huma Betang dan ritual adat 

mereka tetap menjadi alat penting untuk mempertahankan identitas budaya di 

tengah globalisasi. Huma Betang, misalnya, bukan hanya simbol arsitektur tetapi 

juga representasi dari nilai-nilai inti seperti gotong royong, kebersamaan, dan 

harmoni dengan alam. Melalui simbol-simbol ini, suku Dayak dapat menegaskan 



78  
 

 
 

identitas mereka dan mempertahankan nilai-nilai tradisional mereka meskipun 

berada dalam arus perubahan global (Wang, 2020). 

Globalisasi juga memengaruhi cara simbol-simbol budaya diinterpretasikan 

dan diadaptasi. Dalam penelitian oleh (Lee, 2021), ditemukan bahwa simbol-simbol 

budaya sering kali mengalami rebranding atau reinterpretasi untuk menarik audiens 

global. Ini bisa berarti bahwa simbol-simbol tersebut disesuaikan atau diubah 

maknanya agar lebih dapat diterima oleh komunitas yang lebih luas. Namun, proses 

ini sering kali menimbulkan kekhawatiran bahwa esensi dari simbol-simbol 

tersebut mungkin hilang atau tereduksi. 

Meskipun demikian, simbolisme dalam konteks globalisasi juga memberikan 

peluang bagi komunitas untuk menyebarkan nilai-nilai dan budaya mereka ke 

seluruh dunia. Penelitian oleh (Chen & Dai, 2014) menekankan bahwa globalisasi 

tidak selalu berarti hilangnya identitas budaya, tetapi juga dapat menjadi 

kesempatan bagi komunitas untuk memperkenalkan simbol-simbol budaya mereka 

ke panggung global. Ini memungkinkan budaya lokal untuk mendapatkan 

pengakuan internasional dan untuk memainkan peran dalam dialog antarbudaya. 

Namun, tantangan terbesar dalam globalisasi adalah bagaimana menjaga 

makna asli dari simbol-simbol budaya sambil tetap relevan di panggung global. 

Komunitas Dayak, misalnya, harus menemukan cara untuk mempertahankan 

simbolisme tradisional mereka dalam Huma Betang sambil menyesuaikannya 

dengan perubahan sosial dan ekonomi yang terjadi di dunia luar. Hal ini 

memerlukan keseimbangan antara mempertahankan tradisi dan berinovasi untuk 

memastikan bahwa simbolisme budaya tetap hidup dan bermakna di era modern 

(Robertson, 1992). 



79  
 

 
 

Simbolisme dalam konteks globalisasi menghadapi tantangan dan peluang 

yang unik. Sementara globalisasi dapat mengancam keaslian dan makna asli dari 

simbol-simbol budaya, itu juga memberikan kesempatan bagi simbol-simbol ini 

untuk dikenal di seluruh dunia. Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam 

Huma Betang dan ritual adat mereka tetap menjadi alat penting untuk 

mempertahankan identitas budaya di tengah arus globalisasi yang terus 

berkembang. 

2.2.2  Masyarakat Budaya dan Kearifan Lokal 

Masyarakat budaya adalah kelompok sosial yang identitasnya sangat terkait 

dengan tradisi, nilai-nilai, dan norma-norma yang diwariskan dari generasi ke 

generasi. Kelompok ini sering kali memiliki keterikatan yang kuat dengan 

lingkungan alam mereka dan mempertahankan cara hidup yang mencerminkan 

keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam konteks ini, kearifan lokal 

memainkan peran penting dalam membentuk dan memelihara identitas budaya 

masyarakat tersebut. Menurut Smith (Smith, 2020), kearifan lokal adalah 

pengetahuan, kepercayaan, dan praktik yang telah berkembang selama berabad-abad 

dan digunakan oleh masyarakat untuk menghadapi tantangan lingkungan dan sosial 

mereka. 

Kearifan lokal mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk pengelolaan 

sumber daya alam, sistem pertanian, kesehatan, serta praktik sosial dan spiritual. 

Penelitian oleh Geertz (Geertz, 1973) menunjukkan bahwa kearifan lokal tidak hanya 

berfungsi sebagai panduan praktis bagi masyarakat, tetapi juga sebagai landasan 

untuk membangun identitas budaya yang kuat. Dalam banyak kasus, kearifan lokal 

mencerminkan hubungan yang mendalam antara manusia dan lingkungan mereka, 



80  
 

 
 

serta pemahaman yang kompleks tentang bagaimana menjaga keseimbangan 

ekosistem. 

Di Indonesia, masyarakat adat seperti suku Dayak di Kalimantan Tengah 

memiliki kearifan lokal yang sangat kaya dan beragam. Huma Betang, sebagai 

contoh, adalah manifestasi arsitektur dari kearifan lokal Dayak yang mencerminkan 

nilai-nilai seperti kebersamaan, gotong royong, dan penghargaan terhadap alam. 

Penelitian oleh Wulandari (2019)  menunjukkan bahwa Huma Betang bukan hanya 

sekedar tempat tinggal, tetapi juga pusat kehidupan sosial dan budaya yang 

memperkuat ikatan antar anggota komunitas. Melalui arsitektur dan tata ruang Huma 

Betang, suku Dayak mengekspresikan nilai-nilai kearifan lokal mereka yang 

berfokus pada harmoni, solidaritas, dan keberlanjutan. 

Kearifan lokal juga terlihat dalam praktik-praktik pertanian tradisional yang 

diterapkan oleh masyarakat Dayak. Sistem ladang berpindah, yang dikenal sebagai 

huma, adalah contoh dari bagaimana kearifan lokal digunakan untuk menjaga 

keseimbangan ekologi dan memastikan keberlanjutan pangan. Menurut penelitian 

oleh Dove (Dove, 2011), sistem ini memungkinkan masyarakat Dayak untuk 

mengelola lahan secara berkelanjutan tanpa merusak ekosistem hutan. Praktik ini 

menunjukkan pemahaman mendalam tentang siklus alam dan pentingnya menjaga 

keseimbangan antara penggunaan lahan dan pelestarian hutan. 

Kearifan lokal juga mencakup sistem pengetahuan medis tradisional yang 

digunakan oleh masyarakat adat untuk menjaga kesehatan mereka. Pengetahuan ini 

sering kali didasarkan pada pengamatan yang cermat terhadap flora dan fauna lokal 

serta interaksi mereka dengan manusia. Dalam konteks masyarakat Dayak, 



81  
 

 
 

penggunaan tumbuhan obat dan praktik penyembuhan tradisional adalah bagian 

integral dari kearifan lokal mereka yang diwariskan dari generasi ke generasi. 

Namun, kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai panduan praktis tetapi 

juga sebagai alat untuk mempertahankan identitas budaya di tengah tekanan 

modernisasi. Dalam banyak kasus, globalisasi dan modernisasi telah membawa 

perubahan yang signifikan dalam cara hidup masyarakat adat, sering kali mengancam 

keberlanjutan kearifan lokal. Penelitian oleh Escobar (Escobar, 2018) menunjukkan 

bahwa banyak masyarakat adat menghadapi tantangan besar dalam mempertahankan 

kearifan lokal mereka di tengah arus homogenisasi budaya yang dibawa oleh 

globalisasi. Meskipun demikian, banyak komunitas yang berhasil mempertahankan 

kearifan lokal mereka dengan beradaptasi dan menemukan cara baru untuk menjaga 

tradisi mereka tetap hidup. 

Kearifan lokal juga berfungsi sebagai bentuk resistensi terhadap perubahan 

sosial yang dipaksakan dari luar. Masyarakat adat sering kali menggunakan kearifan 

lokal mereka untuk menegaskan identitas budaya mereka dan menolak asimilasi ke 

dalam budaya dominan. Penelitian oleh (Smith, 2019) menunjukkan bahwa dalam 

banyak kasus, kearifan lokal telah menjadi alat penting bagi masyarakat adat untuk 

mempertahankan otonomi budaya mereka dan melawan dominasi budaya yang 

mengancam kelangsungan hidup mereka. Dalam konteks ini, kearifan lokal tidak 

hanya berfungsi sebagai warisan budaya tetapi juga sebagai strategi untuk bertahan 

hidup dalam dunia yang semakin terhubung. 

Di sisi lain, kearifan lokal juga menawarkan solusi untuk banyak tantangan 

global, termasuk perubahan iklim, degradasi lingkungan, dan ketahanan pangan. 

Penelitian oleh Berkes (Berkes, 2017) menunjukkan bahwa kearifan lokal sering kali 



82  
 

 
 

menawarkan pendekatan yang lebih berkelanjutan dan holistik untuk mengelola 

sumber daya alam dibandingkan dengan pendekatan modern yang sering kali bersifat 

eksploitasi. Dalam konteks ini, kearifan lokal tidak hanya penting bagi masyarakat 

adat tetapi juga bagi masyarakat global yang mencari cara untuk hidup lebih 

berkelanjutan. 

Dalam konteks suku Dayak, kearifan lokal mereka tidak hanya penting untuk 

mempertahankan identitas budaya tetapi juga untuk menjaga keseimbangan ekologi 

di wilayah mereka. Praktik-praktik seperti ladang berpindah dan pengelolaan hutan 

berbasis komunitas telah terbukti efektif dalam menjaga keberlanjutan lingkungan 

sekaligus memperkuat ikatan sosial di antara anggota komunitas. Penelitian oleh 

(Dove, 2011) menunjukkan bahwa kearifan lokal Dayak telah memainkan peran 

penting dalam menjaga hutan Kalimantan tetap lestari, meskipun menghadapi 

tekanan dari industri ekstraktif dan perubahan penggunaan lahan. 

Kearifan lokal adalah bagian integral dari identitas budaya masyarakat adat 

dan memainkan peran penting dalam menjaga keberlanjutan lingkungan dan sosial. 

Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, kearifan lokal menawarkan pendekatan 

yang unik dan berharga untuk mengelola sumber daya alam, menjaga kesehatan, dan 

mempertahankan identitas budaya. Bagi masyarakat Dayak, kearifan lokal mereka, 

yang terwujud dalam Huma Betang dan praktik-praktik tradisional lainnya, adalah 

fondasi yang kuat untuk mempertahankan cara hidup mereka di tengah perubahan 

yang cepat. 

2.2.3 Posisi Huma Betang Pada Masyarakat Suku Dayak 

Huma Betang, atau rumah panjang, merupakan simbol sentral dalam kehidupan 

sosial dan budaya masyarakat Dayak di Kalimantan. Lebih dari sekadar tempat 



83  
 

 
 

tinggal, Huma Betang menggambarkan prinsip-prinsip dasar kehidupan kolektif, 

seperti gotong royong, kebersamaan, dan kesetaraan, yang menjadi fondasi 

kehidupan komunitas Dayak (Ave & King, 1986). Huma Betang tidak hanya 

berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai pusat berbagai kegiatan sosial, 

ritual, dan budaya, menjadikannya ikon yang mencerminkan identitas budaya Dayak 

serta kebersamaan mereka sebagai sebuah komunitas. 

Dalam masyarakat Dayak, Huma Betang memainkan peran penting sebagai 

simbol persatuan dan harmoni. Tata ruang Huma Betang yang terbuka dan tanpa 

sekat internal mencerminkan prinsip egalitarianisme, di mana semua anggota 

komunitas hidup bersama dalam satu ruang yang sama, tanpa adanya hierarki yang 

ketat. Ini mencerminkan nilai-nilai gotong royong dan kebersamaan yang menjadi 

inti dari kehidupan sosial Dayak. Lebih dari itu, Huma Betang juga berfungsi sebagai 

tempat di mana berbagai upacara adat dan ritual keagamaan dilaksanakan, 

menjadikannya pusat spiritual yang menjaga dan melestarikan kepercayaan dan 

tradisi leluhur (Ave & King, 1986). 

Sebagai simbol budaya, Huma Betang juga mencerminkan hubungan 

masyarakat Dayak dengan lingkungan alam mereka. Material bangunan yang 

digunakan dalam konstruksi Huma Betang, seperti kayu ulin dan bambu, dipilih 

bukan hanya karena ketersediaannya, tetapi juga karena mereka memiliki makna 

spiritual dan simbolis yang mendalam. Penggunaan material alami ini menunjukkan 

keselarasan masyarakat Dayak dengan alam, serta pemahaman mereka tentang 

keberlanjutan dan pelestarian lingkungan (Ave & King, 1986). Dalam konteks ini, 

Huma Betang berfungsi sebagai perwujudan fisik dari filosofi hidup yang 

menekankan keseimbangan antara manusia dan alam. 



84  
 

 
 

Namun, dalam konteks modernisasi dan globalisasi, posisi Huma Betang dalam 

masyarakat Dayak mulai mengalami tantangan. Perubahan sosial dan ekonomi, serta 

pengaruh budaya luar, telah menyebabkan perubahan dalam cara Huma Betang 

diinterpretasikan dan digunakan. Dalam beberapa kasus, Huma Betang tidak lagi 

berfungsi sebagai tempat tinggal utama, melainkan sebagai simbol budaya yang 

dipertahankan untuk keperluan pariwisata atau pelestarian budaya. 

Penting untuk memahami posisi Huma Betang tidak hanya sebagai artefak 

arsitektural, tetapi juga sebagai simbol dinamis yang terus berkembang sesuai dengan 

perubahan sosial dan budaya. Analisis semiotik terhadap Huma Betang 

memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana elemen-elemen fisik dan 

simbolis dari bangunan ini mencerminkan nilai-nilai budaya Dayak, serta bagaimana 

nilai-nilai tersebut dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi 

dalam konteks perubahan global. Dengan demikian, Huma Betang dapat dipahami 

sebagai simbol identitas budaya yang kuat, yang tetap relevan dan signifikan bagi 

masyarakat Dayak meskipun menghadapi berbagai tantangan modernisasi (Chua, 

2012). 

2.2.3.1 Analisis Struktur Arsitektur Pada Huma Betang  

Struktur arsitektur Huma Betang merupakan manifestasi fisik dari nilai-nilai 

sosial dan budaya masyarakat Dayak. Bangunan ini tidak hanya dirancang untuk 

memenuhi kebutuhan fungsional sebagai tempat tinggal, tetapi juga untuk 

mencerminkan dan memperkuat ikatan sosial di antara anggota komunitas. Huma 

Betang biasanya dibangun dengan panjang yang bisa mencapai puluhan hingga 

ratusan meter, memungkinkan banyak keluarga tinggal bersama di bawah satu atap. 

Tata ruang yang terbuka tanpa sekat-sekat internal mencerminkan prinsip 



85  
 

 
 

kesetaraan dan kolektivitas yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak (Ave & 

King, 1986). 

Material yang digunakan dalam konstruksi Huma Betang juga dipilih dengan 

cermat, mencerminkan hubungan erat masyarakat Dayak dengan lingkungan alam 

mereka. Kayu ulin, yang terkenal karena kekuatannya, sering kali digunakan 

sebagai bahan utama untuk struktur tiang dan dinding Huma Betang. Penggunaan 

material lokal ini tidak hanya menunjukkan kearifan lokal dalam memanfaatkan 

sumber daya alam yang ada, tetapi juga mengandung makna simbolis yang 

mendalam, di mana kayu ulin dianggap sebagai simbol kekuatan dan ketahanan 

komunitas (Sellato, 2002). 

Struktur Huma Betang juga dirancang dengan mempertimbangkan faktor-

faktor lingkungan, seperti iklim dan topografi. Bangunan ini biasanya dibangun di 

atas tiang-tiang tinggi untuk melindungi dari banjir dan serangan binatang buas, 

serta untuk meningkatkan sirkulasi udara, yang penting di iklim tropis Kalimantan. 

Desain ini menunjukkan bagaimana arsitektur tradisional Dayak telah berkembang 

sebagai respons adaptif terhadap lingkungan alam mereka, sekaligus 

mempertahankan nilai-nilai budaya yang penting (Ave & King, 1986). 

Selain fungsi fisik, struktur arsitektur Huma Betang juga memiliki makna 

simbolis yang mendalam. Misalnya, orientasi bangunan sering kali dikaitkan 

dengan kepercayaan dan praktik spiritual masyarakat Dayak. Banyak Huma Betang 

yang diorientasikan ke arah tertentu berdasarkan kepercayaan tradisional tentang 

harmoni dengan alam dan roh leluhur. Hal ini menunjukkan bahwa arsitektur Huma 

Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai medium 



86  
 

 
 

untuk menjaga hubungan spiritual dan budaya dengan leluhur dan lingkungan 

(Chua, 2012). 

Dalam analisis struktural, Huma Betang dapat dilihat sebagai representasi 

dari struktur sosial Dayak, di mana setiap elemen arsitektural berperan dalam 

mempertahankan dan memperkuat hubungan sosial di dalam komunitas. Elemen-

elemen seperti tiang-tiang utama, dinding, dan atap bukan hanya komponen fisik 

dari bangunan, tetapi juga simbol dari prinsip-prinsip dasar yang mengatur 

kehidupan komunitas Dayak. Oleh karena itu, memahami struktur arsitektur Huma 

Betang berarti juga memahami struktur sosial dan budaya masyarakat yang 

membangunnya. 

2.2.3.2 Pendekatan Strukturalisme dalam Menganalisis Huma Betang 

Pendekatan strukturalisme menawarkan kerangka analitis yang kuat untuk 

memahami bagaimana elemen-elemen arsitektural dalam Huma Betang berfungsi 

sebagai bagian dari sistem yang lebih besar, di mana setiap elemen berinteraksi 

untuk menciptakan dan memelihara makna budaya yang kompleks. Dalam konteks 

ini, strukturalisme memandang Huma Betang bukan hanya sebagai bangunan fisik, 

tetapi sebagai teks budaya yang penuh dengan tanda-tanda yang mencerminkan 

nilai-nilai, kepercayaan, dan struktur sosial masyarakat Dayak (Lévi-Strauss, 

2008).  

Strukturalisme, yang awalnya dikembangkan oleh Ferdinand de Saussure 

dalam linguistik, menekankan pentingnya memahami hubungan antara elemen-

elemen dalam suatu sistem untuk mengungkap makna yang lebih dalam. Dalam 

kasus Huma Betang, setiap elemen arsitektural dari tiang utama, tata ruang, hingga 

ornamen dapat dilihat sebagai tanda (signifier) yang mengacu pada konsep-konsep 



87  
 

 
 

budaya tertentu (signified) dalam sistem kepercayaan Dayak. Misalnya, tata ruang 

terbuka Huma Betang dapat dipahami sebagai penanda dari prinsip kolektivitas dan 

kesetaraan, yang merupakan nilai inti dalam budaya Dayak (Barthes, 1986). 

Claude Lévi-Strauss, seorang antropolog terkemuka yang menerapkan 

pendekatan strukturalisme dalam studinya tentang mitos dan budaya, berpendapat 

bahwa struktur dasar dari suatu kebudayaan dapat ditemukan dalam pola pikir dan 

praktik-praktik sosialnya. Lévi-Strauss menunjukkan bahwa elemen-elemen dalam 

budaya, termasuk arsitektur, dapat dianalisis untuk mengungkapkan struktur-

struktur mendasar yang mengatur cara masyarakat berinteraksi dengan dunia 

mereka (Lévi-Strauss, 2008). Dalam konteks Huma Betang, pendekatan 

strukturalisme memungkinkan kita untuk memahami bagaimana struktur fisik 

bangunan ini mencerminkan dan memperkuat struktur sosial masyarakat Dayak. 

Pendekatan ini juga relevan dalam menganalisis bagaimana Huma Betang 

berfungsi sebagai alat komunikasi budaya. Melalui penggunaan simbolisme 

arsitektural, Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga 

sebagai medium untuk menyampaikan pesan-pesan budaya yang penting, seperti 

prinsip gotong royong, hubungan dengan alam, dan spiritualitas. Setiap elemen 

arsitektural dapat dipahami sebagai bagian dari kode budaya yang harus dibaca 

dalam konteks sistem budaya yang lebih luas (Jencks, 1978). 

Pendekatan strukturalisme juga membuka peluang untuk memahami 

bagaimana makna dalam arsitektur Huma Betang dapat berubah seiring waktu, 

terutama ketika dihadapkan dengan tantangan modernisasi dan globalisasi. Sebagai 

contoh, ornamen tradisional yang dulunya memiliki makna spiritual yang 

mendalam mungkin mengalami reinterpretasi atau bahkan kehilangan maknanya 



88  
 

 
 

ketika Huma Betang dihadapkan pada konteks budaya yang berbeda. Ini 

menunjukkan bahwa struktur dan makna dalam Huma Betang tidak statis tetapi 

dinamis, terus berkembang sesuai dengan perubahan sosial dan budaya (Tilley, 

1994). 

Dengan menerapkan pendekatan strukturalisme, kita dapat menggali lebih 

dalam bagaimana Huma Betang berfungsi sebagai refleksi dari struktur sosial dan 

budaya masyarakat Dayak, serta bagaimana elemen-elemen arsitekturalnya bekerja 

sama untuk mempertahankan identitas budaya dalam konteks perubahan yang terus 

berlangsung. 

2.2.3.3  Simbolisme dalam Ornamen dan Ukiran. 

Ornamen dan ukiran pada Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai elemen 

dekoratif, tetapi juga sebagai medium untuk menyampaikan makna-makna budaya 

yang mendalam. Setiap motif dan pola yang diukir pada struktur Huma Betang 

mengandung simbolisme yang erat kaitannya dengan kepercayaan, mitos, dan nilai-

nilai sosial masyarakat Dayak. Ornamen dan ukiran ini merupakan bagian integral 

dari arsitektur Huma Betang, yang mencerminkan identitas budaya dan spiritualitas 

masyarakat yang membangunnya (Helliwel, 2020). 

Motif-motif yang ditemukan dalam ornamen dan ukiran Huma Betang sering 

kali mencerminkan alam dan kehidupan sehari-hari masyarakat Dayak. Misalnya, 

motif tanaman, hewan, dan elemen alam lainnya digunakan untuk melambangkan 

hubungan harmonis antara manusia dan alam. Ukiran naga atau burung enggang, 

yang sering ditemukan dalam dekorasi Huma Betang, memiliki makna spiritual 

yang kuat dan dianggap sebagai penjaga dan pelindung rumah serta penghuninya. 

Simbolisme ini tidak hanya memperkuat identitas budaya Dayak tetapi juga 



89  
 

 
 

menjaga hubungan spiritual masyarakat dengan alam dan leluhur mereka (Ave & 

King, 1986) 

Ornamen dan ukiran pada Huma Betang juga berfungsi sebagai sarana untuk 

mengajarkan nilai-nilai sosial dan moral. Misalnya, pola geometris yang kompleks 

sering kali digunakan untuk melambangkan prinsip-prinsip seperti kesetaraan, 

kebersamaan, dan kerja sama, yang menjadi inti dari kehidupan komunitas Dayak. 

Penggunaan motif-motif ini dalam arsitektur Huma Betang menunjukkan 

bagaimana nilai-nilai budaya diinternalisasi dan diwariskan melalui elemen-elemen 

visual yang terpahat pada bangunan tersebut (Chua, 2012). 

Pendekatan semiotik dalam analisis ornamen dan ukiran pada Huma Betang 

menunjukkan bahwa elemen-elemen ini berfungsi sebagai tanda-tanda yang 

membawa makna konotatif yang kaya. Barthes (Barthes, 1977) dalam karyanya 

tentang semiotika budaya menunjukkan bahwa tanda-tanda visual seperti ornamen 

dan ukiran tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi juga makna 

tambahan (konotatif) yang berkaitan dengan konteks sosial dan budaya. Dengan 

demikian, ornamen dan ukiran pada Huma Betang dapat dilihat sebagai teks budaya 

yang dibaca oleh anggota masyarakat Dayak untuk memahami dan 

menginternalisasi nilai-nilai budaya mereka. 

Dalam konteks modernisasi, simbolisme dalam ornamen dan ukiran Huma 

Betang mungkin mengalami reinterpretasi atau bahkan adaptasi. Studi oleh 

(Waterson, 2007) menunjukkan bahwa dalam menghadapi perubahan sosial dan 

ekonomi, masyarakat Dayak sering kali harus menegosiasikan kembali makna 

simbolis dari ornamen dan ukiran tradisional mereka. Ini mencerminkan dinamika 



90  
 

 
 

budaya yang terus berkembang di mana identitas budaya dipertahankan, namun 

juga disesuaikan dengan kondisi baru. 

Analisis simbolisme dalam ornamen dan ukiran pada Huma Betang 

memungkinkan kita untuk memahami bagaimana elemen-elemen arsitektural ini 

tidak hanya berfungsi sebagai hiasan tetapi juga sebagai medium yang kaya akan 

makna budaya, yang memainkan peran penting dalam mempertahankan dan 

mengartikulasikan identitas masyarakat Dayak. 

2.2.3.4 Keterkaitan antara Struktur dan Identitas Budaya 

Struktur arsitektural Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat 

tinggal, tetapi juga sebagai cerminan identitas budaya masyarakat Dayak. 

Keterkaitan antara struktur fisik Huma Betang dan identitas budaya masyarakat 

Dayak sangat erat, di mana setiap elemen arsitektural mengandung makna yang 

memperkuat dan mempertahankan nilai-nilai budaya dan tradisi yang diwariskan 

dari generasi ke generasi (Helliwel, 2020). 

Identitas budaya masyarakat Dayak sebagian besar terbentuk dan 

dipertahankan melalui struktur Huma Betang, yang dirancang untuk mencerminkan 

prinsip-prinsip dasar kehidupan sosial mereka, seperti kebersamaan, kesetaraan, 

dan gotong royong. Struktur yang terbuka dan komunal memungkinkan terjadinya 

interaksi sosial yang intens antara anggota komunitas, yang pada gilirannya 

memperkuat ikatan sosial dan identitas kolektif mereka. Ini menunjukkan bahwa 

struktur arsitektural Huma Betang tidak hanya bersifat fungsional tetapi juga 

simbolis, di mana tata ruang dan desain bangunan berfungsi untuk 

mengartikulasikan dan memelihara identitas budaya (Waterson, 2019). 



91  
 

 
 

Material yang digunakan dalam konstruksi Huma Betang juga berkontribusi 

terhadap identitas budaya masyarakat Dayak. Kayu ulin, misalnya, tidak hanya 

dipilih karena kekuatan dan daya tahannya, tetapi juga karena makna simbolisnya 

sebagai representasi dari ketahanan dan keabadian budaya Dayak. Penggunaan 

material lokal ini menunjukkan bagaimana masyarakat Dayak mempertahankan 

hubungan mereka dengan alam, yang merupakan elemen penting dari identitas 

budaya mereka. Dengan kata lain, pilihan material dan teknik konstruksi Huma 

Betang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Dayak yang menekankan 

keberlanjutan dan harmoni dengan alam (King et al., 2020). 

Keterkaitan antara struktur dan identitas budaya juga terlihat dalam cara Huma 

Betang digunakan sebagai pusat ritual dan upacara adat. Struktur bangunan ini 

dirancang sedemikian rupa untuk mengakomodasi berbagai aktivitas sosial dan 

spiritual, yang memainkan peran penting dalam mempertahankan dan memperkuat 

identitas budaya Dayak. Misalnya, ruang tengah yang luas sering kali digunakan 

untuk upacara adat, yang tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi spiritual tetapi juga 

sebagai sarana untuk memperkuat kohesi sosial dan identitas komunitas (Lindell, 

2021). 

Dalam konteks modernisasi dan globalisasi, struktur Huma Betang tetap 

menjadi simbol penting dari identitas budaya Dayak, meskipun ada tantangan 

dalam mempertahankan makna tradisionalnya. Studi oleh Lindell (Lindell, 2021) 

menunjukkan bahwa meskipun beberapa aspek dari Huma Betang telah mengalami 

adaptasi dan perubahan, esensinya sebagai simbol identitas budaya tetap kuat. Hal 

ini mencerminkan kemampuan masyarakat Dayak untuk beradaptasi dengan 



92  
 

 
 

perubahan sambil tetap mempertahankan identitas budaya mereka melalui struktur 

arsitektural yang kaya akan makna. 

Keterkaitan antara struktur Huma Betang dan identitas budaya masyarakat 

Dayak menunjukkan bahwa arsitektur tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, 

tetapi juga sebagai alat penting untuk mempertahankan, mengartikulasikan, dan 

memperkuat identitas budaya. Analisis ini menunjukkan bagaimana elemen-elemen 

arsitektural Huma Betang bekerja bersama untuk membentuk dan memelihara 

identitas budaya yang dinamis dan terus berkembang. 

2.2.3.5 Struktur Huma Betang dalam Konteks Era Modernisasi 

Modernisasi membawa berbagai perubahan yang signifikan dalam kehidupan 

masyarakat tradisional, termasuk masyarakat Dayak di Kalimantan. Struktur Huma 

Betang, yang telah lama menjadi pusat kehidupan sosial dan budaya Dayak, kini 

dihadapkan pada tantangan baru yang muncul dari proses modernisasi. Tantangan 

ini meliputi perubahan dalam pola pemukiman, ekonomi, dan interaksi sosial, yang 

memengaruhi cara Huma Betang dipahami dan digunakan dalam kehidupan sehari-

hari (Lindell, 2021). 

Dalam konteks era modernisasi, struktur Huma Betang mengalami 

transformasi baik dalam bentuk fisik maupun fungsionalnya. Beberapa Huma 

Betang telah diadaptasi untuk memenuhi kebutuhan modern, seperti penambahan 

fasilitas listrik dan air bersih, serta perubahan dalam desain interior untuk 

mengakomodasi gaya hidup kontemporer. Namun, meskipun mengalami adaptasi, 

esensi dari Huma Betang sebagai simbol kebersamaan dan identitas budaya tetap 

dipertahankan. Ini menunjukkan bahwa masyarakat Dayak mampu menegosiasikan 

perubahan sambil tetap menjaga nilai-nilai tradisional mereka (Chua, 2012). 



93  
 

 
 

Modernisasi juga memengaruhi cara masyarakat Dayak memandang dan 

menggunakan Huma Betang. Beberapa keluarga memilih untuk pindah ke rumah-

rumah individu yang lebih kecil dan modern, meninggalkan Huma Betang sebagai 

bangunan simbolis yang digunakan terutama untuk upacara adat atau sebagai objek 

wisata budaya. Studi oleh Waterson (Waterson, 2007) mengungkapkan bahwa 

meskipun terjadi perubahan dalam penggunaan dan makna Huma Betang, 

bangunan ini masih memainkan peran penting dalam menjaga identitas budaya dan 

kohesi sosial di tengah perubahan yang cepat. 

Modernisasi membawa tantangan bagi keberlanjutan material dan teknik 

konstruksi tradisional yang digunakan dalam membangun Huma Betang. 

Penggunaan bahan bangunan modern yang lebih murah dan mudah diperoleh sering 

kali menggantikan kayu ulin dan material alami lainnya yang dahulu menjadi ciri 

khas Huma Betang. Ini menimbulkan kekhawatiran tentang hilangnya pengetahuan 

tradisional dan nilai-nilai yang terkait dengan penggunaan material lokal (King et 

al., 2020). Namun, beberapa inisiatif lokal berupaya untuk melestarikan teknik 

konstruksi tradisional ini, dengan menggabungkannya dengan teknologi modern 

untuk menciptakan struktur yang berkelanjutan dan relevan dalam konteks zaman 

ini. 

Di tengah tantangan modernisasi, Huma Betang tetap menjadi simbol kuat dari 

identitas budaya Dayak. Bangunan ini tidak hanya bertahan sebagai artefak budaya, 

tetapi juga sebagai ruang yang terus beradaptasi dengan kebutuhan masyarakat 

yang berubah. Ini mencerminkan kemampuan masyarakat Dayak untuk 

mempertahankan esensi budaya mereka sambil merespons perubahan yang dibawa 

oleh modernisasi. Dalam hal ini, Huma Betang berfungsi sebagai jembatan antara 



94  
 

 
 

KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG 
SEBAGAI WUJUD KARAKTER 
KOMUNIKASI BUDAYA SUKU 
DAYAK DI ERA MODERNISASI

Tradisi Konteks Komunikasi Grand Teori Paradigma Pendekatan Metode Kualitatif
Semiotik Masyarakat dan Budaya Strukruralisme Interpretif Transdisipliner Semiotik 

Etnografi Antropologi

Stephen W. Little 
John

Stephen W. Little John Ferdinand De Sausurre
Denzin, Norman K. ; 
Lincoln, Yvonna S

Gerrude Hirsch Hadorn, 
Holger Hoffmann, Riem 

Susette Biber Klem, Walter 
Grosseenbacher, Christian 

Pohl

Charles Sanders Peirce     
Hammersley, M dan 

Atkinson P

masa lalu dan masa depan, menghubungkan tradisi dengan inovasi dalam cara yang 

memastikan keberlanjutan identitas budaya Dayak (Helliwel, 2020).  

Struktur Huma Betang dalam konteks era modernisasi menunjukkan dinamika 

yang kompleks antara pelestarian tradisi dan adaptasi terhadap perubahan. Analisis 

ini mengungkapkan bagaimana masyarakat Dayak mengelola perubahan tersebut 

untuk memastikan bahwa Huma Betang tetap relevan sebagai simbol identitas 

budaya, meskipun dalam bentuk dan fungsi yang mungkin telah berubah. 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

Gambar 4. Kerangka Konsep Penelitian 
 



95  
 

 
 

2.3 Kerangka Pemikiran Penelitian 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teori dan Konsep dalam kerangka kerja ini berfungsi sebagai pusat atau nada dasar 

yang memengaruhi semua elemen lain di dalam penelitian, baik yang di kiri maupun yang 

di kanan. Sama seperti dalam lagu Gemu Fa Mi Re dari Maumere, Nusa Tenggara Timur, 

di mana melodi utama mengarahkan alur dan irama seluruh lagu, teori dan konsep di sini 

mengarahkan dan membentuk struktur penelitian secara keseluruhan.  

Teori dan Konsep membantu mengidentifikasi dan mendefinisikan permasalahan 

utama dalam penelitian. Dalam hal ini, pemahaman teori semiotika dan strukturalisme 

memberikan kerangka kerja untuk melihat bagaimana simbol-simbol dalam Huma 

Betang telah mengalami pergeseran makna di tengah modernisasi. Seperti nada dasar 

dalam sebuah lagu yang menentukan mood, teori ini menentukan bagaimana masalah 

utama harus dipahami dan diartikulasi. 

MEMENGARUHI

PERMASALAHAN PERTANYAAN PERNYATAAN METODOLOGI ANALISIS KESIMPULAN

Penelitian ini 
mengidentifikasi masalah 
utama berupa penurunan 
pemahaman dan praktik 

Huma Betang di kalangan 
generasi muda Dayak, yang 

secara signifikan 
mengancam kelestarian 

komunikasi budaya mereka 
di tengah arus modernisasi 

yang semakin kuat. 

Bagaimana simbol-
simbol dalam Huma 

Betang dapat 
dipertahankan dan 
dimaknai kembali 

untuk menjaga 
identitas budaya 

Dayak di tengah arus 
modernisasi?

Penelitian ini menyatakan 
bahwa pelestarian simbol-
simbol dan struktur Huma 
Betang merupakan elemen 

kunci dalam upaya 
menjaga komunikasi 

budaya Dayak yang khas, 
terutama di tengah 

perubahan sosial dan 
budaya yang cepat terjadi 

di era modern ini.

Metodologi yang 
diterapkan adalah 

kualitatif, paradigma 
interpretif dengan 

pendekatan interdisipliner, 
yang mencakup perspektif 

ilmu komunikasi, 
sosiologi, dan antropologi 
etnografi, bertujuan untuk 

mengungkap makna 
budaya dan interaksi sosial 

yang secara kolektif 
membentuk realitas 
masyarakat Dayak. 

Analisis data 
menunjukkan bahwa 

integrasi simbol-simbol 
Huma Betang dalam 

pendidikan dan 
pemahaman budaya 
sangat penting untuk 

memastikan 
keberlangsungan 

pengetahuan dan identitas 
budaya suku Dayak

Penelitian ini menekankan 
pentingnya pengembangan 

strategi konservasi 
simbolik dan pendidikan 

budaya yang berkelanjutan 
guna menjaga karakter 

komunikasi suku Dayak 
serta memperkuat identitas 
budaya mereka di tengah 

tantangan modernisasi 
yang terus berkembang.

MEMENGARUHI

TEORI DAN KONSEP

Teori semiotik Ferdinand 
de Saussure dan analisis 

semiotika Charles Sanders 
Peirce serta denotasi dan 
konotasi Roland Barthes 

diterapkan untuk 
memahami makna 

mendalam yang 
terkandung dalam penanda 
dan petanda, serta dalam 
ikon, indeks, dan simbol 

yang terdapat dalam 
elemen arsitektural dan 
ornamen Huma Betang.

Gambar 5: Kerangka Kerja Penelitian, Pengembangan oleh 

Peneliti, 2024. 



96  
 

 
 

Teori dan Konsep membimbing pembentukan pertanyaan penelitian, memastikan 

bahwa pertanyaan-pertanyaan tersebut sejajar dengan kerangka teoretis yang dipilih. 

Pertanyaan penelitian dirumuskan untuk mengeksplorasi bagaimana simbol dan struktur 

Huma Betang dapat dipertahankan dalam konteks teori semiotika dan strukturalisme. 

Dalam Gemu Fa Mi Re, melodi utama menentukan bagaimana lirik atau bait harus 

dinyanyikan. Begitu juga, teori dan konsep menentukan arah pertanyaan penelitian. 

Teori dan Konsep memengaruhi pernyataan penelitian dengan menyediakan dasar 

teoretis untuk argumen utama. Pernyataan bahwa pelestarian simbol-simbol Huma 

Betang penting untuk menjaga identitas budaya berakar pada pemahaman strukturalisme 

dan semiotika. Seperti dalam sebuah lagu, di mana nada dasar memperkuat chorus, teori 

dan konsep memperkuat pernyataan inti dari penelitian. 

Teori dan Konsep memandu pemilihan metodologi yang tepat. Dalam hal ini, 

pendekatan interpretif dengan fokus pada semiotika dan etnografi dipilih karena sesuai 

dengan kerangka teoretis yang menekankan analisis makna dan konteks budaya. Sama 

seperti nada dasar yang mengarahkan aransemen musik, teori dan konsep mengarahkan 

pemilihan metode penelitian. 

Teori dan Konsep juga mengarahkan bagaimana data dianalisis. Dengan 

berpedoman pada teori semiotika dan strukturalisme, analisis difokuskan pada bagaimana 

simbol-simbol Huma Betang diinterpretasikan dalam konteks budaya Dayak. Dalam lagu, 

melodi utama menentukan variasi dalam interpretasi lirik. Begitu juga, teori dan konsep 

menentukan cara data diinterpretasikan dalam analisis. 

Teori dan Konsep membentuk kesimpulan penelitian dengan memastikan bahwa 

hasil akhir selaras dengan kerangka teoretis yang dipilih. Kesimpulan menegaskan 

pentingnya teori yang digunakan dalam memahami dan melestarikan simbol-simbol 



97  
 

 
 

budaya Dayak. Seperti lagu yang mencapai puncak atau resolusi pada nada dasar, 

kesimpulan dalam penelitian ini mencapai resolusi berdasarkan teori dan konsep yang 

digunakan. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Analisis 

Semiotik 

Gambar 6: Kerangka Pemikiran Penelitian, Pengembangan 

oleh Peneliti, 2024. 

Strukturalisme 

Dinamis 

Grand Teori 



98  
 

 
 

2.3.1 Kritik Bagi Teori yang Ada 

Kerangka pemikiran yang dijadikan panduan alur dalam penulisan ini juga 

menjadi kritik bagi; Pertama, Teori Strukturalisme oleh Ferdinand de Saussure bahwa 

simbol dapat dimaknai sesuai dengan kesepakatan konvensional, faktanya simbol bisa 

saja dimaknai oleh pembuat simbol tersebut atau pembuat tanda itu sendiri. 

Strukturalisme Ferdinand de Saussure menekankan hubungan tetap antara penanda 

(signifier) dan petanda (signified) dalam sebuah sistem bahasa. Namun, teori ini 

cenderung mengabaikan bagaimana makna dapat berubah atau berkembang seiring 

dengan perubahan konteks sosial, budaya, dan waktu. Dalam konteks Huma Betang, 

simbol-simbol budaya tidak hanya berfungsi dalam sistem statis, tetapi juga dipengaruhi 

oleh dinamika sosial, interaksi antarbudaya, dan modernisasi yang terus berkembang. 

Oleh karena itu, ada kebutuhan untuk memperluas Strukturalisme agar lebih fleksibel dan 

mampu menangkap perubahan makna yang terjadi dalam konteks budaya yang dinamis. 

 

2.3.2 Teori Baru yang Ditawarkan: Strukturalisme Dinamis 

Teori baru yang dikembangkan dari kritik terhadap Strukturalisme ini dapat 

disebut Strukturalisme Dinamis. Teori ini menggabungkan konsep dasar Strukturalisme 

yang menekankan hubungan antara penanda dan petanda, tetapi dengan tambahan 

dimensi kontekstual dan temporal. Strukturalisme Dinamis memperhitungkan bagaimana 

makna simbol tidak bersifat tetap, melainkan terus berkembang dan berubah sesuai 

dengan interaksi sosial, pengaruh budaya luar, dan proses modernisasi. Ini berarti, makna 

dari simbol-simbol dalam Huma Betang dapat berbeda antar generasi, antar kelompok 

sosial, atau bahkan dalam konteks waktu yang berbeda. 

 



99  
 

 
 

2.3.3 Aplikasi Teori Strukturalisme Dinamis 

Dalam Strukturalisme Dinamis, simbol-simbol Huma Betang tidak lagi dilihat 

sebagai entitas yang stabil dengan makna tetap. Sebaliknya, simbol-simbol ini dipahami 

sebagai bagian dari sistem yang terus berubah, di mana makna mereka dipengaruhi oleh 

faktor-faktor eksternal seperti modernisasi, perubahan sosial, dan interaksi dengan 

budaya lain. Teori ini memberikan kerangka kerja untuk menganalisis bagaimana makna-

makna baru diciptakan dan diinterpretasikan dalam masyarakat Dayak saat ini, serta 

bagaimana simbol-simbol tradisional dapat beradaptasi atau berubah di bawah pengaruh 

faktor-faktor tersebut. 

 

2.3.4 Peran Peirce dan Barthes sebagai Support Analisis Semiotik 

Strukturalisme Dinamis juga akan didukung oleh analisis semiotik Charles 

Sanders Peirce, yang menambahkan dimensi triadik melalui konsep ikon, indeks, dan 

simbol. Ini memperkaya teori baru ini dengan pendekatan yang lebih luas dalam 

memahami bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang dapat diinterpretasikan dalam 

berbagai konteks sosial dan budaya. Interpretant dalam konsep Peirce berfungsi untuk 

menunjukkan bagaimana makna tidak hanya dibentuk oleh struktur, tetapi juga oleh 

proses interpretasi yang dinamis dan berulang. 

Di sisi lain, teori Denotasi dan Konotasi Roland Barthes akan digunakan secara 

selektif untuk menyoroti bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang dapat memiliki 

lapisan makna yang berbeda dalam konteks modernisasi. Barthes memberikan perspektif 

tambahan untuk memahami bagaimana simbol-simbol tradisional dapat diberi makna 

baru yang mencerminkan perubahan ideologis atau sosial. 

 



100  
 

 
 

2.3.5 Penamaan Teori: Strukturalisme Dinamis 

Dengan memperkenalkan Strukturalisme Dinamis, disertasi ini menawarkan 

sebuah teori yang tidak hanya memperluas Strukturalisme klasik, tetapi juga memberikan 

alat analisis yang lebih sesuai untuk memahami perubahan makna dalam konteks budaya 

yang dinamis. Teori ini menjelaskan bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang 

berfungsi tidak hanya dalam kerangka struktural yang tetap, tetapi juga dalam konteks 

perubahan sosial yang memengaruhi makna dan fungsinya dalam komunikasi budaya 

Dayak. 

Penjelasan ini menyajikan teori baru yang jelas dan konkret, serta memberikan 

nama yang sesuai, yaitu Strukturalisme Dinamis. Teori ini mengatasi keterbatasan 

Strukturalisme tradisional dengan menawarkan pendekatan yang lebih adaptif terhadap 

perubahan makna dalam konteks budaya yang terus berkembang, didukung oleh analisis 

semiotik Peirce dan Barthes. 

Dalam perspektif Huma Betang makna dari simbol-simbol, aretefak atau 

ornament memberikan sebuah konsep bagaimana kehidupan manusia dengan manusia, 

kehidupan manusia dengan alam, kehidupan manusia dengan Tuhannya yang di rangkum 

dalam sebuah pohonn batang garing yang dinamakan pohon kehidupan, yang memiliki 

makna harmoni hubungan manusia dengan yang Maha Kuasa dan Semesta. Sebagaiman 

yang dikatakan oleh Koentjaraningrat (1993:2) dalam Apandiel dan Danial (2019:79) 

Filosofi huma betang ini berangkat dari pemahaman mengenai tujuh unsur kebudayaan 

(cultural universal) yaitu: (1) Sistem Religi, (2) Sistem Kemasyarakatan dan Organisasi, 

(3) Sistem Pengetahun, (4) Bahasa, (5) Kesenian, (6) Sistem Ekonomi, (7) Sistem 

Tekhnologi. 

 



101  
 

 
 

 

2.3.6 Konsep Berpikir Peneliti 

Bahasa komunikasi tidak hanya berfungsi sebagai proses, tetapi juga sebagai 

bentuk the generation of meaning atau pembangkitan makna. Ketika berkomunikasi 

dengan orang lain, setidaknya diharapkan bahwa orang lain tersebut dapat memahami 

maksud dari pesan yang disampaikan dengan cukup akurat. Agar komunikasi dapat 

terlaksana, pesan harus disampaikan dalam bentuk tanda, seperti bahasa atau kata-kata. 

Pesan-pesan tersebut mendorong orang lain untuk menciptakan makna bagi diri mereka 

sendiri, yang dalam beberapa hal terkait dengan makna yang dihasilkan dari pesan 

tersebut. 

Dari pembahasan-pembahasan sebelumnya, peneliti menyimpulkan bahwa 

penerapan konsep linguistik dalam rancangan arsitektur dapat dilihat sebagai kajian 

arsitektur melalui bahasa komunikasi. Dalam hal ini, linguistik yang dimaksud merujuk 

pada pemahaman bahwa bahasa terdiri dari kata-kata yang memiliki makna, sama halnya 

dengan karya arsitektural yang terdiri dari elemen-elemen pembentuk yang memancarkan 

makna atau arti. Teori linguistik berkaitan dengan makna, di mana bahasa atau kalimat 

terbentuk dari kata-kata, begitu pula karya arsitektural yang tersusun dari elemen-elemen 

pembentuk arsitektur. 

Linguistik dalam arsitektur mengadopsi pandangan bahwa bangunan dirancang 

untuk menyampaikan informasi kepada para pengamat, sehingga persepsi pengamat atau 

pengguna bangunan perlu dipertimbangkan dalam menciptakan karya arsitektur. Namun, 

hal ini tidak menutup kemungkinan untuk menciptakan 'bahasa-bahasa' baru yang 

awalnya mungkin terasa 'asing', tetapi seiring waktu dan 'perkenalan', bahasa tersebut 

menjadi lebih familiar. Seperti pepatah yang mengatakan 'tak kenal maka tak sayang'. 



102  
 

 
 

Persepsi bekerja dalam berbagai lapisan. Arsitek merancang sebuah bangunan dengan 

asumsi mengenai bagaimana penghuninya atau penggunanya kelak akan memahaminya. 

Sebagaimana pepatah mengatakan 'tak kenal maka tak sayang,' persepsi berfungsi 

dalam berbagai lapisan. Seorang arsitek merancang suatu bangunan dengan asumsi 

mengenai bagaimana para penghuni atau pengguna bangunan tersebut nantinya akan 

memahaminya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103  
 

 
 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 
 

3.1 Paradigma Penelitian 

Dalam penelitian ini, paradigma interpretif digunakan sebagai landasan untuk 

memahami bagaimana makna dan realitas sosial dibentuk dan diinterpretasikan oleh 

individu dalam konteks budaya. Paradigma interpretif, yang berasal dari tradisi pemikiran 

fenomenologi dan hermeneutika, menekankan bahwa realitas sosial bersifat subjektif dan 

dibentuk melalui pengalaman individu dan interaksi sosial. Pendekatan ini sangat relevan 

untuk disertasi ini karena fokusnya pada bagaimana individu dalam masyarakat Dayak 

memahami dan memberi makna pada Huma Betang sebagai simbol budaya yang kaya. 

(Denzin & Lincoln, 2011) 

Secara konseptual, paradigma interpretif memungkinkan peneliti untuk 

mengeksplorasi cara-cara di mana makna dikonstruksi dan dinegosiasikan oleh 

masyarakat Dayak dalam konteks arsitektur Huma Betang. Dalam konteks ini, paradigma 

interpretif menyediakan kerangka kerja untuk memahami bagaimana struktur arsitektural 

dan simbolisme dalam Huma Betang tidak hanya dipahami sebagai objek fisik tetapi juga 

sebagai teks budaya yang dibaca dan diinterpretasikan oleh komunitas. Melalui 

pendekatan ini, peneliti dapat mengungkap bagaimana elemen-elemen arsitektural dan 

simbolik berkontribusi pada pemeliharaan identitas budaya, serta bagaimana mereka 

dapat mengalami perubahan makna dalam konteks modernisasi. (Geertz, 1973) 

Epistemologi dari paradigma interpretif, yang berakar pada konstruktivisme, 

berpendapat bahwa pengetahuan bukanlah sesuatu yang objektif dan tetap, melainkan 

dibentuk oleh pengalaman, persepsi, dan interaksi sosial. Dalam konteks penelitian ini, 

pengetahuan tentang Huma Betang sebagai simbol budaya tidak dianggap sebagai fakta 



104  
 

 
 

yang tak terbantahkan, tetapi sebagai hasil dari proses interpretasi yang dilakukan oleh 

individu-individu dalam masyarakat Dayak. Ini mencakup bagaimana mereka memahami 

fungsi sosial, spiritual, dan simbolik dari Huma Betang, serta bagaimana makna ini 

mungkin berubah atau beradaptasi seiring waktu dan dalam berbagai konteks sosial 

(Schwandt, 2014).  

Relevansi paradigma interpretif dalam penelitian ini terletak pada kemampuannya 

untuk menangkap kompleksitas dan kedalaman makna yang terkait dengan Huma Betang. 

Dengan menggunakan pendekatan interpretif, penelitian ini tidak hanya mengeksplorasi 

makna permukaan dari elemen-elemen arsitektural, tetapi juga menyelami makna-makna 

yang lebih dalam dan simbolik yang melekat pada struktur ini. Ini mencakup analisis 

bagaimana ornamen, tata ruang, dan material dalam Huma Betang mencerminkan nilai-

nilai budaya Dayak dan bagaimana makna-makna ini dapat berfungsi untuk 

mempertahankan identitas budaya dalam menghadapi tantangan modernisasi (Smith, 

2019). 

Secara konseptual, paradigma interpretif memungkinkan peneliti untuk 

menggunakan teori-teori yang relevan, seperti strukturalisme dan semiotika, untuk 

menganalisis bagaimana makna dibentuk dan diinterpretasikan dalam konteks budaya. 

Misalnya, teori semiotika dari Peirce dan Barthes dapat diterapkan untuk memahami 

bagaimana tanda-tanda visual dalam ornamen dan ukiran Huma Betang berfungsi sebagai 

medium untuk menyampaikan pesan-pesan budaya yang penting. Dengan demikian, 

penelitian ini tidak hanya memberikan deskripsi tentang Huma Betang, tetapi juga 

analisis mendalam tentang bagaimana makna-makna ini dikonstruksi dan dipertahankan 

dalam konteks sosial yang terus berubah (Lincoln et al., 2011). 



105  
 

 
 

Paradigma interpretif juga menyediakan kerangka konseptual untuk memahami 

bagaimana perubahan dalam struktur dan fungsi Huma Betang dapat dilihat sebagai hasil 

dari proses interpretasi ulang oleh masyarakat Dayak. Modernisasi, misalnya, dapat 

dilihat sebagai faktor yang mendorong reinterpretasi terhadap makna tradisional yang 

melekat pada Huma Betang, menghasilkan bentuk-bentuk baru dari makna yang relevan 

dengan konteks zaman. Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bagaimana 

paradigma interpretif memungkinkan analisis yang dinamis dan kontekstual terhadap 

fenomena budaya yang kompleks, yang tidak dapat dijelaskan dengan memadai oleh 

pendekatan positivistik yang lebih kaku (B. M. Smith & Sparkes, 2016). 

3.2 Pendekatan Penelitian  

Dalam disertasi ini, pendekatan interdisipliner digunakan untuk mengintegrasikan 

perspektif dari tiga disiplin ilmu utama: Ilmu Komunikasi, Ilmu Sosiologi, dan Ilmu 

Antropologi. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menganalisis Huma Betang 

secara komprehensif dari berbagai sudut pandang, memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam dan holistik tentang fenomena yang kompleks ini. Dengan memanfaatkan 

kekuatan masing-masing disiplin, pendekatan interdisipliner ini tidak hanya memperkaya 

analisis, tetapi juga memungkinkan pengujian dan pengembangan teori-teori yang lebih 

relevan dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak (Repko, Szostak, & 

Buchberger, 2017) .  

3.2.1 Ilmu Komunikasi (Dimensi Komunikasi Budaya) 

Dari sudut pandang Ilmu Komunikasi, penelitian ini akan mengeksplorasi 

bagaimana Huma Betang berfungsi sebagai medium komunikasi budaya yang 

menyampaikan nilai-nilai, norma, dan identitas budaya masyarakat Dayak. Pendekatan 

komunikasi budaya memungkinkan peneliti untuk menganalisis bagaimana elemen-



106  
 

 
 

elemen arsitektural dan simbolisme dalam Huma Betang berperan dalam proses 

komunikasi antaranggota komunitas, serta bagaimana pesan-pesan budaya ini 

dipertahankan dan disampaikan lintas generasi (Hall, 1997). Epistemologi dari 

pendekatan ini didasarkan pada konstruktivisme, di mana makna budaya dilihat sebagai 

hasil dari proses interaksi dan komunikasi dalam konteks sosial yang spesifik. 

3.2.2 Ilmu Sosiologi (Dimensi Sosiokultural) 

Ilmu Sosiologi menyediakan kerangka kerja untuk menganalisis dimensi 

sosiokultural dari Huma Betang, yang mencakup bagaimana struktur sosial, hubungan 

kekuasaan, dan dinamika komunitas berinteraksi dengan struktur arsitektural ini. 

Dengan menggunakan perspektif sosiologis, penelitian ini akan mengkaji bagaimana 

Huma Betang mencerminkan dan memperkuat struktur sosial masyarakat Dayak, serta 

bagaimana perubahan sosial, seperti modernisasi dan globalisasi, memengaruhi makna 

dan fungsi Huma Betang dalam kehidupan sehari-hari (Giddens & Sutton, 2021). 

Pendekatan ini berfokus pada hubungan antara individu dan masyarakat serta bagaimana 

struktur sosial membentuk dan dipengaruhi oleh praktik-praktik budaya. 

3.2.3 Ilmu Antropologi (Dimensi Etnografi) 

Dari perspektif Antropologi, pendekatan etnografi digunakan untuk memahami 

Huma Betang sebagai bagian dari kehidupan budaya masyarakat Dayak. Etnografi 

memungkinkan peneliti untuk melakukan observasi mendalam dan berinteraksi langsung 

dengan komunitas untuk mengungkap makna simbolis dan ritual yang terkait dengan 

Huma Betang. Melalui pendekatan ini, penelitian ini berusaha untuk menangkap 

perspektif orang dalam (emic) dan bagaimana mereka menginterpretasikan makna dari 

struktur arsitektural ini dalam konteks budaya mereka sendiri (Geertz, 1973). Pendekatan 



107  
 

 
 

etnografi juga berperan penting dalam memahami bagaimana tradisi dan nilai-nilai 

budaya dipertahankan dalam masyarakat yang sedang mengalami perubahan sosial. 

Pendekatan interdisipliner ini sangat relevan dalam penelitian ini karena 

memungkinkan pengintegrasian berbagai perspektif yang saling melengkapi untuk 

memahami Huma Betang secara lebih mendalam. Dengan menggabungkan dimensi 

komunikasi budaya, sosiokultural, dan etnografi, penelitian ini mampu mengungkap 

kompleksitas makna yang terkait dengan Huma Betang dan bagaimana makna ini 

dipertahankan, diubah, atau dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial yang terus 

berlangsung. Pendekatan ini juga memperkuat validitas dan reliabilitas penelitian dengan 

memberikan pandangan yang lebih holistik dan terintegrasi. 

Secara epistemologis, pendekatan interdisipliner ini didasarkan pada asumsi 

bahwa realitas sosial dan budaya adalah hasil dari interaksi antara berbagai faktor yang 

saling berhubungan, dan oleh karena itu tidak dapat sepenuhnya dipahami melalui satu 

disiplin ilmu saja. Dengan mengintegrasikan perspektif dari Ilmu Komunikasi, Sosiologi, 

dan Antropologi, penelitian ini tidak hanya memperkaya pemahaman tentang Huma 

Betang, tetapi juga memungkinkan pengembangan teori-teori yang lebih relevan dan 

aplikatif dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak (Klein, 1990) 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 7. Pendekatan Penelitian 



108  
 

 
 

3.3 Metode Penelitian 

3.3.1 Analisis Semiotik Charles Sanders Peirce 

Analisis semiotik yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce 

merupakan salah satu pendekatan paling signifikan dalam memahami bagaimana 

tanda-tanda berfungsi dalam konteks komunikasi dan budaya. Teori semiotik 

Peirce didasarkan pada gagasan bahwa semua fenomena sosial dapat dianalisis 

sebagai sistem tanda, yang terdiri dari tiga komponen utama: representamen 

(penanda), objek (apa yang diwakili oleh tanda), dan interpretant (makna yang 

dihasilkan oleh tanda). Pendekatan ini sangat relevan untuk penelitian ini karena 

memungkinkan peneliti untuk menggali bagaimana elemen-elemen arsitektural 

dan simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda-tanda budaya yang 

kaya akan makna (Peirce, 1974). 

Dalam konteks Huma Betang, setiap elemen arsitektural, ornamen, dan 

ukiran dapat dipahami sebagai tanda yang mengomunikasikan makna tertentu 

kepada anggota masyarakat Dayak. Misalnya, tiang utama dalam Huma Betang 

tidak hanya berfungsi sebagai elemen struktural tetapi juga sebagai simbol 

kekuatan dan keabadian, yang menghubungkan masyarakat dengan leluhur 

mereka. Melalui analisis semiotik Peirce, peneliti dapat mengidentifikasi 

bagaimana tanda-tanda ini tidak hanya memiliki makna denotatif (literal) tetapi 

juga konotatif (asosiatif), yang mencerminkan nilai-nilai budaya, kepercayaan, 

dan identitas sosial masyarakat Dayak (Chandler, 2022). 

Salah satu aspek penting dari analisis semiotik Peirce adalah konsep triadik, 

di mana makna tidak hanya ditentukan oleh hubungan antara representamen dan 

objek, tetapi juga oleh proses interpretasi yang dilakukan oleh individu atau 



109  
 

 
 

kelompok sosial. Dalam hal ini, analisis semiotik Peirce memungkinkan peneliti 

untuk mengeksplorasi bagaimana masyarakat Dayak memahami dan 

menginterpretasikan tanda-tanda yang ada dalam Huma Betang, serta bagaimana 

makna ini mungkin berubah seiring waktu atau dalam berbagai konteks sosial. Ini 

sangat relevan dalam penelitian ini, karena memungkinkan peneliti untuk 

menangkap dinamika perubahan sosial dan budaya yang memengaruhi cara 

masyarakat memaknai arsitektur tradisional mereka (Short, 2007). 

Analisis semiotik Peirce memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan 

berbagai perspektif teoretis dalam memahami fenomena sosial. Misalnya, konsep 

ikon, indeks, dan simbol dalam teori tanda Peirce memberikan alat analitis yang 

kuat untuk mengkategorikan dan memahami berbagai jenis tanda yang ditemukan 

dalam Huma Betang. Ikon, yang memiliki kemiripan langsung dengan objek yang 

diwakilinya, dapat digunakan untuk menganalisis ukiran-ukiran yang 

menggambarkan hewan atau tumbuhan. Indeks, yang menunjukkan hubungan 

kausal atau eksistensial dengan objeknya, dapat diterapkan pada elemen-elemen 

arsitektural yang menunjukkan fungsi tertentu. Simbol, yang hubungannya 

dengan objek didasarkan pada konvensi sosial, dapat digunakan untuk 

menganalisis motif-motif yang mewakili nilai-nilai budaya tertentu (Liszka, 

1996). 

Dengan menggunakan analisis semiotik Peirce, penelitian ini mampu 

mengungkap lapisan-lapisan makna yang terkandung dalam arsitektur dan 

simbolisme Huma Betang, serta bagaimana makna-makna ini dipertahankan, 

diinterpretasikan, dan diadaptasi oleh masyarakat Dayak. Pendekatan ini sangat 

relevan dalam konteks penelitian ini karena memungkinkan peneliti untuk 



110  
 

 
 

menangkap kompleksitas makna yang terkait dengan Huma Betang, serta 

bagaimana makna ini dipertahankan atau diubah dalam menghadapi tantangan 

modernisasi (Nöth, 1990). 

3.3.2 Etnografi Antropologi 

Etnografi, sebagai metode penelitian dalam antropologi, berfokus pada 

eksplorasi mendalam tentang kehidupan sehari-hari suatu kelompok sosial, 

melalui observasi langsung dan partisipasi aktif di dalamnya. Dalam penelitian 

ini, pendekatan etnografi diterapkan untuk mengkaji bagaimana Huma Betang, 

sebagai elemen sentral dalam kehidupan masyarakat Dayak, tidak hanya dipahami 

tetapi juga dihidupi oleh komunitas tersebut. Metode ini memungkinkan peneliti 

untuk menggali makna yang lebih dalam dan kompleks terkait Huma Betang, 

yang tidak dapat diungkapkan sepenuhnya melalui metode lain (Hammersley & 

Atkinson, 2019). 

Pendekatan etnografi menekankan pentingnya memahami dunia sosial dari 

perspektif orang dalam (emic), yakni perspektif yang dimiliki oleh anggota 

komunitas itu sendiri. Dalam konteks penelitian ini, peneliti berupaya untuk 

merasakan dan mengalami kehidupan budaya masyarakat Dayak secara langsung, 

sehingga dapat menangkap nuansa dan makna yang terkandung dalam praktik-

praktik yang terkait dengan Huma Betang. Melalui interaksi langsung dengan 

anggota masyarakat, peneliti dapat memahami bagaimana Huma Betang 

berfungsi sebagai pusat kehidupan sosial dan spiritual, serta bagaimana nilai-nilai 

budaya diwariskan melalui struktur arsitektural ini (Spradley, 2016). 

Metode etnografi juga relevan dalam penelitian ini karena fleksibilitasnya 

dalam menangkap dinamika sosial dan budaya yang kompleks. Peneliti dapat 



111  
 

 
 

beradaptasi dengan perubahan yang terjadi di lapangan, seperti perubahan dalam 

peran dan fungsi Huma Betang dalam konteks modernisasi. Ini memungkinkan 

peneliti untuk mengamati secara langsung bagaimana masyarakat Dayak 

menegosiasikan identitas budaya mereka di tengah perubahan sosial, serta 

bagaimana mereka mempertahankan atau memodifikasi tradisi yang terkait 

dengan Huma Betang (Murchison, 2010). 

Dalam kerangka epistemologis, etnografi didasarkan pada asumsi bahwa 

pengetahuan tentang dunia sosial dihasilkan melalui interaksi yang mendalam dan 

refleksi kritis terhadap pengalaman tersebut. Peneliti dalam pendekatan ini tidak 

hanya berperan sebagai pengamat, tetapi juga sebagai peserta yang aktif dalam 

kehidupan komunitas yang diteliti. Dengan demikian, etnografi memungkinkan 

pengembangan pemahaman yang lebih kaya dan nuansa tentang makna-makna 

budaya, yang dihasilkan dari proses interaksi sosial yang kompleks (Clifford & 

Marcus, 2023). 

Pendekatan etnografi dalam penelitian ini memberikan ruang bagi 

pengungkapan perspektif budaya yang mungkin terabaikan dalam metode 

penelitian lainnya. Melalui wawancara mendalam, partisipasi dalam upacara adat, 

dan observasi terhadap praktik-praktik sehari-hari yang terkait dengan Huma 

Betang, peneliti dapat menangkap bagaimana makna-makna budaya dipraktikkan 

dan diartikulasikan oleh masyarakat Dayak. Ini termasuk pemahaman tentang 

peran Huma Betang dalam menjaga kohesi sosial dan identitas budaya, serta 

bagaimana elemen-elemen arsitekturalnya berfungsi sebagai simbol dari nilai-

nilai yang dipegang oleh komunitas tersebut (Fetterman, 2019). 



112  
 

 
 

Dengan menggunakan pendekatan etnografi, penelitian ini dapat 

memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperkaya literatur tentang 

budaya Dayak dan peran arsitektur tradisional dalam mempertahankan identitas 

budaya. Etnografi memungkinkan peneliti untuk menggali lebih dalam tentang 

bagaimana makna yang terkait dengan Huma Betang diinternalisasi oleh anggota 

komunitas, serta bagaimana makna tersebut dipertahankan atau diubah dalam 

konteks perubahan sosial. Dengan demikian, metode ini tidak hanya 

menghasilkan deskripsi yang kaya tentang kehidupan sosial masyarakat Dayak, 

tetapi juga memberikan wawasan yang mendalam tentang dinamika yang terjadi 

di balik struktur budaya mereka  (Wolcott, 1999). 

Pendekatan analisis semiotik Peirce dan etnografi antropologi bekerja secara 

sinergis untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan menyeluruh tentang 

makna yang terkait dengan Huma Betang. Analisis semiotik Peirce memungkinkan 

peneliti untuk memetakan tanda-tanda budaya dan simbolisme dalam elemen-elemen 

arsitektural Huma Betang, mengungkap lapisan-lapisan makna yang mungkin tidak 

terlihat pada pandangan pertama (Chandler, 2022). Sementara itu, pendekatan etnografi 

memastikan bahwa interpretasi tanda-tanda ini didasarkan pada konteks sosial dan 

budaya yang hidup, dengan memahami perspektif emik masyarakat Dayak melalui 

observasi langsung dan partisipasi aktif (Hammersley & Atkinson, 2019). Dengan 

menggabungkan kedua metode ini, peneliti dapat membangun pemahaman yang lebih 

dalam dan kontekstual tentang makna-makna budaya yang terkait dengan Huma Betang. 

Melalui integrasi kedua metode ini, potensi bias interpretatif dapat diminimalkan 

karena setiap hasil analisis semiotik diuji dan dipahami dalam konteks kehidupan nyata 

yang diobservasi melalui etnografi. Pendekatan interdisipliner ini memastikan bahwa 



113  
 

 
 

semua elemen baik itu grand teori, konsep strukturalisme, semiotik, maupun pemahaman 

budaya terintegrasi dengan mulus tanpa menegasikan satu sama lain (Liszka, 1996). 

Kombinasi ini memungkinkan peneliti untuk memperoleh gambaran holistik yang 

memperkaya pemahaman tentang bagaimana Huma Betang dipraktikkan, dimaknai, dan 

diartikulasikan dalam konteks sosial yang dinamis (Fetterman, 2019). 

3.4 Sumber dan Jenis Data 

Dalam penelitian ini, sumber dan jenis data yang digunakan sangat beragam 

dan mencakup berbagai perspektif untuk memberikan gambaran yang komprehensif 

tentang Huma Betang dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak. Data yang 

dikumpulkan terdiri dari data primer dan data sekunder, yang masing-masing memiliki 

peran penting dalam analisis yang dilakukan. Pendekatan yang digunakan dalam 

pengumpulan data ini memastikan bahwa semua aspek yang relevan dengan penelitian 

dapat ditangkap dan dianalisis secara mendalam, sehingga memberikan hasil yang 

valid dan reliabel (Creswell & Poth, 2016). 

3.4.1 Data Primer 

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif, dengan 

fokus pada kedalaman dan detail dalam memahami fenomena yang diteliti, yaitu 

Huma Betang dalam konteks budaya Dayak. Metode pengumpulan data yang 

digunakan mencakup observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan analisis 

dokumen. Setiap metode dipilih secara strategis untuk memastikan bahwa data yang 

diperoleh mencerminkan perspektif emik, yaitu pandangan dari dalam masyarakat 

Dayak, serta memberikan gambaran yang menyeluruh tentang bagaimana Huma 

Betang berfungsi dalam kehidupan sosial dan budaya mereka (Creswell & Poth, 

2018). 



114  
 

 
 

Observasi partisipatif adalah metode utama yang diterapkan dalam 

penelitian ini. Melalui observasi partisipatif, peneliti tidak hanya berperan sebagai 

pengamat pasif tetapi juga sebagai peserta aktif dalam kehidupan sehari-hari 

masyarakat Dayak. Metode ini memungkinkan peneliti untuk terlibat langsung 

dalam interaksi sosial yang terjadi di sekitar Huma Betang, sehingga dapat 

mengamati secara langsung bagaimana elemen-elemen arsitektural dan simbolik 

dalam Huma Betang diinterpretasikan dan dipraktikkan oleh komunitas (Spradley, 

2016). Observasi partisipatif juga memberikan kesempatan kepada peneliti untuk 

memahami nuansa budaya yang mungkin sulit diakses melalui metode 

pengumpulan data lainnya, seperti ritus adat dan upacara yang terkait dengan Huma 

Betang. 

Wawancara Mendalam digunakan untuk mengumpulkan data dari informan 

kunci, termasuk tokoh adat, sesepuh, dan anggota masyarakat lainnya yang 

memiliki pengetahuan mendalam tentang sejarah, fungsi, dan makna Huma Betang. 

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur untuk memberikan fleksibilitas 

dalam mengeksplorasi topik-topik yang relevan dengan penelitian. Metode ini 

memungkinkan peneliti untuk mendalami perspektif individu-individu yang terlibat 

langsung dengan Huma Betang, sehingga memperoleh wawasan yang mendalam 

tentang bagaimana mereka memaknai dan mempertahankan tradisi budaya mereka. 

(Rubin & Rubin, 2011). Wawancara mendalam ini juga mendukung analisis 

semiotik dan etnografi yang digunakan dalam penelitian ini dengan memberikan 

konteks verbal yang melengkapi data visual dan observasional. 

Analisis dokumen dilakukan untuk melengkapi data yang diperoleh melalui 

observasi dan wawancara. Dokumen yang dianalisis mencakup catatan sejarah, 



115  
 

 
 

laporan penelitian terdahulu, artefak budaya, serta literatur terkait lainnya yang 

relevan dengan Huma Betang dan budaya Dayak. Analisis dokumen ini bertujuan 

untuk memberikan konteks historis dan budaya yang lebih luas, serta untuk 

memvalidasi temuan-temuan yang diperoleh melalui metode lain (Bowen, 2009). 

Dengan memanfaatkan dokumen-dokumen ini, peneliti dapat menghubungkan 

fenomena yang diamati dengan perkembangan historis dan perubahan sosial yang 

terjadi dalam masyarakat Dayak. 

Penggunaan berbagai metode pengumpulan data ini memungkinkan peneliti 

untuk melakukan triangulasi, yaitu dengan membandingkan dan mengontraskan 

data yang diperoleh dari berbagai sumber guna meningkatkan validitas dan 

reliabilitas temuan. Triangulasi juga membantu dalam mengidentifikasi bias yang 

mungkin muncul dalam pengumpulan data, sehingga menghasilkan pemahaman 

yang lebih holistik dan mendalam tentang Huma Betang sebagai simbol budaya 

yang kompleks (Flick, 2018). Dengan pendekatan ini, penelitian ini mampu 

mengungkap berbagai dimensi makna yang terkait dengan Huma Betang, serta 

bagaimana makna-makna tersebut dipraktikkan dan dipertahankan dalam konteks 

sosial dan budaya yang dinamis. 

Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, data primer diperoleh langsung 

dari lapangan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan 

dokumentasi. Observasi partisipatif dilakukan dengan cara peneliti terlibat 

langsung dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Dayak, terutama dalam interaksi 

yang terjadi di sekitar Huma Betang. Wawancara mendalam melibatkan anggota 

komunitas yang memiliki pengetahuan mendalam tentang sejarah, makna, dan 

fungsi Huma Betang, termasuk tokoh adat, sesepuh, dan individu yang berperan 



116  
 

 
 

dalam pemeliharaan tradisi. Dokumentasi mencakup pengumpulan artefak, foto, 

dan catatan lapangan yang relevan dengan penelitian. Data primer ini sangat penting 

karena memberikan wawasan langsung dari perspektif emik, yaitu bagaimana 

masyarakat Dayak sendiri memahami dan menghidupi makna yang terkait dengan 

Huma Betang (Spradley, 2016). 

Tabel 5. Sumber Data Primer (Informan Penelitian) 

NO NAMA AGAMA SUKU PENDIDIKAN PEKERJAAN 

1 Erliansyah M Apoi Islam  Dayak  D3 

Adytama 

Kepariwisataan 

Disparbudpora, 

Pengelolah dan 

Pimpinan Sanggar 

Budyaya Huma 

Betang, Angota DAD 

2 Hasen Bayan Kaharingan Dayak  SMA 
Demang Kepala Adat 

Kapuas Hilir 

3 Helfrid Noah Islam  Dayak  S1 

Wakil Sekertaris 

Badan Pertahanan 

Masyarakat Dayak, 

Ketua Komunitas 

Akonomi Kreatif 

Tingang Menteng 

Huma Betang 

4 Yansen I Aden Kaharingan Dayak  SMA 
Demang Kepala Adat 

Kapuas Barat 

5 
Rusella Norpan M. 

Apoi 
Islam  Dayak  SMA Tokoh Suku Dayak 

6 Didi Susanto Islam  Dayak  S3 
Dosen Ahli Sejarah 

Suku Dayak 

7 Rusdy Effendi Islam  Banjar S2 
Dosen Sejarah 

Universitas Lambung 

Mangkurat 

8 Manli D Apil Protestan Dayak  S1 
Demang Kepala Adat 

Kapuas 

9 Prada Kaharingan Dayak  SMA 
Sekretaris Demang 

Adat Provinsi Kalteng 

10 Inop Protestan Dayak  SMA Tokoh Suku Dayak 

 



117  
 

 
 

 

3.4.2 Data Sekunder 

Data sekunder mencakup literatur yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, 

laporan penelitian sebelumnya, dan dokumen resmi yang berkaitan dengan Huma 

Betang dan budaya Dayak. Data sekunder ini digunakan untuk mendukung dan 

memperkuat analisis data primer, serta memberikan konteks yang lebih luas 

mengenai peran Huma Betang dalam masyarakat Dayak. Selain itu, data sekunder 

juga membantu dalam mengeksplorasi bagaimana Huma Betang diperlakukan 

dalam kajian akademis dan bagaimana perspektif ini dapat dikritisi atau 

dikembangkan lebih lanjut (Flick, 2022). Penggunaan data sekunder memastikan 

bahwa analisis yang dilakukan memiliki dasar yang kuat dan dapat diintegrasikan 

dengan temuan dari data primer. 

Kombinasi antara data primer dan sekunder memungkinkan peneliti untuk 

melakukan triangulasi data, yang merupakan strategi penting untuk meningkatkan 

validitas dan reliabilitas penelitian. Triangulasi data memastikan bahwa berbagai 

perspektif dapat diintegrasikan, sehingga mengurangi kemungkinan bias dan 

memberikan pemahaman yang lebih holistik tentang fenomena yang diteliti (Patton, 

2002). Dengan memanfaatkan berbagai sumber dan jenis data, penelitian ini 

mampu memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai Huma 

Betang, serta bagaimana struktur arsitektural ini berfungsi sebagai simbol budaya 

dalam masyarakat Dayak. 

3.5 Metode Analisis Data 

Dalam penelitian ini, analisis data dilakukan menggunakan pendekatan kualitatif 

yang didasarkan pada konsep yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman. Metode 



118  
 

 
 

ini melibatkan tiga tahapan utama: reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan/verifikasi. Pendekatan ini dipilih karena kemampuannya untuk mengelola 

dan menganalisis data kualitatif yang kompleks, memungkinkan peneliti untuk 

mendapatkan wawasan yang mendalam dan terstruktur mengenai makna yang terkait 

dengan Huma Betang dalam masyarakat Dayak (Miles & Huberman, 1992). 

Reduksi Data merupakan tahap pertama dalam proses analisis, di mana data 

yang dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan analisis dokumen 

disederhanakan dan diorganisasi. Reduksi data melibatkan pemilihan, pemfokusan, dan 

penyederhanaan data kasar yang relevan dengan pertanyaan penelitian. Dalam konteks 

penelitian ini, peneliti menyaring data yang diperoleh untuk mengidentifikasi tema-tema 

utama yang berkaitan dengan makna budaya, simbolisme, dan peran sosial Huma 

Betang. Tahap ini penting untuk memastikan bahwa data yang dianalisis adalah yang 

paling relevan dan signifikan, serta mengurangi kemungkinan bias yang disebabkan 

oleh data yang berlebihan atau tidak relevan (Miles & Huberman, 1992). 

Penyajian data merupakan tahap kedua, di mana data yang telah direduksi 

disusun dalam format yang memungkinkan analisis lebih lanjut. Data dapat disajikan 

dalam bentuk narasi teks, matriks, grafik, atau bagan, yang memudahkan peneliti untuk 

mengidentifikasi pola, hubungan, dan kecenderungan dalam data. Dalam penelitian ini, 

penyajian data dilakukan dengan menyusun hasil observasi, wawancara, dan analisis 

dokumen ke dalam matriks tematik yang memetakan hubungan antara berbagai elemen 

Huma Betang dengan makna budaya dan sosial yang diungkapkan oleh masyarakat 

Dayak. Tahap ini membantu peneliti mengorganisasi data secara sistematis dan 

mengidentifikasi hubungan yang mungkin tidak terlihat pada tahap reduksi 

data.(Bazeley, 2020). 



119  
 

 
 

Penarikan kesimpulan/verifikasi merupakan tahap akhir dalam analisis data, di 

mana peneliti melakukan interpretasi atas data yang telah disajikan dan merumuskan 

kesimpulan yang dapat menjawab pertanyaan penelitian. Kesimpulan yang dihasilkan 

perlu diverifikasi melalui triangulasi data dan pengecekan ulang untuk memastikan 

validitas dan reliabilitas temuan. Dalam penelitian ini, peneliti melakukan triangulasi 

dengan membandingkan data dari berbagai sumber, seperti observasi, wawancara, dan 

dokumen, untuk memastikan bahwa kesimpulan yang diambil didasarkan pada bukti 

yang kuat dan konsisten. Tahap ini sangat penting untuk mengkonfirmasi bahwa analisis 

yang dilakukan tidak hanya akurat tetapi juga reflektif terhadap kompleksitas makna 

yang terkait dengan Huma Betang dalam masyarakat Dayak (Patton, 2002). 

 Metode analisis data berdasarkan konsep Miles dan Huberman memastikan 

bahwa proses analisis dilakukan secara sistematis dan mendalam, sehingga dapat 

menghasilkan temuan yang valid, reliabel, dan sesuai dengan tujuan penelitian. Dengan 

mengikuti tahapan-tahapan ini, penelitian ini mampu mengintegrasikan berbagai 

perspektif dan sumber data, serta memberikan wawasan yang komprehensif tentang 

bagaimana Huma Betang dipraktikkan, dimaknai, dan diinterpretasikan oleh masyarakat 

Dayak. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Gambar 8. Komponen Analisis Data Model Interaktif 
Sumber: Miles dan Huberman (Miles & Huberman, 1992) 



120  
 

 
 

3.6 Verifikasi dan Keabsahan Data 

Keabsahan data merupakan aspek krusial dalam penelitian kualitatif, karena 

menentukan sejauh mana temuan penelitian dapat dipercaya dan diandalkan. Dalam 

disertasi ini, keabsahan data dijamin melalui serangkaian prosedur yang ketat, termasuk 

triangulasi, pengecekan anggota (member checking), dan audit trail. Metode-metode ini 

dipilih untuk memastikan bahwa data yang dikumpulkan dan dianalisis benar-benar 

mencerminkan realitas masyarakat Dayak dan bahwa interpretasi yang dihasilkan 

didasarkan pada bukti yang kuat dan konsisten. Dalam konteks penelitian ini, prosedur 

tersebut diterapkan untuk menjamin bahwa hasil analisis mengenai makna budaya dan 

peran sosial Huma Betang adalah representasi yang akurat dan reflektif dari perspektif 

komunitas Dayak  (Lincoln et al., 2011). 

Triangulasi adalah teknik utama yang digunakan untuk memastikan keabsahan 

data dalam penelitian ini. Triangulasi dilakukan dengan mengumpulkan data dari 

berbagai sumber (observasi, wawancara, dan analisis dokumen), menggunakan berbagai 

metode (analisis semiotik dan etnografi), serta mengintegrasikan perspektif dari 

berbagai disiplin ilmu (komunikasi, sosiologi, dan antropologi). Dengan memadukan 

berbagai sumber data dan metode analisis, triangulasi membantu peneliti membangun 

gambaran yang lebih lengkap dan akurat tentang Huma Betang sebagai simbol budaya. 

Pendekatan ini juga memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi dan mengatasi 

potensi bias yang mungkin muncul dalam proses penelitian, terutama saat menafsirkan 

makna yang kompleks terkait dengan elemen arsitektural dan simbolik Huma 

Betang(Denzin & Lincoln, 2011). Triangulasi ini tidak hanya meningkatkan validitas 

internal penelitian, tetapi juga membantu dalam menghasilkan temuan yang lebih 



121  
 

 
 

generalisabel dan aplikatif dalam konteks yang lebih luas dari budaya Dayak (Patton, 

2002). 

Pengecekan Anggota (Member Checking) dilakukan dengan melibatkan 

partisipan penelitian, seperti tokoh adat dan anggota komunitas Dayak, dalam proses 

verifikasi hasil wawancara dan interpretasi data. Setelah data dikumpulkan dan 

dianalisis, peneliti kembali ke partisipan untuk mengonfirmasi bahwa interpretasi dan 

temuan yang dihasilkan benar-benar mencerminkan pandangan dan pengalaman mereka 

tentang Huma Betang. Teknik ini sangat penting untuk memastikan bahwa hasil 

penelitian tidak hanya refleksi dari sudut pandang peneliti, tetapi juga mendapatkan 

validasi langsung dari mereka yang memiliki pengetahuan mendalam tentang subjek 

yang diteliti. Dengan melibatkan partisipan dalam proses verifikasi, peneliti dapat 

meningkatkan kredibilitas temuan dan memastikan bahwa data yang disajikan adalah 

representasi yang akurat dari realitas sosial dan budaya yang dipelajari (Creswell & 

Poth, 2016). 

Audit Trail digunakan untuk menyediakan dokumentasi rinci tentang semua 

tahap penelitian, mulai dari pengumpulan data di lapangan, seperti catatan observasi di 

Huma Betang dan transkrip wawancara dengan anggota komunitas Dayak, hingga 

proses analisis dan penarikan kesimpulan. Audit trail ini mencakup catatan lapangan, 

catatan reflektif, dan dokumen-dokumen lain yang relevan. Dengan menjaga catatan 

yang transparan dan terorganisir, audit trail memungkinkan peneliti dan pihak lain untuk 

melacak kembali proses penelitian dan memastikan bahwa temuan yang dihasilkan 

didasarkan pada prosedur yang sistematis dan dapat diandalkan . Teknik ini penting 

dalam memastikan bahwa semua langkah penelitian dapat diaudit dan bahwa proses 



122  
 

 
 

analisis dilakukan dengan cara yang konsisten dan teliti, sehingga setiap langkah dalam 

penelitian ini dapat dipertanggungjawabkan. 

Transferabilitas, Dependabilitas, dan Konfirmabilitas juga dijaga melalui 

prosedur verifikasi yang ketat. Transferabilitas dicapai dengan memberikan deskripsi 

yang kaya dan terperinci tentang konteks penelitian, seperti latar belakang sejarah dan 

sosial Huma Betang dalam masyarakat Dayak, sehingga memungkinkan pembaca untuk 

menilai apakah temuan dapat diterapkan dalam konteks lain yang serupa (Lincoln et al., 

2011). Dependabilitas dijaga melalui audit trail dan pengecekan anggota, yang 

memastikan bahwa hasil penelitian stabil dan dapat diulang oleh peneliti lain. 

Konfirmabilitas dijaga dengan memastikan bahwa interpretasi peneliti didasarkan pada 

data yang dapat diverifikasi dan tidak terpengaruh oleh bias pribadi peneliti. Semua 

prosedur ini bekerja bersama-sama untuk memastikan bahwa setiap temuan dalam 

disertasi ini dapat dipertanggungjawabkan dan diandalkan. 

Dengan menerapkan berbagai teknik verifikasi dan keabsahan data ini, 

penelitian ini memastikan bahwa temuan yang disajikan adalah refleksi yang akurat dan 

dapat diandalkan dari fenomena yang diteliti. Keabsahan data yang tinggi memberikan 

keyakinan kepada para penguji bahwa data dan temuan yang dihasilkan adalah hasil dari 

proses penelitian yang rigor dan komprehensif, serta dapat digunakan sebagai dasar 

yang kuat untuk pengembangan teori dan aplikasi praktis dalam konteks budaya dan 

sosial masyarakat Dayak. 

 

 

 

  



123  
 

 
 

BAB IV  

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

4.1 Gambaran Subjek Penelitian 

4.1.1 Sejarah Suku Dayak 

Secara ilmiah dikatakan bahwa kurang lebih dua ratus tahun sebelum masehi, 

terjadilah perpindahan bangsa Melayu yang pertama ke Indonesia. Mereka datang 

secara bergelombang dari daerah Yunan. Mula-mula mereka mendiami daerah 

pantai, akan tetapi karena kedatangan bangsa Melayu muda, maka bangsa Melayu 

Tua atau Proto Melayu terdesak untuk masuk kepedalaman. Hal ini bisa jadi 

disebabkan karena kebudayaan Melayu Tua lebih rendah bila dibandingkan dengan 

Melayu Muda (Riwut, 2003).  

Para penulis sejarah orang Dayak menyebutkan bahwa nenek moyang orang 

Dayak berasal dari Provinsi Yunan, Cina Selatan yang berimigrasi secara besar-

besaran ke kalimantan antara 3000-1500 tahun sebelum Masehi dengan menempuh 

dua jalur provinsi Yunan (Cina Selatan) – Semenanjung Malaysia – Selat Malaka – 

Sumatera – Jawa –Kalimantan (Kalimantan Selatan dan Tengah), dan jalur Provinsi 

Yunan Hainan (Taiwan) – Filipina – Kalimantan (Normuslim, 2016). 

Selanjutnya Ukur, Coomans, dan Carey sebagaimana dikutip Ahim Rusan, 

mengelompokkan penduduk pulau Kalimantan ke dalam dua kelompok berdasarkan 

periode kedatangan mereka dan ciri-ciri geografis sesuai tempat tinggal mereka yaitu 

Proto Melayu (Melayu Tua), yang bermigrasi ke Kalimantan dan Cina selatan antara 

3000-1500 tahun sebelum Masehi, tinggal dipedalaman Kalimantan, meskipun 

sebelumnya tinggal di daerah pesisir, dan Deutro (Melayu Muda) yang bermigrasi ke 

kalimantan sekitar 500 tahun sebelum Masehi, tinggal di daerah pesisir Kalimantan, 



124  
 

 
 

sehingga dengan demikian orang Dayak termasuk dalam kelompok Proto Melayu. 

Pengelompokkan ini sesungguhnya bukan saja didasarkan pada periode kedatangan 

dan geografis, tetapi juga didasarkan alasan sosiologis, yaitu sosial, ekonomi dan 

keyakinan atau agama (Normuslim, 2016). 

Secara sosial, Proto Melayu ingin menyelamatkan kemurnian budaya dan adat 

istiadatnya dari pengaruh budaya dan adat istiadat Deutro Melayu, secara ekonomi 

mereka terdesak oleh kedatangan Deutro Melayu yang bermata pencaharian sebagai 

pedagang dan nelayan, dan secara agama mereka tidak mau menganut agama Islam 

sebagaimana yang dianut oleh kebanyakan Proto Melayu, sehingga mereka kemudian 

meninggalkan daerah pesisir mencari lahan baru di pedalaman Kalimantan untuk 

mempertahankan identitas dan budaya mereka (Normuslim, 2016). 

Dari uraian di atas dapat peneliti simpulkan bahwa asal usul suku Dayak sudah 

ada sekitar kurang lebih dua ratus tahun sebelum masehi dan ini menandai  awal mula 

perpindahan bangsa Melayu yang pertama ke Indonesia. 

4.1.2 Deskripsi Suku Dayak dan Keyakinannya 

Suku Dayak adalah suku asli yang mendiami pulau Kalimantan, secara umum 

penyebaran suku ini hampir merata diseluruh wilayah Kalimantan, namun secara 

spesifik hanya ada dua wilayah di pulau Kalimantan yang mayoritas dihuni oleh suku 

Dayak, yaitu wilayah Kalimantan Barat dan wilayah Kalimantan Tengah (Riswanto 

et al., 2017) 

Kalimantan Tengah memiliki etnisitas yang relatif berbeda dibandingkan 

dengan Kalimantan Barat dan daerah lainnya. Mayoritas etnis yang mendiami 

Kalimantan Tengah adalah etnis suku Dayak Ngaju, Ot Danum, Maanyan, Dusun, 

dan lain sebagainya. Sedangkan agama yang dianut oleh mereka sangat variatif. 



125  
 

 
 

Dayak yang beragama Islam di Kalimantan Tengah, tetap mempertahankan etnisnya 

sebagai orang Dayak, demikian juga bagi Dayak yang beragama Kristen. Agama asli 

suku Dayak di Kalimantan Tengah adalah Kaharingan, yang merupakan agama asli 

yang lahir dari budaya setempat sebelum bangsa Indonesia mengenal agama pertama 

yakni Hindu. Karena Hindu telah menyebar luas di dunia terutama Indonesia dan 

lebih dikenal luas, jika dibandingkan dengan agama suku Dayak, maka agama 

Kaharingan dikategorikan sebagai cabang agama Hindu (Darmadi, 2016) 

Sebutan untuk orang Dayak menurut Scharer biasanya disesuaikan dengan asal 

atau tempat tinggal mereka seperti oloh Barito untuk orang Dayak yang berasal dari 

sungai Barito, oloh Katingan untuk orang Dayak yang berasal yang berasal dari 

sungai Katingan, oloh Kahayan untuk yang berasal dari sungai kahayan, oloh Kapuas 

untuk yang berasal dari sungai Kapuas sebagaimana disebutkannya sebagai “The 

Dayak mane themselves after the various rivers on which they live. The Ngaju also 

use this method of distinction, and when they speak of the olo Kahayan, olo Kapuas, 

olo Barito, they mean fellow members of then tribe who have settled on these 

different rivers. The banks of kahayan may be regarded as the true tribal area of the 

Ngaju, from where they have spread to other rivers”. Artinya Nama Dayak itu sendiri 

diberikan berdasarkan macam-macam sungai tempat mereka domisilinya, dan 

mereka menggunakan bahasa Dayak yang disebut dengan Oloh Kahayan, Oloh 

Kapuas, oloh Barito, yang berarti mereka menggunakan nama suku sesuai dengan 

tempat tinggalnya. Tepian sungai Kahayan sesungguhnya merupakan daerah domisili 

Dayak Ngaju, kemudian mereka menyebar ke beberapa daerah mengikuti aliran 

sungai (Darmadi, 2016) 



126  
 

 
 

Istilah Dayak diberikan oleh orang-orang Inggris kepada suku-suku Dayak di 

Kalimantan Utara. Sedangkan di Kalimantan Timur dan Kalimantan Barat lebih 

populer dengan istilah Daya. Dalam bahasa ngaju, kata Dayak/Daya menunjukkan 

kata sifat dan menujukkan kekuatan. Sementara istilah Dayak menurut O.K Rachmat 

dan R. Sunardi diberikan orang-orang Melayu pesisir Kalimantan kepada suku-suku 

pedalaman Kalimantan yang tidak memeluk agama Islam yang diartikan sebagai 

orang gunung (Riwut, 2003) 

Sejalan dengan pendapat O.K Rachmat dan R. Sunardi, Roedy Haryo Widjono 

juga berpendapat bahwa istilah Dayak ditujukan kepada penduduk asli Kalimantan 

yang tidak memeluk agama Islam, sehingga dengan demikian orang Dayak yang 

telah memeluk agama Islam dianggap bukan lagi suku Dayak, bahkan sebagian 

kalangan suku Dayak sendiri menganggap mereka yang berpindah ke agama Islam 

sebagai bagian dari suku Melayu. Pendapat ini tentu terasa janggal, apakah mungkin 

seseorang yang asalnya bersuku Dayak kemudian menganut agama Islam akan 

mengakibatkan dirinya tidak bersuku Dayak lagi? Terlepas dari beragam pendapat di 

atas, kini mereka lebih populer disebut dengan istilah Dayak (Normuslim, 2016).  

Masyarakat Dayak yang masuk Islam dan yang telah menikah dengan 

pendatang Melayu disebut dengan ”Senganan”, atau masuk senganan/masuk Laut, 

dan kini mereka mengklaim dirinya dengan sebutan orang Melayu. Mereka 

mengangkat salah satu tokoh yang disegani oleh mereka baik dari etnisnya maupun 

pendatang yang seagama dan mempunyai kharisma di kalangannya, sebagai 

pemimpin kampungnya atau pemimpin wilayah yang disegani. Seiring dengan 

perkembangan sosial masyarakat dan kemajuan pengetahuan,masyarakat Dayak 

yang beragama islam menyebut dirinya istilah “Dayak Muslim”. Hal ini patut 



127  
 

 
 

diberikan apresiasi yang tinggi. Ini artinya mereka sudah kembali kefitrahnya yaitu 

“orang Dayak”. Karena bagi mereka asal usul adalah hal utama yang tidak bisa 

dilupakan sebagai manifestasi dan tetap menjadi satu kesatuan yang mutlak yaitu 

“Bhinneka Tunggal Ika” walaupun adanya perbedaan agama dan etnis dan itulah 

dasar dari Indonesia raya (Darmadi, 2016). 

4.1.3 Kelompok Suku Dayak 

Suku Dayak sesungguhnya tersebar hampir di seluruh wilayah Kalimantan, 

namun karena proses kehidupan yang telah berlangsung ribuan tahun dan keadaan 

geografis sedemikian rupa yang cukup luas, sulit dijangkau oleh alat transportasi, 

menyebabkan orang Dayak terkelompok dalam suatu komunitas Dayak lainnya. Atas 

dasar kenyataan ini, untuk memudahkan pemahaman terhadap suku Dayak, para 

peneliti sejarah dan budaya Dayak kemudian berusaha membuat pengelompokkan 

atau klasifikasi sesuai sudut pandang masing-masing. 

Menurut W. Stohr dalam (Laksono & Riwut, 2006) mengklasifikasikan suku 

Dayak dalam enam kelompok berdasarkan ritus kematian, yaitu: 

1) Kenya-kanya-Bahau 

2) Ot Danum (Ot Danum, Ngaju, Manyan, Lawangan) 

3) Iban/Dayak Laut 

4) Murut (Dusun, Murut, Kelabit) 

5) Klemantan/Dayak Darat 

6) Punan 

Berdasarkan karakter dan adat istiadat dari masing-masing suku yang ada 

dipulau kalimantan, suku Dayak telah berkembang menjadi sangat banyak varian 

tentang sebutan suku karena didasari dengan kelompok-kelompok yang  sangat 



128  
 

 
 

memiliki erbedaan dengan kelompok lain (Rico et al., 2023). Menurut Riwut dalam 

(Darmadi, 2016) bahwa suku Dayak terbagi dalam 7 suku besar yang terdiri dari 18 

suku kecil dan terbagi lagi dalam 405 suku kecil-kecil sebagai berikut : 

a. Dayak Ngaju terdiri dari 4 suku kecil dan 90 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Ngaju (terdiri atas 53 suku kecil-kecil, termasuk didalamnya 

bakumpai yang disebut pula dengan istilah Baraki pada urutan ke-12. 

2) Dayak Maanyan (terdiri atas 8 suku kecil-kecil) 

3) Dayak Lawangan (terdiri atas 21 suku kecil-kecil) 

4) Dayak Dusun (terdiri atas 8 suku kecil-kecil) 

b. Dayak Apu Kayan, terdiri dari 3 suku kecil dan 60 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Kenyah (terdiri atas 24 suku kecil-kecil) 

2) Dayak Kayan (terdiri atas 10 suku kecil-kecil) 

3) Dayak Bahau (terdiri atas 26 suku kecil-kecil) 

c. Dayak Iban dan Heban atau Dayak Laut, terdiri atas 11 suku kecil- kecil. 

d. Dayak Klemantan, terdiri dari 2 suku kecil dan 87 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Klemantan (terdiri atas 47 suku kecil-kecil). 

2) Dayak Ketungau (terdiri atas 40 suku kecil-kecil). 

e. Dayak Murut, terdiri dari 3 suku kecil dan 44 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Idaan/Dusun (terdiri atas 6 suku kecil-kecil) 

2) Dayak Tidung (terdiri atas 10 suku kecil-kecil) 

3) Dayak Murut (terdiri atas 28 suku kecil-kecil) 

f. Dayak Punan, terdiri dari 4 suku kecil dan 52 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Basap (terdiri atas 20 suku kecil-kecil) 

2) Dayak Punan (terdiri atas 24 suku kecil-kecil) 



129  
 

 
 

3) Ot (terdiri atas 5 suku kecil-kecil) 

4) Dayak Bukat (terdiri atas 3 suku kecil-kecil). 

g. Dayak Ot Danum, terdiri dari 61 suku kecil-kecil. 

4.1.4 Kelembagaan Dayak Kalimantan Tengah 

Adat adalah kebiasaan suatu masyarakat yang bersifat ajeg (dilakukan 

terus-menerus), dipertahankan oleh para pendukungnya. Kebiasaan merupakan 

cerminan kepribadian suatu bangsa. Penjelmaan jiwa bangsa itu yang terus 

menerus berkembang secara evolusi dari abad keabad. Perkembangan kebiasaan, 

walaupun cepat tetapi tidak membongkar semua akar kebudayaan bangsa itu, 

sebab di dalamnya terdapat nilai-nilai yang menjadi dasarnya. Perkembangan 

selalu dilandasi oleh dasar yang menjadi pedoman mereka untuk mengubah, 

memperbaharui, atau menghilangkan sesuatu bagian dari kebiasaan itu jika 

kebiasaan itu sudah tidak fungsional lagi. Jika kebiasaan itu telah bertahan 

selama bertahun-tahun dan telah berurat akar di dalam hati nurani anggota 

masyarakatnya, ia menjadi kebudayaan. Kebiasaan ini dibuat untuk dijadikan 

pedoman bagi anggota masyarakat berperilaku, dengan harapan apa yang 

menjadi tujuan hidup mereka tercapai. Miasalnya tujuan hidup mereka itu adalah 

ketentraman, keteraturan, ketertiban, kesejahteraan, kebaikan bersama, atau 

keadilan (SUSANTO, 2015) 

Pasal 1 angka 15 Peraturan Menteri Dalam Negeri Nomor 5 Tahun 2007 

tentang Pedoman Penataan Lembaga Kemasyarakatan bahwa Lembaga Adat 

adalah Lembaga Kemasyarakatan baik yang sengaja dibentuk maupun yang 

secara wajar telah tumbuh dan berkembang di dalam sejarah masyarakat atau 

dalam suatu masyarakat hukum adat tertentu dengan wilayah hukum dan hak 



130  
 

 
 

atas harta kekayaan di dalam hukum adat tersebut, serta berhak dan berwenang 

untuk mengatur, mengurus dan menyelesaikan berbagai permasalahan 

kehidupan yang berkaitan dengan dan mengacu pada adat istiadat dan hukum 

adat yang berlaku. 

Kesatuan masyarakat hukum adat yang masih hidup dan sesuai dengan 

perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia 

merupakan pusat kehidupan masyarakat yang bersifat mandiri. Dalam kesatuan 

masyarakat hukum adat tersebut dikenal adanya lembaga adat yang telah tumbuh 

dan berkembang di dalam kehidupan masyarakatnya. Dalam eksistensinya, 

masyarakat hukum adat memiliki wilayah hukum adat dan hak atas harta 

kekayaan di dalam wilayah hukum adat tersebut serta berhak dan berwenang 

untuk mengatur, mengurus, dan menyelesaikan berbagai permasalahan 

kehidupan masyarakat Desa berkaitan dengan adat istiadat dan hukum adat 

yang berlaku. Lembaga adat Desa merupakan mitra Pemerintah Desa dan 

lembaga Desa lainnya dalam memberdayakan masyarakat Desa (Penjelasan 

Umum angka 12 Undang-undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa). 

Kelembagaan Adat Dayak adalah organisasi kemasyarakatan, baik 

sengaja dibentuk maupun secara wajar telah tumbuh dan berkembang bersamaan 

dengan sejarah masyarakat adat Dayak dengan wilayah hukum adatnya, serta 

berhak dan berwenang untuk mengatur, mengurus dan menyelesaikan berbagai 

permasalahan kehidupan dengan mengacu kepada adat-istiadat, kebiasaan-

kebiasaan dan hukum adat Dayak (Pasal 1 angka 18 Peraturan Daerah 

Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang Kelembagaan Adat Dayak 

Di Kalimantan Tengah). Lembaga kedamangan sebagai salah satu unsur 



131  
 

 
 

kelembagaan adat Dayak yang masih hidup. Kelembagaan Adat Dayak di 

Provinsi Kalimantan Tengah sesuai dengan Peraturan Daerah Provinsi 

Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang Kelembagaan Adat Dayak 

Di Kalimatan Tengah terdiri atas : 

a. Lembaga Adat Dayak Tingkat Nasional adalah Majelis Adat Dayak Nasional 

yang merupakan Lembaga Adat Dayak Tertinggi, berkedudukan disalah satu 

ibukota Provinsi yang ada di Kalimantan secara bergiliran; 

b. Lembaga Adat Dayak Tingkat Provinsi adalah Dewan Adat Dayak Provinsi 

Kalimantan Tengah; 

c. Lembaga Adat Dayak Tingkat Kabupaten/Kota adalah Dewan Adat Dayak 

Kabupaten/Kota di Provinsi Kalimantan Tengah; 

d. Lembaga Adat Dayak Tingkat Kecamatan terdiri dari: 

1) Dewan Adat Dayak Kecamatan; dan 

2) Kedamangan. 

e. Lembaga Adat Dayak Tingkat Desa/Kelurahan terdiri dari: 

 

1) Dewan Adat Dayak Desa/Kelurahan; dan 

2) Keratapan Mantir Perdamaian Adat Desa/Kelurahan. 



132  
 

 
 

Bagan Kelembagaan Adat di Kalimantan Tengah (Lampiran Peraturan Daerah 

Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang Kelembagaan Adat 

Dayak Di Kalimantan Tengah): 

 

Gambar 10. Struktur Kelembagaan Suku Dayak dalam Bermasyarakat 

4.1.5 Karakter Komunikasi Suku Dayak 

Sistem komunikasi verbal dan non verbal membedakan suatu kelompok 

dari kelompok lainnya. Meskipun bahasa tubuh mungkin universal, perwujudannya 

berbeda secara karkater lokal. Didalam falsafah huma betang mengandung nilai-nilai 

Keterangan: 

   

Hubungan Koordinasi 

Kerapatan Mantir

Perdamaian Adat 

Desa/Kelurahan 

DEWAN ADAT DAYAK 

Desa/Kelurahan 

DEWAN ADAT DAYAK 

Kecamatan 

Kedamangan dan 

Kerapatan Mantir 

Perdamaian Adat 

DEWAN ADAT DAYAK 

Kabupaten/Kota 

DEWAN ADAT DAYAK 

PROVINSI KALIMANTAN 

TENGAH 

MAJELIS ADAT DAYAK 

NASIONAL 



133  
 

 
 

komunikasi budaya bagi kehidupan suku Dayak di Desa Sei Pasah Kapuas Hilir.  

Makna nilai dalam sebuah kearifan lokal menyiratkan kebiasaan yang terjadi dalam 

sebuah masyarakat dan akan menjadi karakter tersendiri baik dalam berinteraksi 

maupun berkomunikasi, terutama masyarakat adat salah satunya suku Dayak dengan 

falsafah huma betang mencerminkan nilai toleransi, beretika, saling menghormati 

dan hidup bermanfaat untuk orang banyak.  

Karakter komunikasi yang beretika dan saling menghormati yang 

bersumber pada nilai-nilai falsafah huma betang uluh itah (orang kita) yang 

mengandung makna bahwa sesama orang Dayak memiliki ikatan darah yang sama, 

membuat peneliti dapat diterima dengan baik. Perlakuan Demang Kepala Adat 

Bapak YI dan seluruh informan lainnya sangat baik dan seperti keluarga sendiri, 

padahal peneliti adalah orang dari luar yang baru kenal, sehingga penelitian di Desa 

Sei Pasah Kapuas Hilir dapat dilakukan dengan baik dan lancar. Warga suku Dayak 

sangat menghormati dan memuliakan tamu yang datang, serta tidak melihat darimana 

suku itu berasal, selama tamu tersebut memahami dan menjunjung tinggi falsafah 

“belum bahadat” dan dimana bumi dipijak disitu langit dijunjung. Schutz 

mengatakan fenomenologi memungkinkan seseorang untuk mengelompokan sesuatu 

menurut logika didasari pada etika berkomunikasi yang sama-sama dipahami dalam 

menyelesaikan masalah, melakukan peranan, berinteraksi dan untuk menyesuaikan 

perilaku dalam perilaku yang berbeda (Rico et al., 2023) 

Suku Dayak dalam berkomunikasi mengutamakan rasa saling 

menghormati satu sama lain, dengan melihat teman dalam berkomunikasi atau lawan 

berkomunikasi tidak dibeda-bedakan kastanya, apakah itu dengan yang muda, 

dengan yang sebaya, dengan yang lebih tua. Tata cara suku Dayak tidak lepas dari 



134  
 

 
 

falsafah huma betang bahwa ketika sedang berbicara dengan orang lain 

menggunakan bahasa yang santun, bahasa yang baik, bahasa yang mudah diterima 

oleh audiens, karena sudah ada di dalam falsafah huma betang yang dikatakan oleh 

beberapa informan bahwa hidup harus memiliki etika, hidup saling menghormati dan 

hidup harus bermanfaat untuk kehidupan orang banyak.  Karakter seperti itu berlaku 

bagi setiap masyarakat suku Dayak yang telah diterapkan sejak dini dan berlaku 

hingga mereka dewasa. 

Karakter komunikasi budaya dalam nilai-nilai falsafah huma betang pada 

kehidupan suku Dayak di Sei Pasah Kapuas Hilir menjadikan interaksi sosial di 

kelurahan yang penuh sejarah bagi suku Dayak yang penuh dengan rasa nyaman, 

aman dan tentram. Kehidupan seperti ini tidak bisa terlepas dari peran para pendahulu 

yang terus mewariskan dan menjaga keutuhan bangunan-bangunan rumah yang 

memiliki arsitektur seperti huma betang dan sampai saat ini masih ada, seperti yang 

dikatakan Demang Kepala Adat Bapak YI dan beberapa informan “kenampipun 

keadaa naraipun aran zama selagi ikei uluh Dayak tege selama jite huma betang dan 

falsafahah tarus tege melai pambelum ikei” artinya “ Bagaimanapun keadaan, seperti 

apapun nama dan bentuk zaman selagi kami suku Dayak ada maka selama itu huma 

betang dan falsafahnya terus ada dalam kehidupan kami”. Interaksi sosial tersebut 

selaras dengan apa yang dikatak Schutz tentang fenomenologi sosial, Schutz 

memberikan dukungan bagi seseorang atau kelompok yang memiliki aliran 

pemikiran kontruksi sosial yang mengarahkan pengamatan dan 

mengemplementasikan pengalaman pada makna-makna yang dibawa oleh orang 

yang berbeda dalam suatu komunikasi (Pokropski, 2015). 



135  
 

 
 

Karakter komunikasi budaya dalan nilai-nilai falsafah huma betang 

sangat melekat pada masyarakat suku Dayak sehingga saat ini merupakan bentuk 

kecintaan terhadap kelestarian budaya falsafah huma betang tersebut. Hal tersebut 

terlihat dari penjelasan informan diatas. Twardowski dalam (Płotka, 2020) 

menjelaskan bahwa Schutz mengatakan dalam setiap keadaan fenomenologis yakni 

konteks, waktu, ruang dan historis yang secara unik menempatkan individu memiliki 

karakter komunikasi dan menerapkan persediaan pengetahuan yang terdiri dari fakta, 

kepercayaan, keinginan, prasangka dan aturan, yang dipelajari dari pengalaman 

pribadi dan pengetahuan siap pakai yang tersedia bagi kita dalam berinteraksi 

dilingkungan lokal kita dan terus dilakukan secara eksis. 

4.1.6 Kehidupan Suku Dayak di Era Modernisasi 

Di era dewasa saat ini, pengaruh dari globalisasi sudah merambat masuk ke negara 

kita yaitu negara Indonesia. Masuknya arus globalisasi dapat membawa suatu 

pengaruh yang positif maupun juga negatif. Sebagaimana yang telah kita ketahui era 

globalisasi ini terdapat kebebasan hubungan antar bangsa sehingga membawa 

kebudayaan asing yang secara perlahan-lahan dapat menggeserkan kebudayaan lokal 

yang dimiliki masyarakat Indonesia. Ini sangat memprihatinkan dimana para generasi 

muda mulai mengikuti hal-hal yang kekinian yang sangat menyimpang dari karakter 

dan sifat yang lebih beradat dan beradab yang dimiliki masyarakat Indonesia. 

sebagaimana yang telah kita ketahui Negara Indonesia terkenal dengan 

multikulturalisme yang dapat dimaknai sebagai sebuah kepercayaan yang 

menyatakan bahwa kelompok-kelompok etnik atau budaya (ethnic and cultural 

groups) dapat hidup berdampingan secara damai dalam perinsip coexistence yang 

ditandai oleh kesediaan menghormati budaya lain.(Suparno et al., 2018) 



136  
 

 
 

Hal ini membuat semakin tersisihnya kesenian tradisional Indonesia dari 

kehidupan masyarakat Indonesia yang syarat akan pemaknaan dalam masyarakat 

Indonesia. Kesenian kita pun mulai bergeser kearah kesenian. dilihat dari bidang 

perkembangan teknologi, meskipun dipandang banyak memberikan manfaat, 

kemajuan teknologi ternyata menjadi salah satu faktor menyebabkan ditinggalkannya 

budaya lokal. Salah satu budaya lokal yang mulai luntur adalah huma 

betang.(Suwarno, 2017) 

Namun dibalik itu, Masyarakat Dayak mempunyai sifat terbuka sehingga mudah 

mengadaptasi kebudayaan dari luar. Seiring dengan kemajuan zaman suku Dayak 

tidak lagi berkelompok dan tinggal dalam satu rumah melainkan mulai memisahkan 

diri dan membuat rumah tinggal keluarga mereka sendiri. Konsep hidup suku Dayak 

keterbukaan dan kebersamaan masih tetap dipegang ditengah modernisasi walaupun 

dalam perwujudannya yang berbeda. Tidak dipungkiri bahwa kemajuan zaman 

merubah pola pikir dan hidup suku Dayak. Perubahan kebudayaan berdampak pada 

perubahan pola hidup dan pola pikir suku Dayak saat ini dan itu berpengaruh pula 

terhadap keterbukaan dan kebersamaan suku Dayak, pada mulanya mereka belum 

mengenal sifat yang individualistis sekarang sifat itu mulai ada dalam sikap hidup 

mereka walaupun tidak sepenuhnya merubah konsep hidup orang Dayak dan itu 

diakibatkan oleh kemajuan zaman. Kemajuan zaman juga memengaruhi kebutuhan 

hidup suku Dayak. (Suparno et al., 2018) 

4.1.7 Deskripsi Kabupaten Kapuas 

a. Letak Geografis  

Kabupaten Kapuas merupakan salah satu dari 14 kabupaten/kota yang ada 

di wilayah Provinsi Kalimantan Tengah. Secara astronomis, Kabupaten 



137  
 

 
 

Kapuas terletak antara 0o8’48”-3o27’00” Lintang Selatan dan 112o2’36”- 

114o44’00” Bujur Timur. Batas wilayah Kabupaten Kapuas meliputi: 

 1. Sebelah timur berbatas dengan Kabupaten Barito Selatan dan Provinsi 

Kalimantan Selatan (Kabupaten Barito Kuala),  

2. Sebelah barat berbatasan dengan Kabupaten Pulang Pisau,  

3. Sebelah utara berbatasan dengan Kabupaten Gunung Mas, 

4. Sebelah selatan berbatasan dengan Laut Jawa. Luas wilayah  

Kabupaten Kapuas adalah seluas 17.070,39 Km2 yang terbagi dalam dua 

kawasan besar yaitu kawasan pasang surut (umumnya di bagian selatan) yang 

merupakan daerah potensi pertanian tanaman pangan dan kawasan non pasang 

surut (umumnya di bagian utara) yang merupakan potensi lahan perkebunan karet 

rakyat dan perkebunan besar swasta. Kabupaten dengan ibukota Kuala Kapuas ini 

terbagi dalam tujuh belas kecamatan. Mantangai merupakan kecamatan terluas, 

yaitu sekitar 6.340,71 km2. Sementara itu, Kecamatan Selat merupakan 

kecamatan terkecil, dengan luas 70,61 km2 

b. Penduduk  

Penduduk Kabupaten Kapuas tahun 2023 berdasarkan hasil proyeksi 

penduduk Indonesia 2020-2050 sebesar 425,19 ribu jiwa. Dari total penduduk 

tersebut, 51,53 persen berjenis kelamin laki-laki, sementara sisanya 48,47 persen 

penduduk Kapuas berjenis kelamin perempuan. Kemudian, 23,07 persen berusia 

antara 0 dan 14 tahun, 71,10 persen antara 15 dan 64 tahun, sementara hanya 5,86 

persen penduduk Kapuas berusia 65 tahun ke atas. Kepadatan penduduk 

Kabupaten Kapuas hanya sebesar 25 jiwa/ km2 pada tahun 2023. Komposisi 

penduduk serta penyebaran belum merata dan keberadaan penduduk masih 



138  
 

 
 

banyak yang bertempat tinggal di sekitar ibukota kabupaten dan kecamatan. 

Kepadatan penduduk tertinggi berada di Kecamatan Selat sebesar 1025 jiwa/km2 

dan terendah di Kecamatan Mandau Talawang sebesar 4 jiwa/km2. 

c. Agama 

Menurut BPS 2024 masyarakat kabupaten Kapuas menganut Agama Islam 

sebanyak 339.954 jiwa, Protestan 48.112 jiwa, Katolik 2.048 jiwa, Hindu 23.030 

jiwa, Budha 38 641 Jiwa dan Lainnya (kaharingan) 641 jiwa 

4.2 Gambaran Objek Penelitian 

Objek pada penelitian ini adalah Huma Betang. Pada sekitar abad ke 15 Sei 

Pasah dan pada umumnya Kalimantan Tengah masih tergolong tempat yang masih 

murni yaitu hutan belantara dan belum tersentuh oleh para pendatang. Penduduk 

aslinya ialah Suku Dayak Ngaju yaitu suku Dayak yang mendiami sepanjang 

bantaran sungai Kapuas dan kepercayaan yang dianut pun masih kepercayaan nenek 

moyang yaitu Kaharingan yang artinya "Kehidupan". Suku Dayak Ngaju pada zaman 

dahulu merupakan salah satu suku terkuat yang melakukan budaya "Kayau" atau 

budaya berburu kepala, disamping Dayak Iban, Dayak Ot dan Dayak Kenyah.  

 

 

 

 

 

 

 



139  
 

 
 

 

Gambar 9. Penapamkan Dayak Ngaju Tahun 1800an yang tinggal di Huma Betang 

Sebelum kedatangan para pendatang, Desa Sei Pasah merupakan sebuah 

desa kecil yang pada kala itu hanya terdapat beberapa rumah Betang. Masyarakatnya 

pun kala itu masih tergolong primitif, menggunakan baju dari anyaman rotan, kulit 

kayu maupun kulit hewan. Kegiatan masyarakatnya masih tergolong sederhana 

seperti berburu, nelayan sungai dan bertani. Budaya kayau (berburu kepala) pada saat 

itu pun masih dipegang teguh. Selain itu budaya Dayak yang masih dipegang teguh 

oleh masyarakat kala itu masih murni seperti kepercayaan Kaharingan, tiwah 

(upacara kematian suku Dayak Ngaju), tatto, tari - tarian dan banyak lagi lainnya. 

Ciri - ciri fisik orang Dayak Ngaju zaman dulu ialah berkulit putih, bermata sipit, 

tubuh tegap, menggunakan celana "ewah" yaitu balutan kain dengan khas di julurkan 

selembar kain di depannya, menggunakan kalung dari taring binatang buas, 

menggunakan hiasan kepala baik ikat kepala maupaun dari anyaman rotan yang 

dihiasi dengan bulu burung dan senjata tradisionalnya berupa Mandau, Tombak, 

Sumpit dan perisai atau talabang (Riwut, 2003). 

Rumah tempat tinggal suku Dayak Ngaju pada zaman dahulu ialah Rumah 

Betang atau dalam bahasa Dayak Ngaju Kapuas disebut "Huma hai". Rekonstruksi 

rumah ini seperti rumah panggung pada umumnya, mempunyai tiang rumah yang 

tinggi kira-kira 10 meter dan lebar rumah  sekitar 50 meter. Maksud orang Dayak 

pada zaman dahulu mendirikan rumah tinggi ialah untuk menghindari dari bahaya 

seperti binatang buas, banjir dan budaya kayau. Rumah Betang biasanya di huni 20 

bahkan sampai 100 kepala keluarga, tergantung dari ukuran rumah Betang tersebut. 

Seiring dengan perkembangan zaman dan mulai memudarnya budaya kayau sekitar 



140  
 

 
 

abad ke 18, para pendatang mulai berani menginjakkan kakinya di bumi Kalimantan 

Tengah. Umumnya para pendatang dari Tanah Banjar (Banjarmasin), dari tanah Jawa 

dan orang-orang Belanda yang umumnya sebagai penjajah. Tengah (Riwut, 2003). 

Huma Betang  adalah rumah adat masyarakat Kalimantan Tengah. “Rumah 

yang dibangun dengan  cara gotong royong  ini berukuran besar dan panjang  

mencapai 30 – 150  meter , lebarnya  antara  10-30 meter,  bertiang  tinggi antara  3-

4 meter dari tanah” (Riwut, 2003). Penghuni Huma Betang  bisa mencapai seratus 

bahkan  dua ratus jiwa yang merupakan satu keluarga besar dan dipimpin oleh 

seorang bakas lewu atau Kepala Suku. Kalimantan Tengah memiliki budaya yang 

sangat beragam mulai dari agama,  suku dan bahasa, walaupun demikian masyarakat 

Dayak penduduk asli Kalimantan Tengah tetap menjaga persatuan agar perbedaan 

yang ada tidak menjadi  masalah bagi mereka. Sikap toleransi antar umat beragama 

mejadi salah satu contoh  bagaimana warga Kalimantan Tengah menjaga kerukunan 

diantaranya. Hal inilah yang dianggap menjadi    loso    dari huma betang itu sendiri. 

Huma Betang berada di tengah-tengah permukiman warga desa Tumbang Malahoi 

dengan luas tanah 39,04 m dan panjang 62,11 m. Betang ini merupakan rumah 

peninggalan Almarhum Panji Bin Toyoi yang dibangun pada tahun 1869 dan 

menempati area 1 hektar. Beliau merupakan tokoh masyarakat yang mempelopori 

pembangunan Huma Betang, jadi dapat dikatakan bahwa Betang ini dinamai sesuai 

dengan pendirinya. Untuk membangun rumah ini dikerahkan sektiar 300 orang laki-

laki dan perempuan 

Rumah Betang Manggatang Utus di Sei Pasah Kecamatan Kapuas Hilir 

Kabupaten Kapuas memiliki sejarah panjang. Dimana Rumah Betang ini pertama 

kali berdiri sejak tahun 1806. Lalu sejak awal tahun 2019 tadi, Rumah Betang Sei 



141  
 

 
 

Pasah resmi dibuka sebagai lokasi wisata bagi masyarakat. Rumah Betang ini 

merupakan pembangunan kembali rumah betang yang pernah ada di sekitar lokasi 

tersebut. Guna mempertahankan warisan budaya agar bisa dilihat generasi 

mendatang. Letaknya ada di seberang Sungai Kapuas Murung dari arah Kuala 

Kapuas. Rumah betang ini berjarak sekitar 200 meter dari Sungai Kapuas Murung. 

Bupati Kapuas saat meresmikan rumah betang itu untuk dibuka sebagai 

lokasi wisata, Januari 2019 lalu, mengatakan bahwa Rumah Betang merupakan milik 

bersama yang mana itu merupakan suatu kebanggaan masyarakat. Ia menilai bahwa 

betang yang ada di Sei Pasah Kabupaten Kapuas tersebut adalah betang yang unik 

dan antik. "Ini adalah Betang Kebanggaan kita yang mana ini sudah melengkapi apa 

yang dinamakan betang jaman dulu, yang mana ini Betang yang unik dan antik dan 

bisa menjadi objek wisata,” ucapnya kala itu. 

Aspek - aspek yang akan dibahas dari rumah betang yaitu struktur bangunan 

dan simbol atau artefak pada huma betang yang terdiri orientasi bangunan, bentuk 

dan struktur bangunan, organisasi ruang, elemen pembentuk ruang, elemen pengisi 

ruang, elemen transisi, dan ragam hias pada rumah Betang. 

4.2.1  Struktur Bangunan Huma Betang 

a. Orientasi, Arah Hadap dan Tata Letak Bangunan 

Dilihat dari orientasi mata angin, arah hadap yang mengacu pada sungai 

dan gunung, kondisi lingkungan dan kondisi pemukiman. Huma Betang 

berorientasi ke arah timur laut dan arah hadap Huma Betang adalah Sungai 

Baringei yang merupakan anak Sungai Rungan serta menghadap Bukit Raya 

yang terletak di sebelah utara. Di sekitar Huma Betang terdapat pemukiman 

rumah warga (kampung). Perkampungan tersebut berjejer di sepanjang tepi 



142  
 

 
 

sungai berbentuk linear. Pada halaman Huma Betang terdapat 2 jenis sandung 

dan tiang sapundu, yaitu di sebelah kanan pintu masuk dan tangga. Pada 

seberang Huma Betang terdapat tiang pantar berjumlah 12 buah tiang. Dan 

sebuah dermaga yang disebut dengan lanting yang posisinya lurus dengan pintu 

masuk utama. Kondisi ruang luar Huma Betang terdiri dari halaman depan 

terbuka di depan, jalan lingkungan di sebelah hulu dan hilir, bagian belakang 

halaman. 

b. Bentuk Bangunan 

Jenis bangunan berupa rumah panggung dengan bentuk segi empat panjang, 

terbagi menjadi tiga bagian yaitu atap, dinding (ruangan), dan kolong. Atap 

merupakan elemen yang letaknya di atas, berupa kombinasi atap pelana dan atap 

miring, keduanya berbentuk segitiga dan memusat ke atas. Elemen tengah 

berupa dinding yang terbuat dari kulit kayu jelutung yang disusun horizontal. 

Dinding membentuk ruangan-ruangan dalam betang. Elemen bawah berupa 

kolong yang terdiri dari tiang dan pondasi. Tiang dan pondasi terbuat dari kayu 

ulin bulat dengan diameter + 50cm yang ditanam sedalam 1.5-2 m di dalam 

tanah. Ulin dipasang membujur kemudian diperkuat menggunakan kayu 

pengapit pada tiap jarak 1- 1.5 cm. 

c. Organisasi Ruang 

Ruang – ruang dalam Huma Betang, yaitu balai parung, bilik, karayan, 

dampuhan, henderasi, dan kamar mandi. Balai parung merupakan pusat dari 

rumah Betang yang berfungsi sebagai tempat upacara ritual, ruang tamu, ruang 

keluarga, dan ruang rapat adat. Balai parung disebut juga sebagai eka uluh maja 

yaitu ruangan tempat menyambut tamu, musyawarah, dan aktivitas ritual. 



143  
 

 
 

Lorong di sisi kiri dan kanan balai parung disebut sebagai eka keluarga yaitu 

tempat untuk melakukan akitivitas – aktivitas keluarga dan ritual. Bilik atau 

karung disebut juga sebagai eka batiroh yaitu tempat untuk beristirahat tiap 

keluarga. Pintu bilik saling berhadapan dengan bilik yang berada di seberangnya. 

Pada bilik juga dilaksanakan upacara ritual, yaitu upacara perkawinan. Karayan 

meliputi dapur tungku dan ruang makan. Karayan merupakan tempat untuk 

melakukan aktivitas memasak makanan dan akses keluar untuk berladang, 

berburu, dan memancing. Henderasi merupakan teras belakang yang digunakan 

untuk menjemur baju dan area transisi antara ruangan luar dan ruangan dalam. 

Terdapat pula kamar mandi di bagian belakang Betang. Secara keseluruhan 

penataan ruang pada Betang merupakan organisasi ruang linear/grid yang 

memanjang berderet dengan arah memanjang hulu-hilir 

d. Elemen Pembentuk Ruang 

Pada Huma Betang pembentuk ruang itu terbagi menjadi empat yaitu 

lantai, tiang, dinding dan atap. Lantai Huma Betang merupakan lantai panggung, 

terletak 3 meter di atas permukaan tanah. Lantai Huma Betang terbuat dari papan 

kayu ulin, terdiri dari sloof dan gelagar. Sloof disusun dengan arah membujur, 

terdapat sambungan berukuran 8/12cm. Gelagar disusun dengan arah melintang, 

berjarak +40-60cm dengan sambungan 6/11cm dan arah membujur dengan jarak 

+ 40-60cm, sambungan 6/11cm. Dinding Betang terdiri dari rangka dan pengisi 

dinding. Rangka dinding berupa balok 8/10cm. Dinding terdiri dari 2 lapisan 

yaitu lapisan pertama berupa papan ukuran 2x15 cm yang disusun vertikal dan 

lapisan kedua adalah kulit kayu jelutung yang disusun horizontal digapit dengan 

rotan.  



144  
 

 
 

Alas jihi dan tungket : jihi merupakan tiang utama. Jihi dan tungket 

berupa tiang - tiang terbuat dari bahan kayu ulin bulat yang memiliki banyak 

segi. Keseluruhan tiang berjumlah 28 buah. Tungket merupakan tiang pembantu 

berbentuk silinder yang terletak kira - kira di antara dua buah tiang utama (jihi). 

Tungket menggunakan kayu bulat utuh berdiameter 15- 20cm. Di antara tiang-

tiang terdapat Tiang Agung yang berada di bagian tengah ruang los terbuat dari 

kayu ulin ilihan yang mati karena unsur ketuaan, bukan akibat dipotong. Langit 

– langit Betang terdiri dari bapahang rendah, tampalang, kaki kuda-kuda, 

gording (handaran), dan nok (rawung). Bapahang rendah berupa balok 23x44 

cm disusun dengan posisi rebah. Tampalang tegak berupa balok 15 cm x 15 cm 

sebanyak 3 buah. Kaki kudakuda sebanyak 2 buah dipasang segaris dengan 

bapahang. Bentang kuda-kuda 4.4.m hanya memerlukan 1 buah balok tarik 

(bapahang rendah). Kaki kuda-kuda langsung menopang rawung (nok) tepat di 

atas garis kuda-kuda. Gording (handaran) berbentuk segi 8 tanpa pasak pangguti. 

Bentuk penampang segi 8 memungkinkan terciptanya sisi miring untuk tumpuan 

kasau lebih lebar. Nok (rawung) berbentuk segi 8. Nok dan kasau diikat dahulu 

menggunakan rajutan rotan. 

e. Elemen Pengisi Ruang 

Perabotan yang terdapat pada balai parung berupa tikar dan bangku 

panjang sebanyak 4 buah yang letaknya merapat pada dinding, sehingga di 

tengah-tengah balai parung tetap kosong tanpa perabot. Masyarakat Dayak pada 

jaman dahulu tidak mengenal meja dan kursi untuk ruang tamu sehingga duduk 

dan berbincang-bincang dilakukan di lantai dengan beralaskan tikar/amak dari 

anyaman rotan, daun rais, dan daun punan. Saat pelaksaan upacara adat maka 



145  
 

 
 

masyarakat hanya duduk di potongan kayu besar. Perabotan dan perlengkapan 

yang terdapat pada bilik adalah kasur kapas, selimut tenun, bantal, tikar, alat 

musik, dan gorden pada pintu bilik. Perabotan pada dapur berupa lemari kayu, 

ambalan kayu untuk menyimpan bahan memasak, meja untuk menyiapkan 

makanan yang dilengkapi dengan laci, meja saji, meja makan, kursi makan. 

 

f. Elemen Transisi 

Pada Huma Betang elemen transisi terdiri dari pintu,  jendela dan tangga 

pintu dengan sistem bukaan tunggal dan 1 buah daun pintu. Sistem pengunci 

dengan kunci khusus pada pintu utama setebal 5cm. Sistem engsel menggunakan 

engsel poros. Jendela menggunakan sistem bukaan tunggal, sistem pengunci 

dengan slot besi dan kayu, sedangkan sistem engsel menggunakan besi tempa. 

Jendela intip terletak pada dinding kuda-kuda berbentuk bulat dan persegi 

panjang.  

Tangga sebanyak 3 buah yang terdiri dari 1 buah tangga utama dan 2 buah 

tangga belakang. Tangga utama berupa tangga dengan bordes (bapatah) terbuat 

dari balok utuh. Tangga samping berupa tangga miring. Anak tangga berjumlah 

ganjil yaitu 5+6+11 buah.  

4.2.2 Simbol atau Artefak pada Huma Betang 

Pada halaman depan Betang terdapat patung haramaung (harimau) yang 

mengapit hejan. Terdapat pula ukiran-ukiran pada sandung dan tiang sapundu. 

Tiang pantar sebanyak 12 buah tiang terdapat pada seberang Betang, pada ujung 

tiang terdapat ukiran berbentuk burung tingang (rangkong raja) atau piak liau. 



146  
 

 
 

Tiang sapundu Huma Betang berjumlah 7 buah terletak di sisi kiri dan kanan 

sandung, tiang ini berfungsi sebagai simbol penjaga atau kelengkapan kehidupan 

di surga / lewu liau. 

Di sebelah atas pintu masuk pada atapnya terdapat ukiran - ukiran berderet. 

Sedangkan di atas pintu masuk bagian langit- langit terdapat ukiran - ukiran 

berbentuk tanaman, manusia, dan benda langit. Ukiran-ukiran yang terdapat pada 

bagian atap sebelum memasuki pintu utama adalah ukiran berbentuk satwa 

berkaki banyak/ seperti naga (jata), sosok manusia, ukiran Asun Bulan, serta 

ukiran Tambarirang Maning Singkap Langit. Ukiran Asun Bulan yang terbuat dari 

kayu ulin dicat hitam dan kuning menggambarkan sosok dua manusia yang saling 

bersalaman. 

Pada tiang agung terdapat anyaman-anyaman bermotif pilin, sulur, dan 

flora. Anyaman - anyaman tersebut merupakan anyaman lamantek positif, 

kalalawit, karekot bajei, serta pohon beringin. Anyaman lamantek positif bentuk 

dasarnya menyerupai lintah air. Motif kalalawit objek dasarnya berbentuk 

tumbuhan, memiliki sulur berjumlah 4 buah dengan ujung spiral. Motif karekot 

bajei berwujud tanaman pakis muda yang difokuskan pada tunas pakis, seperti 

bentuk sulur spiral yang ujungnya terdapat bentuk bulat dan tumpul. Pada bagian 

tengah dinding ruang los terdapat ukiran kuwu, yang terdiri dari kombinasi motif 

kalalawit dan karekot bajei. Ukiran ini terbuat dari papan kayu ulin yang diukir. 

Selain itu, batang garing pada Huma Betang dapat dimaknai sebagai prinsip 

kehidupan yang menekankan harmoni antara manusia, alam, dan komunitas. Ini 

mengajarkan pentingnya menjaga keseimbangan dalam hubungan sosial dan 

lingkungan. Konsep ini juga sering menjadi pedoman bagi masyarakat Dayak 



147  
 

 
 

dalam menghadapi perubahan zaman tanpa melupakan nilai-nilai leluhur. Batang 

garing/pohon kehidupan merupakan representasi kosmologi semesta bagi 

masyarakat Dayak. Batang garing merupakan perlambang tiga tingkatan kosmos 

dalam masyarakat Dayak yaitu alam atas, alam manusia dan alam bawah. Alam 

atas adalah tempat bersemayamnya Ranying Hatalla Langit, alam manusia 

merupakan tempat manusia berada, sementara alam bawah adalah tempat 

bersemayamnya Jata. Hal ini mengandung arti bahwa dunia ini hanyalah tempat 

tinggal sementara bagi manusia, karena tempat tinggal yang sebenarnya adalah 

Lewu Tatau yang berada di alam atas. Oleh sebab itu orang Dayak harus mampu 

menjaga keseimbangan antara kepentingan keduniaan dan kepentingan akhirat 

serta hidup selaras dengan alam. 

Tingang merupakan burung yang berhabitat asli di Kalimantan Tengah. 

Masyarakat Dayak memiliki makna tersendiri dari burung Tingang ini. 

Masyarakat Dayak menyakini bahwa bulu burung Tingang merupakan percikan 

dari Danum Nyalung Kaharingan Belum (air suci kehidupan) yang diberikan oleh 

Ranying Hattala Langit (Tuhan umat Kaharingan) kepada Raja Bunu untuk 

memberikan kehidupan kepada calon istrinya yaitu Kameluh Tanteluh Petak. 

Sehingga nilai luhur atau simbol dari burung Tingang bagi masyarakat Dayak 

yaitu kekuatan dan kekuasaan. Burung Tingang merupakan hewan "suci" dalam 

kehidupan sosial masyarakat Dayak. Burung Tingang melambangkan alam atas 

atau Ranying Hatalla Langit yang merupakan sumber segala kehidupan alam. Hal 

ini berarti bahwa asal-usul kehidupan berasal dari atas/sang pencipta. 

 



148  
 

 
 

4.3 Hasil Penelitian 

4.3.1 Struktur Arsitektur Huma Betang Menurut Strukturalisme Ferdinand De 

Saussure 

A. Signifier Huma Betang  

a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan 

Gambar 11:  Tata Letak Huma Betang 

Diuraikan dari orientasi mata angin, arah hadap yang mengacu pada sungai 

dan gunung, kondisi lingkungan dan kondisi pemukiman. berorientasi ke arah 

timur laut dan arah hadap Huma Betang adalah Sungai Baringei yang 

merupakan anak Sungai Rungan serta menghadap Bukit Raya yang terletak di 

sebelah utara. Di sekitar Huma Betang terdapat pemukiman rumah warga 

(kampung). Perkampungan tersebut berjejer di sepanjang tepi sungai 

berbentuk linear. Pada halaman Huma Betang terdapat 2 jenis sandung dan 

tiang sapundu, yaitu di sebelah kanan pintu masuk dan tangga. Pada seberang 

Huma Betang terdapat tiang pantar berjumlah 12 buah tiang. Dan sebuah 

dermaga yang disebut dengan lanting yang posisinya lurus dengan pintu 

masuk utama. Kondisi ruang luar Huma Betang terdiri dari halaman depan 

terbuka di depan, jalan lingkungan di sebelah hulu dan hilir, bagian belakang 

halaman.  



149  
 

 
 

b. Bentuk Bangunan 

Gambar 12: Bentuk Bangunan Huma Betang 

Jenis bangunan berupa rumah panggung dengan bentuk segi empat panjang, 

terbagi menjadi tiga bagian yaitu atap, dinding (ruangan), dan kolong. Atap 

merupakan elemen yang letaknya di atas, berupa kombinasi atap pelana dan 

atap miring, keduanya berbentuk segitiga dan memusat ke atas. Elemen tengah 

berupa dinding yang terbuat dari kulit kayu jelutung yang disusun horizontal. 

Dinding membentuk ruangan-ruangan dalam betang. Elemen bawah berupa 

kolong yang terdiri dari tiang dan pondasi. Tiang dan pondasi terbuat dari kayu 

ulin bulat dengan diameter + 50cm yang ditanam sedalam 1.5-2 m di dalam 

tanah. Ulin dipasang membujur kemudian diperkuat menggunakan kayu 

pengapit pada tiap jarak 1- 1.5 cm. 

c. Organisasi Ruang 



150  
 

 
 

 

Gambar 13 : Organisasi Ruang Huma Betang 

Ruang – ruang dalam Huma Betang, yaitu balai parung, bilik, karayan, 

dampuhan, henderasi, dan kamar mandi. Balai parung merupakan pusat dari 

rumah Betang yang berfungsi sebagai tempat upacara ritual, ruang tamu, 

ruang keluarga, dan ruang rapat adat. Balai parung disebut juga sebagai eka 

uluh maja yaitu ruangan tempat menyambut tamu, musyawarah, dan aktivitas 

ritual. Lorong di sisi kiri dan kanan balai parung disebut sebagai eka keluarga 

yaitu tempat untuk melakukan akitivitas – aktivitas keluarga dan ritual. Bilik 

atau karung disebut juga sebagai eka batiroh yaitu tempat untuk beristirahat 

tiap keluarga. Pintu bilik saling berhadapan dengan bilik yang berada di 

seberangnya. Pada bilik juga dilaksanakan upacara ritual, yaitu upacara 

perkawinan. Karayan meliputi dapur tungku dan ruang makan. Karayan 

merupakan tempat untuk melakukan aktivitas memasak makanan dan akses 

keluar untuk berladang, berburu, dan memancing. Henderasi merupakan teras 

belakang yang digunakan untuk menjemur baju dan area transisi antara 

ruangan luar dan ruangan dalam. Terdapat pula kamar mandi di bagian 

belakang Betang. Secara keseluruhan penataan ruang pada Betang merupakan 

organisasi ruang linear/grid yang memanjang berderet dengan arah 

memanjang huluhilir 

d. Elemen Pembentuk Ruangan 



151  
 

 
 

1) Lantai 

 

Gambar 14: Lantai Huma  Betang 

Lantai Huma Betang merupakan lantai panggung, terletak 3 meter di atas 

permukaan tanah. Lantai Huma Betang terbuat dari papan kayu ulin, 

terdiri dari sloof dan gelagar. Sloof disusun dengan arah membujur, 

terdapat sambungan berukuran 8/12cm. Gelagar disusun dengan arah 

melintang, berjarak +40-60cm dengan sambungan 6/11cm dan arah 

membujur dengan jarak + 40-60cm, sambungan 6/11cm. 

2) Dinding  

Dinding Betang terdiri dari rangka dan pengisi dinding. Rangka dinding 

berupa balok 8/10cm. Dinding terdiri dari 2 lapisan yaitu lapisan pertama 

berupa papan ukuran 2x15 cm yang disusun vertikal dan lapisan kedua 

adalah kulit kayu jelutung yang disusun horizontal digapit dengan rotan. 



152  
 

 
 

 

Gambar 15: Dinding Huma Betang 

3) Tiang  

Alas jihi dan tungket : jihi merupakan tiang utama. Jihi dan tungket berupa 

tiang - tiang terbuat dari bahan kayu ulin bulat yang memiliki banyak segi. 

Keseluruhan tiang berjumlah 28 buah. Tungket merupakan tiang 

pembantu berbentuk silinder yang terletak kira - kira di antara dua buah 

tiang utama (jihi). Tungket menggunakan kayu bulat utuh berdiameter 15- 

20cm. Di antara tiang-tiang terdapat Tiang Agung yang berada di bagian 

tengah ruang los terbuat dari kayu ulin ilihan yang mati karena unsur 

ketuaan, bukan akibat dipotong. 



153  
 

 
 

 

Gambar 16: Tiang Utama Huma Betang 

4) Atap 

Langit – langit Betang terdiri dari bapahang rendah, tampalang, kaki kuda-

kuda, gording (handaran), dan nok (rawung). Bapahang rendah berupa 

balok 23x44 cm disusun dengan posisi rebah. Tampalang tegak berupa 

balok 15 cm x 15 cm sebanyak 3 buah. Kaki kudakuda sebanyak 2 buah 

dipasang segaris dengan bapahang. Bentang kuda-kuda 4.4.m hanya 

memerlukan 1 buah balok tarik (bapahang rendah). Kaki kuda-kuda 

langsung menopang rawung (nok) tepat di atas garis kuda-kuda. Gording 

(handaran) berbentuk segi 8 tanpa pasak pangguti. Bentuk penampang segi 

8 memungkinkan terciptanya sisi miring untuk tumpuan kasau lebih lebar. 

Nok (rawung) berbentuk segi 8. Nok dan kasau diikat dahulu 

menggunakan rajutan rotan. 



154  
 

 
 

 

Gambar 17: Atap pada Huma Betang 

e. Elemen Pengisi Ruang 

Perabotan yang terdapat pada balai parung berupa tikar dan bangku panjang 

sebanyak 4 buah yang letaknya merapat pada dinding, sehingga di tengah-

tengah balai parung tetap kosong tanpa perabot. Masyarakat Dayak pada jaman 

dahulu tidak mengenal meja dan kursi untuk ruang tamu sehingga duduk dan 

berbincang-bincang dilakukan di lantai dengan beralaskan tikar/amak dari 

anyaman rotan, daun rais, dan daun punan. Saat pelaksaan upacara adat maka 

masyarakat hanya duduk di potongan kayu besar. Perabotan dan perlengkapan 

yang terdapat pada bilik adalah kasur kapas, selimut tenun, bantal, tikar, alat 

musik, dan gorden pada pintu bilik. Perabotan pada dapur berupa lemari kayu, 

ambalan kayu untuk menyimpan bahan memasak, meja untuk menyiapkan 

makanan yang dilengkapi dengan laci, meja saji, meja makan, kursi makan. 



155  
 

 
 

 

Gambar 18: Pengisi ruangan Huma Betang 

f. Elemen Transisi 

1) Pintu dan Jendela 

pintu dengan sistem bukaan tunggal dan 1 buah daun pintu. Sistem 

pengunci dengan kunci khusus pada pintu utama setebal 5cm. Sistem 

engsel menggunakan engsel poros. Jendela menggunakan sistem bukaan 

tunggal, sistem pengunci dengan slot besi dan kayu, sedangkan sistem 

engsel menggunakan besi tempa. Jendela intip terletak pada dinding kuda-

kuda berbentuk bulat dan persegi panjang. 



156  
 

 
 

 

Gambar 19: Jendela Huma Betang 

2) Tangga 

Tangga sebanyak 3 buah yang terdiri dari 1 buah tangga utama dan 2 buah 

tangga belakang. Tangga utama berupa tangga dengan bordes (bapatah) 

terbuat dari balok utuh. Tangga samping berupa tangga miring. Anak 

tangga berjumlah ganjil yaitu 5+6+11 buah.  

 

Gambar 20: Tangga pada Huma Betang 

 

 

 



157  
 

 
 

g. Ragam Hias 

1) Peletakan di atas-luar 

Pada halaman depan Betang terdapat patung haramaung (harimau) 

yang mengapit hejan. Terdapat pula ukiran-ukiran pada sandung dan tiang 

sapundu. Tiang pantar sebanyak 12 buah tiang terdapat pada seberang 

Betang, pada ujung tiang terdapat ukiran berbentuk burung tingang 

(rangkong raja) atau piak liau. Tiang sapundu Huma Betang berjumlah 7 

buah terletak di sisi kiri dan kanan sandung, tiang ini berfungsi sebagai 

simbol penjaga atau kelengkapan kehidupan di surga / lewu liau 

 

Gambar 21: Ragam Hias pada Huma Betang (Luar) 

2) Peletakan di atas-dalam 

Di sebelah atas pintu masuk pada atapnya terdapat ukiran - ukiran 

berderet. Sedangkan di atas pintu masuk bagian langit- langit terdapat 

ukiran - ukiran berbentuk tanaman, manusia, dan benda langit. Ukiran-

ukiran yang terdapat pada bagian atap sebelum memasuki pintu utama 

adalah ukiran berbentuk satwa berkaki banyak/ seperti naga (jata), sosok 

manusia, ukiran Asun Bulan, serta ukiran Tambarirang Maning Singkap 



158  
 

 
 

Langit. Ukiran Asun Bulan yang terbuat dari kayu ulin dicat hitam dan 

kuning menggambarkan sosok dua manusia yang saling bersalaman. 

 

Gambar 22: Ragam Hias pada Huma Betang (Dalam) 

B. Signified Huma Betang 

a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan 

Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat Dayak. 

Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan 

magis terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Gunung Bukit Raya 

diyakini sebagai salah satu tempat Ranying Hatalla menurunkan manusia 

pertama. Bangunan-bangunan religius seperti sandung menghadap timur – 

hulu sungai karena arah tersebut diyakini memiliki kekuatan magis paling 

besar dan sakral. Arah hulu dan timur dianggap lebih baik tetapi pada 

kenyataannya penentuan arah lebih diprioritaskan pada sungai sebagai sumber 

kehidupan, sarana hubungan dengan masyarakat luar, dan satu – satunya 

sarana perhubungan. 

Orientasi arah mata angin Huma Betang adalah serong (timur laut). Arah 

timur merupakan arah matahari terbit yang melambangkan sumber kehidupan, 

semangat kerja keras. Betang menghadap ke arah Bukit Raya yang terletak di 



159  
 

 
 

sebelah timur laut yang merupakan puncak tertinggi di Kalimantan Tengah, 

menunjukkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju menjunjung otoritas Sang 

Ranying Hatalla dan mengingat tempat asalnya. Huma Betang menghadap ke 

Sungai Baringei sebagai sumber kehidupan karena sungai merupakan sarana 

hubungan dengan masyarakat luar (komunikasi), sarana penghubung 

(transportasi dan akses), serta merupakan salah satu sumber makanan yaitu 

ikan. Hal ini dijelaskan oleh bapak Erliansyah, beliau mengatakan:  

Arah mata riwut into Huma Betang dia baya inentu dengan tekenis 

bewei, tapi tege arti ke ji mengandung makna spiritual dan filosofis. 

Hal jituh menenga gambaran akan itah betapa kuatah hubungan 

Masyarakat dengan alam dan kepercayaan ewen akan mamangun 

pembelum ji ruhuy rahayu. 
 

Arah mata angin pada Huma Betang tidak hanya ditentukan secara 

teknis, tetapi juga sarat dengan makna spiritual dan filosofis. Hal ini 

menggambarkan betapa kuatnya hubungan masyarakat Dayak dengan 

alam dan kepercayaan mereka dalam membangun harmoni kehidupan. 

(Erliansyah. Hasil Wawancara 2024) 
Sejalan dengan pernyataan bapak Hansen Bayan dan Yansen I Aden, 

mereka mengatakan:  

Are Huam Betang imbangun dengan tampa mamanjang bara timur 

akan barat. Arah jite itege makna folosofis ji mendalam akan 

Masyarakat Dayak. Timur malambangkan awal bara pambelum, 

lekan matahari lembut, dan harapan taheta. Barat malambangkan 

pambelum terakhir, lekan matahari leteng, dan leka bapikir. Filosofi 

jituh mencerminkan jalan pambelum ji ruhy rahayu, bara lahir 

samoai kan matei. Secara simbolik arah Huma Betang manenga arti 

bahwa pambelum kalunen ji ruhui rahayu, dengan kare alam, dan 

kayakinan. Posisi jituh kea ianggap mimbit tanaga ji bahalap akan 

huang huma dan malindungi bara hal ji papa. 
 

Banyak Huma Betang dibangun dengan orientasi memanjang dari 

timur ke barat. Arah ini memiliki makna filosofis mendalam bagi 

masyarakat Dayak.  Timur melambangkan awal kehidupan, tempat 

matahari terbit, dan harapan baru. Barat melambangkan akhir 

kehidupan, tempat matahari terbenam, dan perenungan. Filosofi ini 

mencerminkan siklus kehidupan yang penuh harmoni, dari kelahiran 



160  
 

 
 

hingga kematian. Secara simbolik Arah Huma Betang mencerminkan 

keharmonisan antara manusia, alam, dan spiritualitas. Posisi ini juga 

dianggap membawa energi positif ke dalam rumah dan melindungi 

penghuninya dari energi buruk. (Hansen dan Yansen, Hasil 

Wawancara 2024) 
 

b. Bentuk Bangunan 

Menurut kepercayaan Dayak Ngaju, alam semesta terbagi menjadi 3, yaitu 

Alam Atas, Alam Tengah, dan Alam Bawah. Pembagian 3 ini nampak dalam 

simbol batang garing dan dandang tingang. Alam atas merupakan langit, 

tempat tertinggi yang merupakan kediaman Ranying Hatalla. Alam bawah 

disebut sebagai tempat kediaman Jata Jalawang. Alam Tengah merupakan 

batas sekaligus penghubung antara Alam Atas dan Bawah, Alam Tengah 

merupakan tempat manusia hidup dan beraktivitas. Setiap penjuru rumah 

Betang terkait menjadi satu dan saling berhubungan dengan rangkaian yang 

ada di atas atap maupun di lantai, hal ini menunjukkan nilai gotong royong 

sejak awal didirikannya rumah Betang hingga selesainya rumah tersebut.  

Struktur rumah Betang mencerminkan pembagian alam. Bagian atap 

menggambarkan Alam Atas yang sakral dan melambangkan hubungan 

manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang memusat ke atas 

mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di Alam Atas. 

Atap juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang 

menudungi bumi. Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari 

kepala. Bagian badan rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat 

sehari-hari menggambarkan Alam Tengah yang netral dan melambangkan 

hubungan antar manusia. Bagian kolong menggambarkan Dunia Bawah yang 

menunjukkan bumi yang merupakan tempat tempat yang memberikan hasil & 



161  
 

 
 

tempat yang fana. Keterkaitan antara struktur-struktur rumah Betang 

mencerminkan nilai gotong royong. Untuk mendirikan rumah Betang yang 

berukuran besar seperti ini maka masyarakat bergotong royong dengan rasa 

solidaritas yang tinggi, sehingga menimbulkan semangat rasa kerja sama 

dengan gembira dan tidak jenuh bekerja. Bentuk rumah memanjang dengan 

beberapa bilik dan satu buah ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian, 

masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan. Hal ini sejalan dengan 

pernyataan Rusella M. Apoi, beliau mengatakan;  

Tampan huma adat jituh dia baya manenga fungsi praktis sebagai leka 

melai, tapikea mengandung arti nilai-nilai filsosofis dengan budaya 

Masyarakat Dayak. 
 
bentuk fisik rumah adat ini tidak hanya memiliki fungsi praktis sebagai 

tempat tinggal, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai filosofis dan budaya 

masyarakat Dayak. (Rusella, Hasil Wawancara 2024) 
 

Hal itu juga ditegaskan dan diperjelas dengan pernyataan bapak Hansen 

Bayan; 

Huma betang memiliki tampan jipanjang, dengan ukuran ji tau 
mancapai puluhan sampai ratusan meter, tergantung pire jumlah 
keluarga ji melai into huang. Lebar huma biasate standar (10-30 
meter), tetapi Panjangah tau kea bervariasi. Struktur jituh iye 
memungkinkan are keluarga ji belum basama-sama melai ije atap, 
akan mamparkuat nilai handep hapakat. 
 
Huma Betang memiliki bentuk memanjang, dengan ukuran yang bisa 
mencapai puluhan hingga ratusan meter, tergantung pada jumlah 
keluarga yang tinggal di dalamnya. Lebar rumah biasanya standar (10-
30 meter), tetapi panjangnya bisa bervariasi. Struktur ini 
memungkinkan banyak keluarga untuk hidup bersama dalam satu atap, 
memperkuat nilai kebersamaan. (Hansen, Hasil Wawancara  2024) 

Selain itu, Didi Susanto dan Prada juga berpendapat mengenai bentuk 

bangunan pada Huma Betang, beliau mengatakan: 

Tampan bangunan Huma Betang iyete gambaran bara pambelum 

masayrakat Dayak ji puna manjunjung tinggi nilai kebersamaan 



162  
 

 
 

ahndep hapakat. Iye setara, iye harmoni dengan kare alam. Secara 

fungsi ah, desain ji unik-unik tuh kea manenga gambaran kapintar 

lewu dalam manaharep kondisi lewu sekitar. Filosofi ji leket melai 

bentukah manjadi Huma Betang dia baya akan leka melai ih, tetapi 

kea jadi symbol identitas budaya. 
 
 

Bentuk bangunan Huma Betang adalah cerminan dari kehidupan 

masyarakat Dayak yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan, 

kesetaraan, dan harmoni dengan alam. Secara fungsional, desainnya 

yang unik juga menunjukkan kecerdasan lokal dalam menghadapi 

kondisi lingkungan sekitar. Filosofi yang melekat pada bentuknya 

menjadikan Huma Betang tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi 

juga simbol identitas budaya. (Didi dan Prada, Hasil Wawancara 

2024) 

c. Organisasi Ruang 

Area yang bersifat sakral berupa ruang los (balai parung) dan dan bilik. 

Pada area ini ada beberapa ritual yang dilaksanakan, misalnya upacara balian 

(untuk orang sakit) dan upacara pernikahan yang sakral. Area profan terdiri 

dari karayan, ruang makan, dan henderasi. Pembagian area sakral dan profan 

ditetapkan berdasarkan aktifitas yang dilakukan dalam Betang. Area sakral 

merupakan area yang digunakan untuk aktifitas ritual, area netral merupakan 

area tempat manusia beraktifitas untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari, 

sedangkan area profan merupakan area yang di dalamnya tidak mengandung 

unsur ritual. Pembagian ruangan secara diagonal dan vertikal sesuai dengan 

lambang Rajah Cacak. 

 Proses kehidupan masyarakat Dayak berpangkal dari tempat 

tinggalnya. Kehidupan dalam tempat tinggal dengan puluhan kepala keluarga 

atau ratusan penghuni dapat tetap harmonis, saling toleransi dan seimbang 

antara sesama penghuni, orang asing, alam, dan Sang Pencipta. Organisasi 

ruangan utama (balai parung dan bilik) berbentuk simetris yang 



163  
 

 
 

mencerminkan keseimbangan dan harmoni. Ruang paling sakral (balai 

parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah menandakan 

bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas. Nilai 

pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan 

tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta 

musyawarah. Nilai kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang 

luas dan terbuka apa adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa 

kamar dan ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh 

penghuni dapat hidup berdampingan dalam satu atap. Hal ini sejalan dengan 

pernyataan Helfrid Noah, beliau mengatakan:  

Organisasi ruang Huma Betang dirancang untuk mendukung 

kehidupan komunal sekaligus memberikan ruang pribadi bagi 

penghuninya. Pembagian ruang ini mencerminkan nilai-nilai 

masyarakat Dayak, seperti kebersamaan, kesetaraan, dan harmoni 

dengan alam. Tata ruang Huma Betang bukan hanya tentang fungsi 

fisik, tetapi juga sarat dengan makna budaya yang mendalam. (Helfrid, 

Hasil Wawancara 2024) 
 

Selain itu, Manli D Apil juga menambahkan mengenai organisasi ruang 

huma betang, beliau mengatakan:  

Penekanan pada ruang bersama menunjukkan betapa pentingnya nilai 
kebersamaan dalam budaya Dayak. Pembagian ruang pribadi 
memperlihatkan penghormatan terhadap privasi, meskipun hidup 
dalam satu atap. Tidak ada perbedaan hierarki dalam tata ruang; 
setiap keluarga mendapatkan ruang dengan ukuran yang sama. Semua 
penghuni memiliki akses yang sama terhadap ruang bersama. Selain 
itu,  Penempatan ruangan mempertimbangkan sirkulasi udara, 
pencahayaan alami, dan adaptasi terhadap lingkungan tropis.(Manli, 
Hasil Wawancara 2024)  

 
d. Elemen Pembentuk Ruangan 

1) Lantai  



164  
 

 
 

Lantai merupakan tempat bagi masyarakat Dayak untuk 

melakukan berbagai kegiatan baik ritual maupun sosial.  Susunan papan 

kayu ulin yang vertikal seperti pada lambang Rajah Cacak melambangkan 

kodrat manusia. Garis tegak lurus (vertikal) dari bawah ke atas, menuju 

Titik Temu. Hal ini melambangkan manusia harus menemukan Titik 

Kebenaran Ilahi sehingga terjadi kontak yang membahagiakan batin.  

Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, 

melambangkan dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan 

sesama manusia, dengan hewan, dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) 

sekitar. Dalam hubungan tersebut, terdapat aturan norma kesopanan belom 

bahadat dan manusia bertindak sebagai pengurus lingkungan tersebut. 

Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan usaha untuk tumbuh dari 

bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap mencari Tuhan 

dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar pusu yang 

merupakan salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak Ngaju, 

melambangkan keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. 

Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang batang garing, lantai 

melambangkan kaki. 

2) Tiang 

Dalam lambang batang garing, ujung tombak mengarah ke atas 

melambangkan penghormatan kepada Tuhan, hidup dengan aturan dari 

Tuhan. Tiang agung merupakan elemen yang harus ada dalam rumah 

merupakan lambang dari kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan 



165  
 

 
 

harapan atas umur panjang, keturunan yang banyak, dihormati, serta 

berwibawa. 

Tiang jihi, tungket, dan tiang agung terletak pada bagian Alam 

Bawah, Tengah, dan menerus hingga ke Atas. Tiang merupakan penopang 

rumah dan penghubung antara atap, dinding dan pondasi. Tiang dapat 

dilambangkan tombak yang mengarah ke atas dalam simbol batang garing, 

artinya suku Dayak mempercayai bahwa manusia harus hidup tegak 

berpatokan pada aturan Tuhan untuk mencapai kesempurnaan hidup dan 

memperoleh banyak rejeki. Tiang agung juga mengandung arti tanggung 

jawab dan keperkasaan karena tiang ini merupakan tiang tonggak rumah. 

Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang batang garing, tiang 

melambangkan syaraf. 

3) Dinding 

Susunan rotan penjepit pada dinding Betang berorientasi vertikal, 

seperti pada lambang Rajah Cacak dimana garis vertikal menunjukkan 

kodrat ilahi yaitu melambangkan hakikat kuasa Tuhan yang berasal dari 

atas turun ke bawah. Susunan kulit kayu pada dinding Huma Betang 

berpola horizontal (melintang) seperti horizontal yang terdapat pada 

lambang Rajah Cacak. 

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding 

membentuk ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas 

manusia. Garis vertikal yang dari atas turun ke bawah melambangkan 

kodrat ilahi yaitu kuasa dan berkat Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan 

garis horizontal melambangkan keluhuran 



166  
 

 
 

4) Atap 

Penampang gording berbentuk segi 8, angka 8 dipercaya sebagai lambang 

kesempurnaan. Tempat sesaji diletakkan di atas pintu ditutupi kain kuning, 

kuning berarti keagungan Tuhan. Balok sloof (bahat) dipilih yang panjang 

lurus menerus tanpa sambungan. Maknanya pemilik rumah dikaruniai 

umur panjang dan panjang rejeki pula. Konstruksi yang digunakan pada 

Huma Betang adalah ikatan rotan dan pasak kayu (sambungan pen). 

Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, melambangkan hubungan 

manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-nilai sakral.  

Hal diatas sejalan dengan pernyataan Erliansyah, beliau mengatakan: 

Elemen pembentuk ruangan Huma Betang bukan hanya hasil 

perencanaan arsitektur, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai 

budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal masyarakat Dayak. Setiap 

elemen, mulai dari tiang penyangga hingga ukiran pada dinding, 

memiliki fungsi dan makna yang saling melengkapi, menciptakan 

harmoni antara manusia, alam, dan tradisi. (Erliansyah, hasil 

wawancara 2024) 
 

Selain itu, Hansen Bayan juga menambahkan, beliau mengatakan: 

setiap bagian rumah adat ini dirancang dengan 

mempertimbangkan kebutuhan praktis, nilai budaya, dan filosofi 

kehidupan masyarakat Dayak. (Hansen, Hasil Wawancara 2024) 
 

e. Elemen Pengisi Ruang 

Hubungan manusia Dayak dengan tanah/bumi juga dengan 

hutan/pepohonan sangat kuat dan terungkap dalam sistem adat. Terdapat rasa 

terimakasih kepada bumi dan hutan agar tidak kehilangan daya 

pertumbuhannya yang mengakibatkan kerusakan manusia. Hutan, bumi, 

sungai, dan seluruh lingkungannya adalah bagian dari hidup itu sendiri. 



167  
 

 
 

Sebelum mengambil sesuatu dari alam, masyarakat Dayak selalu terlebih 

dahulu. 

Elemen-elemen pengisi ruang Huma Betang terletak pada bagian Alam 

Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia dengan alam/lingkungan. 

Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat dari material alami 

yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga melambangkan 

bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu dengan 

alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang 

menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini 

berarti bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan 

jaman yang mendukung kelangsungan hidup. Hal ini sejalan dengan 

pernyataan bapak Erliansyah, beliau mengatakan:  

Pengisi ruang Huma Betang tidak hanya berfungsi secara praktis, tetapi 

juga mencerminkan budaya, tradisi, dan kearifan lokal masyarakat 

Dayak. Elemen-elemen seperti tikar, alat musik, dan ukiran tidak hanya 

menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari tetapi juga sarana untuk 

menjaga identitas dan warisan leluhur. Penyesuaian modern yang terjadi 

tetap menghormati elemen tradisional, sehingga Huma Betang terus 

relevan sebagai simbol kebersamaan dan budaya Dayak. (Erliansyah, 

Hasil Wawancara 2024) 
 

Selain itu, Yansen I Aden juga menambahkan mengenai hal ini. Beliau 

mengatakan: 

Dalam Huma Betang modern, beberapa keluarga mulai menggunakan 
peralatan seperti televisi, kipas angin, atau lampu listrik. Namun, 
elemen tradisional seperti tikar dan keranjang anyaman tetap 
dipertahankan. (Yansen, Hasil Wawancara 2024) 
 

f. Elemen Transisi 

1) Pintu dan Jendela 



168  
 

 
 

Peletakan pintu utama tidak boleh segaris dengan balok sloof lantai 

karena dapat mengakibatkan pengaruh negatif pada penghuni. Menurut 

kepercayaan masyarakat setempat, kalau tidur tidak boleh berada tepat di 

bawah garis bubungan. Syarat khusus ketinggian ambang bawah jendela 

rumah tradisional Dayak Ngaju sebatas pinggang (90-110cm) dari lantai 

panggung  agar musuh tidak dapat melihat penghuni dari luar.  

Pintu dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah 

mencerminkan hubungan manusia dengan sesama, yaitu antara penghuni 

di dalam dengan tamu di luar. Pintu dan jendela tidak terlalu besar 

melambangkan sifat yang tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka dari 

dalam merupakan usaha pencegahan terhadap serangan musuh. Terdapat 

jendela intip yang dahulu digunakan sebagai upaya pencegahan terjadinya 

serangan musuh. Pintu dan jendela melambangkan keamanan. 

2) Tangga 

Adat bertamu dalam masyarakat Dayak Ngaju adalah tamu 

menyampaikan maksud kedatangannya sebelum memasuki rumah, yaitu 

saat masih berada di bawah tangga. Bapatah di atas merupakan batas 

terakhir yang boleh dimiliki tamu sebelum memperoleh ijin. Bapatah 

melambangkan sikap terbuka tuan rumah yang akan menerima tamu 

asalkan disertai dengan maksud baik (Utami & Laksmi, 2016). Tangga 

berjumlah ganjil untuk membingungkan musuh atau yang berniat jahat. 

Tangga terletak pada bagian Alam Bawah dan Tengah, 

mencerminkan hubungan manusia dengan alam dan makhluk hidup lain. 

Aturan tangga ganjil mengandung nilai keamanan dan keselamatan. 



169  
 

 
 

Angka ganjil berarti juga sesuatu yang belum genap, masih ada lanjutanya, 

artinya masyarakat memiliki harapan untuk selalu hidup berkelanjutan 

tidak berhenti/terputus. Jumlah anak tangga ganjil juga dimaksudkan 

supaya pada hitungan genap kaki sudah memasuki rumah dan terhindar 

dari malapetaka. 

  Berdasarkan hal di atas, Bapak Erliansyah juga mengatakan:  

Hanya ada satu atau dua tangga utama yang menghubungkan 
bagian luar rumah Tangga ini melambangkan persatuan, karena 
digunakan bersama oleh seluruh penghuni. Pintu utama biasanya 
besar, dengan desain sederhana, tetapi kokoh. Jendela kecil di 
beberapa bilik untuk ventilasi dan pencahayaan alami. (Erliansyah 
Hasil Wawancara 2024) 

 

g. Ragam Hias 

1) Peletakan di atas-luar 

Patung burung liak piau merupakan simbol penguasa alam langit 

di puncak tiang pantar yang tingginya 10-12 m terbuat dari kayu ulin. 

Tiang pantar juga dianggap sebagai jalan ke surga dan lambang 

kepemimpinan dari leluhur. surga dan bukti telah di -tiwah. Di puncak 

sandung kaki empat terdapat patung burung piak liau yang merupakan 

lambang kelengkapan kehidupan arwah. Sapundu merupakan tempat 

menambatkan hewan kurban saat upacara ritual. Aturan untuk penambatan 

hewan adalah patung berwujud laki-laki untuk menambatkan hewan 

kurban betina dan sebaliknya.  

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas, mencerminkan 

hubungan dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan 



170  
 

 
 

keindahan hanya ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual 

(sandung) karena merupakan penghormatan terakhir dari orang yang 

hidup untuk keluarga yag telah meninggal. Bangunan sarana ritual dan 

kematian diberi warna-warna cerah karena menggambarkan kehidupan 

yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta harapan setiap 

masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada ragam 

hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi, 

mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan 

mikrokosmos, juga memperlihatkan arah orientasi magis. 

2) Peletakan di atas-dalam 

Ukiran Asun Bulan memiliki makna tuan rumah harus ramah 

terhadap orang yang bertamu. Ukiran Tambarirang Maning Singkap 

Langit mernggambarkan satwa berkaki empat diletakkan di atas ambang 

pintu agar hatuen tidak mengganggu penghuni. Ukiran yang terdapat pada 

langit-langit sebelah dalam berupa ukiran benda langit, ukiran berbentuk 

tanaman, dan ukiran berbentuk manusia. Ukiran berbentuk tanaman 

menceritakan tentang asal mula padi. Menurut masyarakat Dayak beras 

adalah sarana komunikasi antara manusia dengan Penguasa Langit. Warna 

- warna yang digunakan pada ukiran atap Huma Betang didominasi oleh 

kuning dan hitam. Kuning memiliki makna kekayaan, keluhuran, dan 

keagungan Tuhan. Hitam memiliki arti penangkis bahaya atau celaka.   

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas di dalam rumah 

sehingga mencerminkan hubungan antara manusia dengan Tuhan yang 

diwujudkan dengan penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan 



171  
 

 
 

terhadap sesama. Penghormatan terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari 

ukiran berbentuk benda langit menceritakan tentang alam semesta. Ukiran 

asal mula padi merupakan simbol yang mengingatkan bahwa Tuhan 

mencurahkan berkat dari atas kepada manusia. Warna-warna yang 

digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan untuk menolak 

malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga ukiran 

yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat.  

Berdasarkan hal di atas, bapak Erliansyah sejalan dengan 

pernyataan tersebut, beliau mengatakan: 

Ragam hias dan dekorasi Huma Betang bukan sekadar estetika, 

tetapi juga cerminan identitas, kepercayaan, dan filosofi 

masyarakat Dayak. Melalui ukiran, warna, dan simbol, Huma 

Betang menyampaikan pesan tentang hubungan manusia dengan 

alam, spiritualitas, dan pentingnya kebersamaan. Meskipun ada 

adaptasi modern, elemen dekorasi tradisional tetap menjadi 

bagian yang tak terpisahkan dari rumah adat ini.(Erliansyah, Hasil 

Wawancara 2024) 
 
Selain itu, ibu Rusella juga menyatakan pendapat yang sama dan 

menjelaskan pendapat tersebut, beliau mengatakan: 

 Motif-motif flora dan fauna mencerminkan kehidupan masyarakat 
Dayak yang sangat bergantung pada alam. Banyak ragam hias 
yang digunakan sebagai simbol perlindungan terhadap roh jahat 
atau sebagai penghormatan kepada leluhur. Pola geometris dan 
simetris menunjukkan nilai kebersamaan dan harmoni dalam 
masyarakat Dayak. Rusella, Hasil Wawancara 2024) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



172  
 

 
 

4.3.2 Makna Simbol-Simbol Huma Betang Berdasarkan Analisis Semiotik Charles 

Sanders Peirce 

A. Reprasentamen  

a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan 

Diuraikan dari orientasi mata angin, arah hadap yang mengacu pada 

sungai dan gunung, kondisi lingkungan dan kondisi pemukiman. Huma 

Betang berorientasi ke arah timur laut dan arah hadap Huma Betang adalah 

Sungai Baringei yang merupakan anak Sungai Rungan serta menghadap Bukit 

Raya yang terletak di sebelah utara. Di sekitar Huma Betang terdapat 

pemukiman rumah warga (kampung). Perkampungan tersebut berjejer di 

sepanjang tepi sungai berbentuk linear. Pada halaman Huma Betang terdapat 

2 jenis sandung dan tiang sapundu, yaitu di sebelah kanan pintu masuk dan 

tangga. Pada seberang Huma Betang terdapat tiang pantar berjumlah 12 buah 

tiang. Dan sebuah dermaga yang disebut dengan lanting yang posisinya lurus 

dengan pintu masuk utama. Kondisi ruang luar Huma Betang terdiri dari 

halaman depan terbuka di depan, jalan lingkungan di sebelah hulu dan hilir, 

bagian belakang halaman.  

b. Bentuk Bangunan 

Jenis bangunan berupa rumah panggung dengan bentuk segi empat 

panjang, terbagi menjadi tiga bagian yaitu atap, dinding (ruangan), dan 

kolong. Atap merupakan elemen yang letaknya di atas, berupa kombinasi atap 

pelana dan atap miring, keduanya berbentuk segitiga dan memusat ke atas. 

Elemen tengah berupa dinding yang terbuat dari kulit kayu jelutung yang 

disusun horizontal. Dinding membentuk ruangan-ruangan dalam betang. 



173  
 

 
 

Elemen bawah berupa kolong yang terdiri dari tiang dan pondasi. Tiang dan 

pondasi terbuat dari kayu ulin bulat dengan diameter + 50cm yang ditanam 

sedalam 1.5-2 m di dalam tanah. Ulin dipasang membujur kemudian diperkuat 

menggunakan kayu pengapit pada tiap jarak 1- 1.5 cm. 

c. Organisasi Ruang 

Ruang – ruang dalam Huma Betang, yaitu balai parung, bilik, karayan, 

dampuhan, henderasi, dan kamar mandi. Balai parung merupakan pusat dari 

rumah Betang yang berfungsi sebagai tempat upacara ritual, ruang tamu, 

ruang keluarga, dan ruang rapat adat. Balai parung disebut juga sebagai eka 

uluh maja yaitu ruangan tempat menyambut tamu, musyawarah, dan aktivitas 

ritual. Lorong di sisi kiri dan kanan balai parung disebut sebagai eka keluarga 

yaitu tempat untuk melakukan akitivitas – aktivitas keluarga dan ritual. Bilik 

atau karung disebut juga sebagai eka batiroh yaitu tempat untuk beristirahat 

tiap keluarga. Pintu bilik saling berhadapan dengan bilik yang berada di 

seberangnya. Pada bilik juga dilaksanakan upacara ritual, yaitu upacara 

perkawinan. Karayan meliputi dapur tungku dan ruang makan. Karayan 

merupakan tempat untuk melakukan aktivitas memasak makanan dan akses 

keluar untuk berladang, berburu, dan memancing. Henderasi merupakan teras 

belakang yang digunakan untuk menjemur baju dan area transisi antara 

ruangan luar dan ruangan dalam. Terdapat pula kamar mandi di bagian 

belakang Betang. Secara keseluruhan penataan ruang pada Betang merupakan 

organisasi ruang linear/grid yang memanjang berderet dengan arah 

memanjang huluhilir 

d. Elemen Pembentuk Ruangan 



174  
 

 
 

1) Lantai 

Lantai Huma Betang merupakan lantai panggung, terletak 3 meter di atas 

permukaan tanah. Lantai Huma Betang terbuat dari papan kayu ulin, 

terdiri dari sloof dan gelagar. Sloof disusun dengan arah membujur, 

terdapat sambungan berukuran 8/12cm. Gelagar disusun dengan arah 

melintang, berjarak +40-60cm dengan sambungan 6/11cm dan arah 

membujur dengan jarak + 40-60cm, sambungan 6/11cm. 

2) Dinding  

Dinding Betang terdiri dari rangka dan pengisi dinding. Rangka dinding 

berupa balok 8/10cm. Dinding terdiri dari 2 lapisan yaitu lapisan pertama 

berupa papan ukuran 2x15 cm yang disusun vertikal dan lapisan kedua 

adalah kulit kayu jelutung yang disusun horizontal digapit dengan rotan 

3) Tiang  

Alas jihi dan tungket : jihi merupakan tiang utama. Jihi dan tungket berupa 

tiang - tiang terbuat dari bahan kayu ulin bulat yang memiliki banyak segi. 

Keseluruhan tiang berjumlah 28 buah. Tungket merupakan tiang 

pembantu berbentuk silinder yang terletak kira - kira di antara dua buah 

tiang utama (jihi). Tungket menggunakan kayu bulat utuh berdiameter 15- 

20cm. Di antara tiang-tiang terdapat Tiang Agung yang berada di bagian 

tengah ruang los terbuat dari kayu ulin ilihan yang mati karena unsur 

ketuaan, bukan akibat dipotong. 

4) Atap 

angit – langit Betang terdiri dari bapahang rendah, tampalang, kaki kuda-

kuda, gording (handaran), dan nok (rawung). Bapahang rendah berupa 



175  
 

 
 

balok 23x44 cm disusun dengan posisi rebah. Tampalang tegak berupa 

balok 15 cm x 15 cm sebanyak 3 buah. Kaki kudakuda sebanyak 2 buah 

dipasang segaris dengan bapahang. Bentang kuda-kuda 4.4.m hanya 

memerlukan 1 buah balok tarik (bapahang rendah). Kaki kuda-kuda 

langsung menopang rawung (nok) tepat di atas garis kuda-kuda. Gording 

(handaran) berbentuk segi 8 tanpa pasak pangguti. Bentuk penampang segi 

8 memungkinkan terciptanya sisi miring untuk tumpuan kasau lebih lebar. 

Nok (rawung) berbentuk segi 8. Nok dan kasau diikat dahulu 

menggunakan rajutan rotan. 

e. Elemen Pengisi Ruang 

Perabotan yang terdapat pada balai parung berupa tikar dan bangku 

panjang sebanyak 4 buah yang letaknya merapat pada dinding, sehingga di 

tengah-tengah balai parung tetap kosong tanpa perabot. Masyarakat Dayak 

pada jaman dahulu tidak mengenal meja dan kursi untuk ruang tamu sehingga 

duduk dan berbincang-bincang dilakukan di lantai dengan beralaskan 

tikar/amak dari anyaman rotan, daun rais, dan daun punan. Saat pelaksaan 

upacara adat maka masyarakat hanya duduk di potongan kayu besar. 

Perabotan dan perlengkapan yang terdapat pada bilik adalah kasur kapas, 

selimut tenun, bantal, tikar, alat musik, dan gorden pada pintu bilik. Perabotan 

pada dapur berupa lemari kayu, ambalan kayu untuk menyimpan bahan 

memasak, meja untuk menyiapkan makanan yang dilengkapi dengan laci, 

meja saji, meja makan, kursi makan. 

f. Elemen Transisi 

1) Pintu dan Jendela 



176  
 

 
 

pintu dengan sistem bukaan tunggal dan 1 buah daun pintu. Sistem 

pengunci dengan kunci khusus pada pintu utama setebal 5cm. Sistem 

engsel menggunakan engsel poros. Jendela menggunakan sistem bukaan 

tunggal, sistem pengunci dengan slot besi dan kayu, sedangkan sistem 

engsel menggunakan besi tempa. Jendela intip terletak pada dinding kuda-

kuda berbentuk bulat dan persegi panjang 

2) Tangga 

Tangga sebanyak 3 buah yang terdiri dari 1 buah tangga utama dan 2 buah 

tangga belakang. Tangga utama berupa tangga dengan bordes (bapatah) 

terbuat dari balok utuh. Tangga samping berupa tangga miring. Anak 

tangga berjumlah ganjil yaitu 5+6+11 buah 

g. Ragam Hias 

1) Peletakan di atas-luar 

Pada halaman depan Betang terdapat patung haramaung (harimau) yang 

mengapit hejan. Terdapat pula ukiran-ukiran pada sandung dan tiang 

sapundu. Tiang pantar sebanyak 12 buah tiang terdapat pada seberang 

Betang, pada ujung tiang terdapat ukiran berbentuk burung tingang 

(rangkong raja) atau piak liau. Tiang sapundu Huma Betang berjumlah 7 

buah terletak di sisi kiri dan kanan sandung, tiang ini berfungsi sebagai 

simbol penjaga atau kelengkapan kehidupan di surga / lewu liau 

2) Peletakan di atas-dalam 

Di sebelah atas pintu masuk pada atapnya terdapat ukiran - ukiran 

berderet. Sedangkan di atas pintu masuk bagian langit- langit terdapat 

ukiran - ukiran berbentuk tanaman, manusia, dan benda langit. Ukiran-



177  
 

 
 

ukiran yang terdapat pada bagian atap sebelum memasuki pintu utama 

adalah ukiran berbentuk satwa berkaki banyak/ seperti naga (jata), sosok 

manusia, ukiran Asun Bulan, serta ukiran Tambarirang Maning Singkap 

Langit. Ukiran Asun Bulan yang terbuat dari kayu ulin dicat hitam dan 

kuning menggambarkan sosok dua manusia yang saling bersalaman. 

B. Object  

a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan 

Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat Dayak. Arah 

timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan magis 

terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Gunung Bukit Raya diyakini 

sebagai salah satu tempat Ranying Hatalla menurunkan manusia pertama. 

Bangunan-bangunan religius seperti sandung menghadap timur – hulu sungai 

karena arah tersebut diyakini memiliki kekuatan magis paling besar dan sakral. 

Arah hulu dan timur dianggap lebih baik tetapi pada kenyataannya penentuan arah 

lebih diprioritaskan pada sungai sebagai sumber kehidupan, sarana hubungan 

dengan masyarakat luar, dan satu – satunya sarana perhubungan.  

b. Bentuk Bangunan 

Menurut kepercayaan Dayak Ngaju, alam semesta terbagi menjadi 3, yaitu 

Alam Atas, Alam Tengah, dan Alam Bawah. Pembagian 3 ini nampak dalam 

simbol batang garing dan dandang tingang. Alam atas merupakan langit, tempat 

tertinggi yang merupakan kediaman Ranying Hatalla. Alam bawah disebut 

sebagai tempat kediaman Jata Jalawang. Alam Tengah merupakan batas sekaligus 

penghubung antara Alam Atas dan Bawah, Alam Tengah merupakan tempat 

manusia hidup dan beraktivitas. Setiap penjuru rumah Betang terkait menjadi satu 



178  
 

 
 

dan saling berhubungan dengan rangkaian yang ada di atas atap maupun di lantai, 

hal ini menunjukkan nilai gotong royong sejak awal didirikannya rumah Betang 

hingga selesainya rumah tersebut. 

c. Organisasi Ruang 

Area yang bersifat sakral berupa ruang los (balai parung) dan dan bilik. 

Pada area ini ada beberapa ritual yang dilaksanakan, misalnya upacara balian 

(untuk orang sakit) dan upacara pernikahan yang sakral. Area profan terdiri dari 

karayan, ruang makan, dan henderasi. Pembagian area sakral dan profan 

ditetapkan berdasarkan aktifitas yang dilakukan dalam Betang. Area sakral 

merupakan area yang digunakan untuk aktifitas ritual, area netral merupakan area 

tempat manusia beraktifitas untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari, sedangkan 

area profan merupakan area yang di dalamnya tidak mengandung unsur ritual. 

Pembagian ruangan secara diagonal dan vertikal sesuai dengan lambang Rajah 

Cacak. 

d. Elemen Pembentuk Ruangan 

1) Lantai  

Lantai merupakan tempat bagi masyarakat Dayak untuk melakukan 

berbagai kegiatan baik ritual maupun sosial.Susunan papan kayu ulin yang 

vertikal seperti pada lambang Rajah Cacak melambangkan kodrat manusia. Garis 

tegak lurus (vertikal) dari bawah ke atas, menuju Titik Temu. Hal ini 

melambangkan manusia harus menemukan Titik Kebenaran Ilahi sehingga terjadi 

kontak yang membahagiakan batin.  

2) Tiang 



179  
 

 
 

cDalam lambang batang garing, ujung tombak mengarah ke atas melambangkan 

penghormatan kepada Tuhan, hidup dengan aturan dari Tuhan. Tiang agung 

merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang dari 

kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang, 

keturunan yang banyak, dihormati, serta berwibawa.  

3) Dinding 

Susunan rotan penjepit pada dinding Betang berorientasi vertikal, seperti 

pada lambang Rajah Cacak dimana garis vertikal menunjukkan kodrat ilahi yaitu 

melambangkan hakikat kuasa Tuhan yang berasal dari atas turun ke bawah. 

Susunan kulit kayu pada dinding Huma Betang berpola horizontal (melintang) 

seperti horizontal yang terdapat pada lambang Rajah Cacak. 

4) Atap 

Penampang gording berbentuk segi 8, angka 8 dipercaya sebagai lambang 

kesempurnaan. Tempat sesaji diletakkan di atas pintu ditutupi kain kuning, kuning 

berarti keagungan Tuhan. Balok sloof (bahat) dipilih yang panjang lurus menerus 

tanpa sambungan. Maknanya pemilik rumah dikaruniai umur panjang dan panjang 

rejeki pula. Konstruksi yang digunakan pada Huma Betang adalah ikatan rotan 

dan pasak kayu (sambungan pen).  

e. Elemen Pengisi Ruang 

Hubungan manusia Dayak dengan tanah/bumi juga dengan 

hutan/pepohonan sangat kuat dan terungkap dalam sistem adat. Terdapat rasa 

terimakasih kepada bumi dan hutan agar tidak kehilangan daya pertumbuhannya 

yang mengakibatkan kerusakan manusia. Hutan, bumi, sungai, dan seluruh 



180  
 

 
 

lingkungannya adalah bagian dari hidup itu sendiri. Sebelum mengambil sesuatu 

dari alam, masyarakat Dayak selalu terlebih dahulu. 

f. Elemen Transisi 

1) Pintu dan Jendela 

Peletakan pintu utama tidak boleh segaris dengan balok sloof lantai karena 

dapat mengakibatkan pengaruh negatif pada penghuni. Menurut kepercayaan 

masyarakat setempat, kalau tidur tidak boleh berada tepat di bawah garis 

bubungan. Syarat khusus ketinggian ambang bawah jendela rumah tradisional 

Dayak Ngaju sebatas pinggang (90-110cm) dari lantai panggung agar musuh tidak 

dapat melihat penghuni dari luar.  

2) Tangga 

Adat bertamu dalam masyarakat Dayak Ngaju adalah tamu 

menyampaikan maksud kedatangannya sebelum memasuki rumah, yaitu saat 

masih berada di bawah tangga. Bapatah di atas merupakan batas terakhir yang 

boleh dimiliki tamu sebelum memperoleh ijin. Bapatah melambangkan sikap 

terbuka tuan rumah yang akan menerima tamu asalkan disertai dengan maksud 

baik. Tangga berjumlah ganjil untuk membingungkan musuh atau yang berniat 

jahat  

g. Ragam Hias 

1) Peletakan di atas-luar 

Patung burung liak piau merupakan simbol penguasa alam langit di 

puncak tiang pantar yang tingginya 10-12 m terbuat dari kayu ulin. Tiang pantar 

juga dianggap sebagai jalan ke surga dan lambang kepemimpinan dari leluhur. 

surga dan bukti telah di -tiwah. Di puncak sandung kaki empat terdapat patung 



181  
 

 
 

burung piak liau yang merupakan lambang kelengkapan kehidupan arwah. 

Sapundu merupakan tempat menambatkan hewan kurban saat upacara ritual. 

Aturan untuk penambatan hewan adalah patung berwujud laki-laki untuk 

menambatkan hewan kurban betina dan sebaliknya.  

2) Peletakan di atas-dalam 

Ukiran Asun Bulan memiliki makna tuan rumah harus ramah terhadap 

orang yang bertamu. Ukiran Tambarirang Maning Singkap Langit 

mernggambarkan satwa berkaki empat diletakkan di atas ambang pintu agar 

hatuen tidak mengganggu penghuni. Ukiran yang terdapat pada langit-langit 

sebelah dalam berupa ukiran benda langit, ukiran berbentuk tanaman, dan ukiran 

berbentuk manusia. Ukiran berbentuk tanaman menceritakan tentang asal mula 

padi. Menurut masyarakat Dayak beras adalah sarana komunikasi antara manusia 

dengan Penguasa Langit. Warna - warna yang digunakan pada ukiran atap Huma 

Betang didominasi oleh kuning dan hitam. Kuning memiliki makna kekayaan, 

keluhuran, dan keagungan Tuhan. Hitam memiliki arti penangkis bahaya atau 

celaka   

C. Interpretant 

a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan 

Konsep Orientasi arah mata angin Huma Betang adalah serong (timur 

laut). Arah timur merupakan arah matahari terbit yang melambangkan sumber 

kehidupan, semangat kerja keras. Betang menghadap ke arah Bukit Raya yang 

terletak di sebelah timur laut yang merupakan puncak tertinggi di Kalimantan 

Tengah, menunjukkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju menjunjung otoritas 

Sang Ranying Hatalla dan mengingat tempat asalnya. Huma Betang 



182  
 

 
 

menghadap ke Sungai Baringei sebagai sumber kehidupan karena sungai 

merupakan sarana hubungan dengan masyarakat luar (komunikasi), sarana 

penghubung (transportasi dan akses), serta merupakan salah satu sumber 

makanan yaitu ikan. Hal ini dijelaskan oleh bapak Erliansyah, beliau 

mengatakan:  

Arah mata angin pada Huma Betang tidak hanya ditentukan secara 

teknis, tetapi juga sarat dengan makna spiritual dan filosofis. Hal ini 

menggambarkan betapa kuatnya hubungan masyarakat Dayak dengan 

alam dan kepercayaan mereka dalam membangun harmoni kehidupan. 

(Erliansyah. Hasil Wawancara 2024) 
 

Sejalan dengan pernyataan bapak Hansen Bayan dan Yansen I Aden, 

mereka mengatakan:  

Banyak Huma Betang dibangun dengan orientasi memanjang dari 

timur ke barat. Arah ini memiliki makna filosofis mendalam bagi 

masyarakat Dayak.  Timur melambangkan awal kehidupan, tempat 

matahari terbit, dan harapan baru. Barat melambangkan akhir 

kehidupan, tempat matahari terbenam, dan perenungan. Filosofi ini 

mencerminkan siklus kehidupan yang penuh harmoni, dari kelahiran 

hingga kematian. Secara simbolik Arah Huma Betang mencerminkan 

keharmonisan antara manusia, alam, dan spiritualitas. Posisi ini juga 

dianggap membawa energi positif ke dalam rumah dan melindungi 

penghuninya dari energi buruk. (Hansen dan Yansen, Hasil 

Wawancara 2024) 
 

b. Bentuk Bangunan 

Struktur rumah Betang mencerminkan pembagian alam. Bagian atap 

menggambarkan Alam Atas yang sakral dan melambangkan hubungan 

manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang memusat ke atas 

mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di Alam Atas. 

Atap juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang 

menudungi bumi. Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari 

kepala. Bagian badan rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat 



183  
 

 
 

sehari-hari menggambarkan Alam Tengah yang netral dan melambangkan 

hubungan antar manusia. Bagian kolong menggambarkan Dunia Bawah yang 

menunjukkan bumi yang merupakan tempat tempat yang memberikan hasil & 

tempat yang fana. Keterkaitan antara struktur-struktur rumah Betang 

mencerminkan nilai gotong royong. Untuk mendirikan rumah Betang yang 

berukuran besar seperti ini maka masyarakat bergotong royong dengan rasa 

solidaritas yang tinggi, sehingga menimbulkan semangat rasa kerja sama 

dengan gembira dan tidak jenuh bekerja. Bentuk rumah memanjang dengan 

beberapa bilik dan satu buah ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian, 

masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan. Hal ini sejalan dengan 

pernyataan Rusella M. Apoi, beliau mengatakan;  

bentuk fisik rumah adat ini tidak hanya memiliki fungsi praktis sebagai 

tempat tinggal, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai filosofis dan budaya 

masyarakat Dayak. (Rusella, Hasil Wawancara 2024) 
 

Hal itu juga ditegaskan dan diperjelas dengan pernyataan bapak Hansen 

Bayan; 

Huma Betang memiliki bentuk memanjang, dengan ukuran yang bisa 
mencapai puluhan hingga ratusan meter, tergantung pada jumlah 
keluarga yang tinggal di dalamnya. Lebar rumah biasanya standar (10-
30 meter), tetapi panjangnya bisa bervariasi. Struktur ini 
memungkinkan banyak keluarga untuk hidup bersama dalam satu atap, 
memperkuat nilai kebersamaan. (Hansen, Hasil Wawancara  2024) 

Selain itu, Didi Susanto dan Prada juga berpendapat mengenai bentuk 

bangunan pada Huma Betang, beliau mengatakan: 

Bentuk bangunan Huma Betang adalah cerminan dari kehidupan 

masyarakat Dayak yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan, 

kesetaraan, dan harmoni dengan alam. Secara fungsional, desainnya 

yang unik juga menunjukkan kecerdasan lokal dalam menghadapi 

kondisi lingkungan sekitar. Filosofi yang melekat pada bentuknya 

menjadikan Huma Betang tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi 



184  
 

 
 

juga simbol identitas budaya. (Didi dan Prada, Hasil Wawancara 

2024) 

c. Organisasi Ruang 

Proses kehidupan masyarakat Dayak berpangkal dari tempat tinggalnya. 

Kehidupan dalam tempat tinggal dengan puluhan kepala keluarga atau ratusan 

penghuni dapat tetap harmonis, saling toleransi dan seimbang antara sesama 

penghuni, orang asing, alam, dan Sang Pencipta. Organisasi ruangan utama 

(balai parung dan bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan 

keseimbangan dan harmoni. Ruang paling sakral (balai parung) berada pada 

pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah menandakan bahwa masyarakat 

Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas. Nilai pengayoman dan 

perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan tempat forum-forum 

pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta musyawarah. Nilai kejujuran dan 

sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang luas dan terbuka apa adanya. 

Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar dan ruang tengah 

menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat hidup 

berdampingan dalam satu atap. Hal ini sejalan dengan pernyataan Helfrid 

Noah, beliau mengatakan:  

Organisasi ruang Huma Betang dirancang untuk mendukung 

kehidupan komunal sekaligus memberikan ruang pribadi bagi 

penghuninya. Pembagian ruang ini mencerminkan nilai-nilai 

masyarakat Dayak, seperti kebersamaan, kesetaraan, dan harmoni 

dengan alam. Tata ruang Huma Betang bukan hanya tentang fungsi 

fisik, tetapi juga sarat dengan makna budaya yang mendalam. (Helfrid, 

Hasil Wawancara 2024) 
 

Selain itu, Manli D Apil juga menambahkan mengenai organisasi ruang huma 

betang, beliau mengatakan:  

Penekanan pada ruang bersama menunjukkan betapa pentingnya nilai 
kebersamaan dalam budaya Dayak. Pembagian ruang pribadi 



185  
 

 
 

memperlihatkan penghormatan terhadap privasi, meskipun hidup 
dalam satu atap. Tidak ada perbedaan hierarki dalam tata ruang; 
setiap keluarga mendapatkan ruang dengan ukuran yang sama. Semua 
penghuni memiliki akses yang sama terhadap ruang bersama. Selain 
itu,  Penempatan ruangan mempertimbangkan sirkulasi udara, 
pencahayaan alami, dan adaptasi terhadap lingkungan tropis.(Manli, 
Hasil Wawancara 2024)  

 

d. Elemen Pembentuk Ruangan 

1) Lantai  

Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan 

dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan 

hewan, dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut, 

terdapat aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai 

pengurus lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan 

usaha untuk tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap 

mencari Tuhan dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar 

pusu yang merupakan salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak 

Ngaju, melambangkan keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. 

Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang batang garing, lantai 

melambangkan kaki. 

2) Tiang 

Tiang jihi, tungket, dan tiang agung terletak pada bagian Alam Bawah, 

Tengah, dan menerus hingga ke Atas. Tiang merupakan penopang rumah dan 

penghubung antara atap, dinding dan pondasi. Tiang dapat dilambangkan tombak 

yang mengarah ke atas dalam simbol batang garing, artinya suku Dayak 

mempercayai bahwa manusia harus hidup tegak berpatokan pada aturan Tuhan 

untuk mencapai kesempurnaan hidup dan memperoleh banyak rejeki. Tiang agung 



186  
 

 
 

juga mengandung arti tanggung jawab dan keperkasaan karena tiang ini 

merupakan tiang tonggak rumah (Syahrozi, 2004). Dalam analogi tubuh manusia 

menurut lambang batang garing, tiang melambangkan syaraf. 

3) Dinding 

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk 

ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis 

vertikal yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan 

berkat Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan 

keluhuran 

4) Atap 

Penampang gording berbentuk segi 8, angka 8 dipercaya sebagai lambang 

kesempurnaa. Tempat sesaji diletakkan di atas pintu ditutupi kain kuning, kuning 

berarti keagungan Tuhan. Balok sloof (bahat) dipilih yang panjang lurus menerus 

tanpa sambungan. Maknanya pemilik rumah dikaruniai umur panjang dan panjang 

rejeki pula. Konstruksi yang digunakan pada Huma Betang adalah ikatan rotan 

dan pasak kayu (sambungan pen), Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, 

melambangkan hubungan manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-

nilai sakral.  

Hal diatas sejalan dengan pernyataan Erliansyah, beliau mengatakan: 

Elemen pembentuk ruangan Huma Betang bukan hanya hasil 

perencanaan arsitektur, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai 

budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal masyarakat Dayak. Setiap 

elemen, mulai dari tiang penyangga hingga ukiran pada dinding, 

memiliki fungsi dan makna yang saling melengkapi, menciptakan 

harmoni antara manusia, alam, dan tradisi. (Erliansyah, hasil 

wawancara 2024) 
 



187  
 

 
 

Selain itu, Hansen Bayan juga menambahkan, beliau mengatakan: 

setiap bagian rumah adat ini dirancang dengan 

mempertimbangkan kebutuhan praktis, nilai budaya, dan filosofi 

kehidupan masyarakat Dayak. (Hansen, Hasil Wawancara 2024) 
 

e. Elemen Pengisi Ruang 

Elemen-elemen pengisi ruang Huma Betang terletak pada bagian Alam 

Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia dengan alam/lingkungan. 

Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat dari material alami 

yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga melambangkan 

bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu dengan 

alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang 

menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini 

berarti bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan 

jaman yang mendukung kelangsungan hidup. Hal ini sejalan dengan 

pernyataan bapak Erliansyah, beliau mengatakan:  

Pengisi ruang Huma Betang tidak hanya berfungsi secara praktis, tetapi 

juga mencerminkan budaya, tradisi, dan kearifan lokal masyarakat 

Dayak. Elemen-elemen seperti tikar, alat musik, dan ukiran tidak hanya 

menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari tetapi juga sarana untuk 

menjaga identitas dan warisan leluhur. Penyesuaian modern yang terjadi 

tetap menghormati elemen tradisional, sehingga Huma Betang terus 

relevan sebagai simbol kebersamaan dan budaya Dayak. (Erliansyah, 

Hasil Wawancara 2024) 
 

Selain itu, Yansen I Aden juga menambahkan mengenai hal ini. Beliau 

mengatakan: 

Dalam Huma Betang modern, beberapa keluarga mulai menggunakan 
peralatan seperti televisi, kipas angin, atau lampu listrik. Namun, 
elemen tradisional seperti tikar dan keranjang anyaman tetap 
dipertahankan. (Yansen, Hasil Wawancara 2024) 

 



188  
 

 
 

 

f. Elemen Transisi 

1) Pintu dan Jendela 

Pintu dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan 

hubungan manusia dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu 

di luar. Pintu dan jendela tidak terlalu besar melambangkan sifat yang 

tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka dari dalam merupakan usaha pencegahan 

terhadap serangan musuh. Terdapat jendela intip yang dahulu digunakan sebagai 

upaya pencegahan terjadinya serangan musuh. Pintu dan jendela melambangkan 

keamanan. 

2) Tangga 

Tangga terletak pada bagian Alam Bawah dan Tengah, mencerminkan 

hubungan manusia dengan alam dan makhluk hidup lain. Aturan tangga ganjil 

mengandung nilai keamanan dan keselamatan. Angka ganjil berarti juga sesuatu 

yang belum genap, masih ada lanjutanya, artinya masyarakat memiliki harapan 

untuk selalu hidup berkelanjutan tidak berhenti/terputus. Jumlah anak tangga 

ganjil juga dimaksudkan supaya pada hitungan genap kaki sudah memasuki 

rumah dan terhindar dari malapetaka. 

Berdasarkan hal di atas, Bapak Erliansyah juga mengatakan:  

Hanya ada satu atau dua tangga utama yang menghubungkan bagian 
luar rumah Tangga ini melambangkan persatuan, karena digunakan 
bersama oleh seluruh penghuni. Pintu utama biasanya besar, dengan 
desain sederhana, tetapi kokoh. Jendela kecil di beberapa bilik untuk 
ventilasi dan pencahayaan alami. (Erliansyah Hasil Wawancara 2024) 

g. Ragam Hias 

1) Peletakan di atas-luar 



189  
 

 
 

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas, mencerminkan hubungan 

dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan keindahan hanya 

ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena merupakan 

penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah meninggal. 

Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena 

menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta 

harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada 

ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi, 

mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos, 

juga memperlihatkan arah orientasi magis. 

2) Peletakan di atas-dalam 

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas di dalam rumah sehingga 

mencerminkan hubungan antara manusia dengan Tuhan yang diwujudkan dengan 

penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan terhadap sesama. Penghormatan 

terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk benda langit menceritakan 

tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan simbol yang 

mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada manusia. 

Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan untuk 

menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga 

ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat. 

Berdasarkan hal di atas, bapak Erliansyah sejalan dengan pernyataan 

tersebut, beliau mengatakan: 

Ragam hias dan dekorasi Huma Betang bukan sekadar estetika, tetapi 

juga cerminan identitas, kepercayaan, dan filosofi masyarakat Dayak. 

Melalui ukiran, warna, dan simbol, Huma Betang menyampaikan pesan 



190  
 

 
 

tentang hubungan manusia dengan alam, spiritualitas, dan pentingnya 

kebersamaan. Meskipun ada adaptasi modern, elemen dekorasi 

tradisional tetap menjadi bagian yang tak terpisahkan dari rumah adat 

ini.(Erliansyah, Hasil Wawancara 2024) 
 

Selain itu, ibu Rusella juga menyatakan pendapat yang sama dan 

menjelaskan pendapat tersebut, beliau mengatakan: 

 Motif-motif flora dan fauna mencerminkan kehidupan masyarakat Dayak 
yang sangat bergantung pada alam. Banyak ragam hias yang digunakan 
sebagai simbol perlindungan terhadap roh jahat atau sebagai 
penghormatan kepada leluhur. Pola geometris dan simetris menunjukkan 
nilai kebersamaan dan harmoni dalam masyarakat Dayak. Rusella, Hasil 
Wawancara 2024) 
 

4.4.3 Interpretasi Simbol-Simbol, Artefak, Ukiran, Dan Relif Pada Huma Betang 

Berdasarkan Semiotika Roland Barthes 

A. Makna Denotasi Huma Betang 

a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan 

Berdasarkan hasil observasi Diuraikan dari orientasi mata angin, arah 

hadap yang mengacu pada sungai dan gunung, kondisi lingkungan dan kondisi 

pemukiman. Huma Betang berorientasi ke arah timur laut dan arah hadap 

Huma Betang adalah Sungai Baringei yang merupakan anak Sungai Rungan 

serta menghadap Bukit Raya yang terletak di sebelah utara. Di sekitar Huma 

Betang terdapat pemukiman rumah warga (kampung). Perkampungan tersebut 

berjejer di sepanjang tepi sungai berbentuk linear. Pada halaman Huma Betang 

terdapat 2 jenis sandung dan tiang sapundu, yaitu di sebelah kanan pintu 

masuk dan tangga. Pada seberang Huma Betang terdapat tiang pantar 

berjumlah 12 buah tiang. Dan sebuah dermaga yang disebut dengan lanting 

yang posisinya lurus dengan pintu masuk utama. Kondisi ruang luar Huma 



191  
 

 
 

Betang terdiri dari halaman depan terbuka di depan, jalan lingkungan di 

sebelah hulu dan hilir, bagian belakang halaman.  

b. Bentuk Bangunan 

Jenis bangunan berupa rumah panggung dengan bentuk segi empat 

panjang, terbagi menjadi tiga bagian yaitu atap, dinding (ruangan), dan 

kolong. Atap merupakan elemen yang letaknya di atas, berupa kombinasi atap 

pelana dan atap miring, keduanya berbentuk segitiga dan memusat ke atas. 

Elemen tengah berupa dinding yang terbuat dari kulit kayu jelutung yang 

disusun horizontal. Dinding membentuk ruangan-ruangan dalam betang. 

Elemen bawah berupa kolong yang terdiri dari tiang dan pondasi. Tiang dan 

pondasi terbuat dari kayu ulin bulat dengan diameter + 50cm yang ditanam 

sedalam 1.5-2 m di dalam tanah. Ulin dipasang membujur kemudian diperkuat 

menggunakan kayu pengapit pada tiap jarak 1- 1.5 cm. 

c. Organisasi Ruang 

Ruang – ruang dalam Huma Betang, yaitu balai parung, bilik, karayan, 

dampuhan, henderasi, dan kamar mandi. Balai parung merupakan pusat dari 

rumah Betang yang berfungsi sebagai tempat upacara ritual, ruang tamu, 

ruang keluarga, dan ruang rapat adat. Balai parung disebut juga sebagai eka 

uluh maja yaitu ruangan tempat menyambut tamu, musyawarah, dan aktivitas 

ritual. Lorong di sisi kiri dan kanan balai parung disebut sebagai eka keluarga 

yaitu tempat untuk melakukan akitivitas – aktivitas keluarga dan ritual. Bilik 

atau karung disebut juga sebagai eka batiroh yaitu tempat untuk beristirahat 

tiap keluarga. Pintu bilik saling berhadapan dengan bilik yang berada di 

seberangnya. Pada bilik juga dilaksanakan upacara ritual, yaitu upacara 



192  
 

 
 

perkawinan. Karayan meliputi dapur tungku dan ruang makan. Karayan 

merupakan tempat untuk melakukan aktivitas memasak makanan dan akses 

keluar untuk berladang, berburu, dan memancing. Henderasi merupakan teras 

belakang yang digunakan untuk menjemur baju dan area transisi antara 

ruangan luar dan ruangan dalam. Terdapat pula kamar mandi di bagian 

belakang Betang. Secara keseluruhan penataan ruang pada Betang merupakan 

organisasi ruang linear/grid yang memanjang berderet dengan arah 

memanjang huluhilir 

d. Elemen Pembentuk Ruangan 

1) Lantai 

Lantai Huma Betang merupakan lantai panggung, terletak 3 meter 

di atas permukaan tanah. Lantai Huma Betang terbuat dari papan kayu 

ulin, terdiri dari sloof dan gelagar. Sloof disusun dengan arah membujur, 

terdapat sambungan berukuran 8/12cm. Gelagar disusun dengan arah 

melintang, berjarak +40-60cm dengan sambungan 6/11cm dan arah 

membujur dengan jarak + 40-60cm, sambungan 6/11cm. 

2) Dinding  

Dinding Betang terdiri dari rangka dan pengisi dinding. Rangka 

dinding berupa balok 8/10cm. Dinding terdiri dari 2 lapisan yaitu lapisan 

pertama berupa papan ukuran 2x15 cm yang disusun vertikal dan lapisan 

kedua adalah kulit kayu jelutung yang disusun horizontal digapit dengan 

rotan 

3) Tiang  



193  
 

 
 

Alas jihi dan tungket : jihi merupakan tiang utama. Jihi dan tungket 

berupa tiang - tiang terbuat dari bahan kayu ulin bulat yang memiliki 

banyak segi. Keseluruhan tiang berjumlah 28 buah. Tungket merupakan 

tiang pembantu berbentuk silinder yang terletak kira - kira di antara dua 

buah tiang utama (jihi). Tungket menggunakan kayu bulat utuh 

berdiameter 15- 20cm. Di antara tiang-tiang terdapat Tiang Agung yang 

berada di bagian tengah ruang los terbuat dari kayu ulin ilihan yang mati 

karena unsur ketuaan, bukan akibat dipotong. 

4) Atap 

Langit – langit Betang terdiri dari bapahang rendah, tampalang, kaki kuda-

kuda, gording (handaran), dan nok (rawung). Bapahang rendah berupa 

balok 23x44 cm disusun dengan posisi rebah. Tampalang tegak berupa 

balok 15 cm x 15 cm sebanyak 3 buah. Kaki kudakuda sebanyak 2 buah 

dipasang segaris dengan bapahang. Bentang kuda-kuda 4.4.m hanya 

memerlukan 1 buah balok tarik (bapahang rendah). Kaki kuda-kuda 

langsung menopang rawung (nok) tepat di atas garis kuda-kuda. Gording 

(handaran) berbentuk segi 8 tanpa pasak pangguti. Bentuk penampang segi 

8 memungkinkan terciptanya sisi miring untuk tumpuan kasau lebih lebar. 

Nok (rawung) berbentuk segi 8. Nok dan kasau diikat dahulu 

menggunakan rajutan rotan. 

e. Elemen Pengisi Ruang 

Perabotan yang terdapat pada balai parung berupa tikar dan bangku 

panjang sebanyak 4 buah yang letaknya merapat pada dinding, sehingga di 

tengah-tengah balai parung tetap kosong tanpa perabot. Masyarakat Dayak 



194  
 

 
 

pada jaman dahulu tidak mengenal meja dan kursi untuk ruang tamu sehingga 

duduk dan berbincang-bincang dilakukan di lantai dengan beralaskan 

tikar/amak dari anyaman rotan, daun rais, dan daun punan. Saat pelaksaan 

upacara adat maka masyarakat hanya duduk di potongan kayu besar. 

Perabotan dan perlengkapan yang terdapat pada bilik adalah kasur kapas, 

selimut tenun, bantal, tikar, alat musik, dan gorden pada pintu bilik. Perabotan 

pada dapur berupa lemari kayu, ambalan kayu untuk menyimpan bahan 

memasak, meja untuk menyiapkan makanan yang dilengkapi dengan laci, 

meja saji, meja makan, kursi makan. 

f. Elemen Transisi 

1) Pintu dan Jendela 

pintu dengan sistem bukaan tunggal dan 1 buah daun pintu. Sistem 

pengunci dengan kunci khusus pada pintu utama setebal 5cm. Sistem 

engsel menggunakan engsel poros. Jendela menggunakan sistem bukaan 

tunggal, sistem pengunci dengan slot besi dan kayu, sedangkan sistem 

engsel menggunakan besi tempa. Jendela intip terletak pada dinding kuda-

kuda berbentuk bulat dan persegi panjang 

2) Tangga 

Tangga sebanyak 3 buah yang terdiri dari 1 buah tangga utama dan 2 buah 

tangga belakang. Tangga utama berupa tangga dengan bordes (bapatah) 

terbuat dari balok utuh. Tangga samping berupa tangga miring. Anak 

tangga berjumlah ganjil yaitu 5+6+11 buah 

g. Ragam Hias 

1) Peletakan di atas-luar 



195  
 

 
 

Pada halaman depan Betang terdapat patung haramaung (harimau) 

yang mengapit hejan. Terdapat pula ukiran-ukiran pada sandung dan tiang 

sapundu. Tiang pantar sebanyak 12 buah tiang terdapat pada seberang 

Betang, pada ujung tiang terdapat ukiran berbentuk burung tingang 

(rangkong raja) atau piak liau. Tiang sapundu Huma Betang berjumlah 7 

buah terletak di sisi kiri dan kanan sandung, tiang ini berfungsi sebagai 

simbol penjaga atau kelengkapan kehidupan di surga / lewu liau 

2) Peletakan di atas-dalam 

Di sebelah atas pintu masuk pada atapnya terdapat ukiran - ukiran 

berderet. Sedangkan di atas pintu masuk bagian langit- langit terdapat 

ukiran - ukiran berbentuk tanaman, manusia, dan benda langit. Ukiran-

ukiran yang terdapat pada bagian atap sebelum memasuki pintu utama 

adalah ukiran berbentuk satwa berkaki banyak/ seperti naga (jata), sosok 

manusia, ukiran Asun Bulan, serta ukiran Tambarirang Maning Singkap 

Langit. Ukiran Asun Bulan yang terbuat dari kayu ulin dicat hitam dan 

kuning menggambarkan sosok dua manusia yang saling bersalaman. 

B. Makna Konotasi Huma Betang  

a. Orientasi Mata Angin dan Tata Letak Bangunan 

Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat Dayak. 

Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan 

magis terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Gunung Bukit Raya 

diyakini sebagai salah satu tempat Ranying Hatalla menurunkan manusia pertama. 

Bangunan-bangunan religius seperti sandung menghadap timur – hulu sungai 

karena arah tersebut diyakini memiliki kekuatan magis paling besar dan sakral. 



196  
 

 
 

Arah hulu dan timur dianggap lebih baik tetapi pada kenyataannya penentuan arah 

lebih diprioritaskan pada sungai sebagai sumber kehidupan, sarana hubungan 

dengan masyarakat luar, dan satu – satunya sarana perhubungan. 

Orientasi arah mata angin Huma Betang adalah serong (timur laut). Arah 

timur merupakan arah matahari terbit yang melambangkan sumber kehidupan, 

semangat kerja keras. Betang menghadap ke arah Bukit Raya yang terletak di 

sebelah timur laut yang merupakan puncak tertinggi di Kalimantan Tengah, 

menunjukkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju menjunjung otoritas Sang Ranying 

Hatalla dan mengingat tempat asalnya. Huma Betang menghadap ke Sungai 

Baringei sebagai sumber kehidupan karena sungai merupakan sarana hubungan 

dengan masyarakat luar (komunikasi), sarana penghubung (transportasi dan 

akses), serta merupakan salah satu sumber makanan yaitu ikan. Hal ini dijelaskan 

oleh bapak Erliansyah, beliau mengatakan:  

Arah mata angin pada Huma Betang tidak hanya ditentukan secara 

teknis, tetapi juga sarat dengan makna spiritual dan filosofis. Hal ini 

menggambarkan betapa kuatnya hubungan masyarakat Dayak dengan 

alam dan kepercayaan mereka dalam membangun harmoni kehidupan. 

(Erliansyah. Hasil Wawancara 2024) 
 

Sejalan dengan pernyataan bapak Hansen Bayan dan Yansen I Aden, mereka 

mengatakan:  

Banyak Huma Betang dibangun dengan orientasi memanjang dari 

timur ke barat. Arah ini memiliki makna filosofis mendalam bagi 

masyarakat Dayak.  Timur melambangkan awal kehidupan, tempat 

matahari terbit, dan harapan baru. Barat melambangkan akhir 

kehidupan, tempat matahari terbenam, dan perenungan. Filosofi ini 

mencerminkan siklus kehidupan yang penuh harmoni, dari kelahiran 

hingga kematian. Secara simbolik Arah Huma Betang mencerminkan 

keharmonisan antara manusia, alam, dan spiritualitas. Posisi ini juga 

dianggap membawa energi positif ke dalam rumah dan melindungi 

penghuninya dari energi buruk. (Hansen dan Yansen, Hasil 

Wawancara 2024) 
 



197  
 

 
 

b. Bentuk Bangunan 

Menurut kepercayaan Dayak Ngaju, alam semesta terbagi menjadi 3, yaitu 

Alam Atas, Alam Tengah, dan Alam Bawah. Pembagian 3 ini nampak dalam 

simbol batang garing dan dandang tingang. Alam atas merupakan langit, tempat 

tertinggi yang merupakan kediaman Ranying Hatalla. Alam bawah disebut 

sebagai tempat kediaman Jata Jalawang. Alam Tengah merupakan batas sekaligus 

penghubung antara Alam Atas dan Bawah, Alam Tengah merupakan tempat 

manusia hidup dan beraktivitas. Setiap penjuru rumah Betang terkait menjadi satu 

dan saling berhubungan dengan rangkaian yang ada di atas atap maupun di lantai, 

hal ini menunjukkan nilai gotong royong sejak awal didirikannya rumah Betang 

hingga selesainya rumah tersebut  

Struktur rumah Betang mencerminkan pembagian alam. Bagian atap 

menggambarkan Alam Atas yang sakral dan melambangkan hubungan manusia 

dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang memusat ke atas mencerminkan 

keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di Alam Atas. Atap juga 

merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang menudungi bumi. Dalam 

analogi batang garing, atap merupakan lambang dari kepala. Bagian badan rumah 

dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat sehari-hari menggambarkan Alam 

Tengah yang netral dan melambangkan hubungan antar manusia. Bagian kolong 

menggambarkan Dunia Bawah yang menunjukkan bumi yang merupakan tempat 

tempat yang memberikan hasil & tempat yang fana. Keterkaitan antara struktur-

struktur rumah Betang mencerminkan nilai gotong royong. Untuk mendirikan 

rumah Betang yang berukuran besar seperti ini maka masyarakat bergotong 

royong dengan rasa solidaritas yang tinggi, sehingga menimbulkan semangat rasa 



198  
 

 
 

kerja sama dengan gembira dan tidak jenuh bekerja. Bentuk rumah memanjang 

dengan beberapa bilik dan satu buah ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian, 

masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan. Hal ini sejalan dengan 

pernyataan Rusella M. Apoi, beliau mengatakan;  

bentuk fisik rumah adat ini tidak hanya memiliki fungsi praktis sebagai 

tempat tinggal, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai filosofis dan budaya 

masyarakat Dayak. (Rusella, Hasil Wawancara 2024) 

Hal itu juga ditegaskan dan diperjelas dengan pernyataan bapak Hansen Bayan; 

Huma Betang memiliki bentuk memanjang, dengan ukuran yang bisa 
mencapai puluhan hingga ratusan meter, tergantung pada jumlah 
keluarga yang tinggal di dalamnya. Lebar rumah biasanya standar (10-
30 meter), tetapi panjangnya bisa bervariasi. Struktur ini 
memungkinkan banyak keluarga untuk hidup bersama dalam satu atap, 
memperkuat nilai kebersamaan. (Hansen, Hasil Wawancara  2024) 

Selain itu, Didi Susanto dan Prada juga berpendapat mengenai bentuk 

bangunan pada Huma Betang, beliau mengatakan: 

Bentuk bangunan Huma Betang adalah cerminan dari kehidupan 

masyarakat Dayak yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan, 

kesetaraan, dan harmoni dengan alam. Secara fungsional, desainnya 

yang unik juga menunjukkan kecerdasan lokal dalam menghadapi 

kondisi lingkungan sekitar. Filosofi yang melekat pada bentuknya 

menjadikan Huma Betang tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi 

juga simbol identitas budaya. (Didi dan Prada, Hasil Wawancara 

2024) 

c. Organisasi Ruang 

Area yang bersifat sakral berupa ruang los (balai parung) dan dan bilik. 

Pada area ini ada beberapa ritual yang dilaksanakan, misalnya upacara balian 

(untuk orang sakit) dan upacara pernikahan yang sakral. Area profan terdiri dari 

karayan, ruang makan, dan henderasi. Pembagian area sakral dan profan 

ditetapkan berdasarkan aktifitas yang dilakukan dalam Betang. Area sakral 

merupakan area yang digunakan untuk aktifitas ritual, area netral merupakan area 



199  
 

 
 

tempat manusia beraktifitas untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari, sedangkan 

area profan merupakan area yang di dalamnya tidak mengandung unsur ritual. 

Pembagian ruangan secara diagonal dan vertikal sesuai dengan lambang Rajah 

Cacak. 

Proses kehidupan masyarakat Dayak berpangkal dari tempat tinggalnya. 

Kehidupan dalam tempat tinggal dengan puluhan kepala keluarga atau ratusan 

penghuni dapat tetap harmonis, saling toleransi dan seimbang antara sesama 

penghuni, orang asing, alam, dan Sang Pencipta. Organisasi ruangan utama (balai 

parung dan bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan keseimbangan dan 

harmoni. Ruang paling sakral (balai parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah 

- tengah rumah menandakan bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-

nilai religiusitas. Nilai pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah 

yang merupakan tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta 

musyawarah. Nilai kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang 

luas dan terbuka apa adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar 

dan ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat 

hidup berdampingan dalam satu atap.  Hal ini sejalan dengan pernyataan Helfrid 

Noah, beliau mengatakan:  

Organisasi ruang Huma Betang dirancang untuk mendukung 

kehidupan komunal sekaligus memberikan ruang pribadi bagi 

penghuninya. Pembagian ruang ini mencerminkan nilai-nilai 

masyarakat Dayak, seperti kebersamaan, kesetaraan, dan harmoni 

dengan alam. Tata ruang Huma Betang bukan hanya tentang fungsi 

fisik, tetapi juga sarat dengan makna budaya yang mendalam. (Helfrid, 

Hasil Wawancara 2024) 
 

Selain itu, Manli D Apil juga menambahkan mengenai organisasi ruang 

huma betang, beliau mengatakan:  



200  
 

 
 

Penekanan pada ruang bersama menunjukkan betapa pentingnya nilai 
kebersamaan dalam budaya Dayak. Pembagian ruang pribadi 
memperlihatkan penghormatan terhadap privasi, meskipun hidup 
dalam satu atap. Tidak ada perbedaan hierarki dalam tata ruang; 
setiap keluarga mendapatkan ruang dengan ukuran yang sama. Semua 
penghuni memiliki akses yang sama terhadap ruang bersama. Selain 
itu,  Penempatan ruangan mempertimbangkan sirkulasi udara, 
pencahayaan alami, dan adaptasi terhadap lingkungan tropis.(Manli, 
Hasil Wawancara 2024)  

 

d. Elemen Pembentuk Ruangan 

1) Lantai  

Lantai merupakan tempat bagi masyarakat Dayak untuk melakukan 

berbagai kegiatan baik ritual maupun sosial.Susunan papan kayu ulin yang 

vertikal seperti pada lambang Rajah Cacak melambangkan kodrat manusia. Garis 

tegak lurus (vertikal) dari bawah ke atas, menuju Titik Temu. Hal ini 

melambangkan manusia harus menemukan Titik Kebenaran Ilahi sehingga terjadi 

kontak yang membahagiakan batin.  

Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan 

dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan 

hewan, dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut, 

terdapat aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai 

pengurus lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan 

usaha untuk tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap 

mencari Tuhan dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar 

pusu yang merupakan salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak 

Ngaju, melambangkan keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. 

Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang batang garing, lantai 

melambangkan kaki. 



201  
 

 
 

2) Tiang 

Dalam lambang batang garing, ujung tombak mengarah ke atas 

melambangkan penghormatan kepada Tuhan, hidup dengan aturan dari Tuhan. 

Tiang agung merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang 

dari kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang, 

keturunan yang banyak, dihormati, serta berwibawa. 

 Tiang jihi, tungket, dan tiang agung terletak pada bagian Alam Bawah, 

Tengah, dan menerus hingga ke Atas. Tiang merupakan penopang rumah dan 

penghubung antara atap, dinding dan pondasi. Tiang dapat dilambangkan tombak 

yang mengarah ke atas dalam simbol batang garing, artinya suku Dayak 

mempercayai bahwa manusia harus hidup tegak berpatokan pada aturan Tuhan 

untuk mencapai kesempurnaan hidup dan memperoleh banyak rejeki. Tiang agung 

juga mengandung arti tanggung jawab dan keperkasaan karena tiang ini 

merupakan tiang tonggak rumah. Dalam analogi tubuh manusia menurut lambang 

batang garing, tiang melambangkan syaraf. 

3) Dinding 

Susunan rotan penjepit pada dinding Betang berorientasi vertikal, seperti 

pada lambang Rajah Cacak dimana garis vertikal menunjukkan kodrat ilahi yaitu 

melambangkan hakikat kuasa Tuhan yang berasal dari atas turun ke bawah. 

Susunan kulit kayu pada dinding Huma Betang berpola horizontal (melintang) 

seperti horizontal yang terdapat pada lambang Rajah Cacak. 

 Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk 

ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis 

vertikal yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan 



202  
 

 
 

berkat Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan 

keluhuran 

4) Atap 

Penampang gording berbentuk segi 8, angka 8 dipercaya sebagai lambang 

kesempurnaan. Tempat sesaji diletakkan di atas pintu ditutupi kain kuning, kuning 

berarti keagungan Tuhan. Balok sloof (bahat) dipilih yang panjang lurus menerus 

tanpa sambungan. Maknanya pemilik rumah dikaruniai umur panjang dan panjang 

rejeki pula. Konstruksi yang digunakan pada Huma Betang adalah ikatan rotan 

dan pasak kayu (sambungan pen). Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, 

melambangkan hubungan manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-

nilai sacral. 

Hal diatas sejalan dengan pernyataan Erliansyah, beliau mengatakan: 

Elemen pembentuk ruangan Huma Betang bukan hanya hasil 

perencanaan arsitektur, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai 

budaya, spiritualitas, dan kearifan lokal masyarakat Dayak. Setiap 

elemen, mulai dari tiang penyangga hingga ukiran pada dinding, 

memiliki fungsi dan makna yang saling melengkapi, menciptakan 

harmoni antara manusia, alam, dan tradisi. (Erliansyah, hasil 

wawancara 2024) 
 

Selain itu, Hansen Bayan juga menambahkan, beliau mengatakan: 

setiap bagian rumah adat ini dirancang dengan 

mempertimbangkan kebutuhan praktis, nilai budaya, dan filosofi 

kehidupan masyarakat Dayak. (Hansen, Hasil Wawancara 2024) 
 

e. Elemen Pengisi Ruang 

Hubungan manusia Dayak dengan tanah/bumi juga dengan 

hutan/pepohonan sangat kuat dan terungkap dalam sistem adat. Terdapat rasa 

terimakasih kepada bumi dan hutan agar tidak kehilangan daya pertumbuhannya 

yang mengakibatkan kerusakan manusia. Hutan, bumi, sungai, dan seluruh 



203  
 

 
 

lingkungannya adalah bagian dari hidup itu sendiri. Sebelum mengambil sesuatu 

dari alam, masyarakat Dayak selalu terlebih dahulu. 

Elemen-elemen pengisi ruang Huma Betang terletak pada bagian Alam 

Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia dengan alam/lingkungan. 

Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat dari material alami 

yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga melambangkan bahwa 

masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu dengan alam dan 

merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang menggunakan metarial 

plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini berarti bahwa masyarakat 

Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan jaman yang mendukung 

kelangsungan hidup. Hal ini sejalan dengan pernyataan bapak Erliansyah, beliau 

mengatakan:  

Pengisi ruang Huma Betang tidak hanya berfungsi secara praktis, tetapi 

juga mencerminkan budaya, tradisi, dan kearifan lokal masyarakat 

Dayak. Elemen-elemen seperti tikar, alat musik, dan ukiran tidak hanya 

menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari tetapi juga sarana untuk 

menjaga identitas dan warisan leluhur. Penyesuaian modern yang terjadi 

tetap menghormati elemen tradisional, sehingga Huma Betang terus 

relevan sebagai simbol kebersamaan dan budaya Dayak. (Erliansyah, 

Hasil Wawancara 2024) 
 

Selain itu, Yansen I Aden juga menambahkan mengenai hal ini. Beliau 

mengatakan: 

Dalam Huma Betang modern, beberapa keluarga mulai menggunakan 
peralatan seperti televisi, kipas angin, atau lampu listrik. Namun, 
elemen tradisional seperti tikar dan keranjang anyaman tetap 
dipertahankan. (Yansen, Hasil Wawancara 2024) 

 

f. Elemen Transisi 

1) Pintu dan Jendela 



204  
 

 
 

Peletakan pintu utama tidak boleh segaris dengan balok sloof lantai karena 

dapat mengakibatkan pengaruh negatif pada penghuni. Menurut kepercayaan 

masyarakat setempat, kalau tidur tidak boleh berada tepat di bawah garis 

bubungan. Syarat khusus ketinggian ambang bawah jendela rumah tradisional 

Dayak Ngaju sebatas pinggang (90-110cm) dari lantai panggung (Syahrozi, 2004) 

agar musuh tidak dapat melihat penghuni dari luar.  

Pintu dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan 

hubungan manusia dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu 

di luar. Pintu dan jendela tidak terlalu besar melambangkan sifat yang 

tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka dari dalam merupakan usaha pencegahan 

terhadap serangan musuh. Terdapat jendela intip yang dahulu digunakan sebagai 

upaya pencegahan terjadinya serangan musuh. Pintu dan jendela melambangkan 

keamanan. 

2) Tangga 

Adat bertamu dalam masyarakat Dayak Ngaju adalah tamu 

menyampaikan maksud kedatangannya sebelum memasuki rumah, yaitu saat 

masih berada di bawah tangga. Bapatah di atas merupakan batas terakhir yang 

boleh dimiliki tamu sebelum memperoleh ijin. Bapatah melambangkan sikap 

terbuka tuan rumah yang akan menerima tamu asalkan disertai dengan maksud 

baik. Tangga berjumlah ganjil untuk membingungkan musuh atau yang berniat 

jahat. 

Tangga terletak pada bagian Alam Bawah dan Tengah, mencerminkan 

hubungan manusia dengan alam dan makhluk hidup lain. Aturan tangga ganjil 

mengandung nilai keamanan dan keselamatan. Angka ganjil berarti juga sesuatu 



205  
 

 
 

yang belum genap, masih ada lanjutanya, artinya masyarakat memiliki harapan 

untuk selalu hidup berkelanjutan tidak berhenti/terputus. Jumlah anak tangga 

ganjil juga dimaksudkan supaya pada hitungan genap kaki sudah memasuki 

rumah dan terhindar dari malapetaka. 

Berdasarkan hal di atas, Bapak Erliansyah juga mengatakan:  

Hanya ada satu atau dua tangga utama yang menghubungkan bagian luar 
rumah Tangga ini melambangkan persatuan, karena digunakan bersama 
oleh seluruh penghuni. Pintu utama biasanya besar, dengan desain 
sederhana, tetapi kokoh. Jendela kecil di beberapa bilik untuk ventilasi 
dan pencahayaan alami. (Erliansyah Hasil Wawancara 2024) 

g. Ragam Hias 

1) Peletakan di atas-luar 

Patung burung liak piau merupakan simbol penguasa alam langit di 

puncak tiang pantar yang tingginya 10-12 m terbuat dari kayu ulin (Syahrozi, 

2004). Tiang pantar juga dianggap sebagai jalan ke surga dan lambang 

kepemimpinan dari leluhur. surga dan bukti telah di -tiwah. Di puncak sandung 

kaki empat terdapat patung burung piak liau yang merupakan lambang 

kelengkapan kehidupan arwah. Sapundu merupakan tempat menambatkan hewan 

kurban saat upacara ritual. Aturan untuk penambatan hewan adalah patung 

berwujud laki-laki untuk menambatkan hewan kurban betina dan sebaliknya.  

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas, mencerminkan hubungan 

dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan keindahan hanya 

ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena merupakan 

penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah meninggal. 

Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena 

menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta 



206  
 

 
 

harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada 

ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi, 

mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos, 

juga memperlihatkan arah orientasi magis. 

2) Peletakan di atas-dalam 

Ukiran Asun Bulan memiliki makna tuan rumah harus ramah terhadap 

orang yang bertamu. Ukiran Tambarirang Maning Singkap Langit 

mernggambarkan satwa berkaki empat diletakkan di atas ambang pintu agar 

hatuen tidak mengganggu penghuni. Ukiran yang terdapat pada langit-langit 

sebelah dalam berupa ukiran benda langit, ukiran berbentuk tanaman, dan ukiran 

berbentuk manusia. Ukiran berbentuk tanaman menceritakan tentang asal mula 

padi. Menurut masyarakat Dayak beras adalah sarana komunikasi antara manusia 

dengan Penguasa Langit (Utami & Laksmi, 2016). Warna - warna yang digunakan 

pada ukiran atap Huma Betang didominasi oleh kuning dan hitam. Kuning 

memiliki makna kekayaan, keluhuran, dan keagungan Tuhan. Hitam memiliki arti 

penangkis bahaya atau celaka   

Ragam hias ini terletak pada bagian Alam Atas di dalam rumah sehingga 

mencerminkan hubungan antara manusia dengan Tuhan yang diwujudkan dengan 

penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan terhadap sesama. Penghormatan 

terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk benda langit menceritakan 

tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan simbol yang 

mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada manusia. 

Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan untuk 



207  
 

 
 

menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga 

ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat. 

Berdasarkan hal di atas, bapak Erliansyah sejalan dengan pernyataan 

tersebut, beliau mengatakan: 

Ragam hias dan dekorasi Huma Betang bukan sekadar estetika, 

tetapi juga cerminan identitas, kepercayaan, dan filosofi 

masyarakat Dayak. Melalui ukiran, warna, dan simbol, Huma 

Betang menyampaikan pesan tentang hubungan manusia dengan 

alam, spiritualitas, dan pentingnya kebersamaan. Meskipun ada 

adaptasi modern, elemen dekorasi tradisional tetap menjadi 

bagian yang tak terpisahkan dari rumah adat ini.(Erliansyah, Hasil 

Wawancara 2024) 
 

Selain itu, ibu Rusella juga menyatakan pendapat yang sama dan 

menjelaskan pendapat tersebut, beliau mengatakan: 

 Motif-motif flora dan fauna mencerminkan kehidupan masyarakat 
Dayak yang sangat bergantung pada alam. Banyak ragam hias 
yang digunakan sebagai simbol perlindungan terhadap roh jahat 
atau sebagai penghormatan kepada leluhur. Pola geometris dan 
simetris menunjukkan nilai kebersamaan dan harmoni dalam 
masyarakat Dayak. Rusella, Hasil Wawancara 2024) 

 

4.4 Pembahasan  

Huma Betang tidak hanya merupakan bangunan fisik, tetapi juga menyimpan 

makna yang sangat mendalam dalam setiap simbol, ornamen, dan arsitekturnya. 

Namun, beliau menyayangkan bahwa banyak generasi muda saat ini yang kurang 

memahami atau bahkan tidak mengetahui makna dari simbol-simbol ini, yang 

menyebabkan erosi budaya secara perlahan. Oleh karena itu pentingnya mengetahui 

makna yang ada pada Huma Betang sebagai karakter masyarakat suku Dayak Pada 

bagian ini paparan akan difokuskan pada analisis terhadap seluruh kegiatan yang 



208  
 

 
 

menjadi fokus penelitian. Analisis dilakukan dengan membandingkan antara hasil 

wawancara dan data sekunder dengan teori, konsep dan rujukan penelitian terdahulu. 

4.4.1 Struktur Arsitektur Huma Betang Berfungsi Dalam Membahasakan 

Karakter Komunikasi Budaya Suku Dayak Di Era Modernisasi 

Ferdinand de Saussure, sebagai pionir dalam studi linguistik dan penggagas teori 

strukturalisme, memperkenalkan konsep bahwa bahasa adalah sistem tanda yang 

terdiri dari hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified). 

Strukturalisme, yang menjadi dasar dari konsep ini, menekankan bahwa makna 

dibangun melalui struktur dan hubungan antara elemen-elemen dalam suatu sistem. 

Culler (Culler, 2005) dalam The Pursuit of Signs menegaskan bahwa pendekatan 

strukturalisme ini memberikan kerangka untuk menganalisis bagaimana elemen-

elemen budaya diatur dalam pola-pola yang membentuk makna kolektif dalam 

masyarakat. 

Ketika teori ini diterapkan dalam analisis arsitektur Huma Betang, kita dapat 

melihat bagaimana setiap elemen, seperti ornamen dan ukiran, diatur dalam struktur 

tertentu yang menyampaikan nilai-nilai budaya Dayak. Analisis semiotik Charles 

Sanders Peirce melengkapi pendekatan strukturalisme ini dengan konsep triadik yang 

mencakup interpretant sebagai komponen penting dalam memahami bagaimana 

makna-makna ini diterima dan diinterpretasikan oleh masyarakat. Cobley (Cobley, 

2010) dalam The Routledge Companion to Semiotics menyatakan bahwa kombinasi 

antara pendekatan Saussure dan Peirce memungkinkan analisis yang lebih mendalam 

tentang bagaimana tanda-tanda tidak hanya membentuk komunikasi, tetapi juga 

membangun dan mempertahankan ideologi budaya. 



209  
 

 
 

Melalui petanda (signified) makna Huma Betang bisa kita ketahui dari berbagai 

bagian yang ada pada Huma betang. Seperti dalam penentuan arah mata angin, Huma 

Betang menghadap Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat 

Dayak. Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan 

magis terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Arah timur merupakan arah 

matahari terbit yang melambangkan sumber kehidupan, semangat kerja keras. 

Selanjutnya dalam bentuk bangunan, Struktur rumah Betang mencerminkan 

pembagian alam. Bagian atap menggambarkan Alam Atas yang sakral dan 

melambangkan hubungan manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang 

memusat ke atas mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di 

Alam Atas. Atap juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang 

menudungi bumi. Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari kepala. 

Bagian badan rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat sehari-hari 

menggambarkan Alam Tengah yang netral dan melambangkan hubungan antar 

manusia. Bagian kolong menggambarkan Dunia Bawah yang menunjukkan bumi 

yang merupakan tempat tempat yang memberikan hasil & tempat yang fana. 

Keterkaitan antara struktur-struktur rumah Betang mencerminkan nilai gotong 

royong. Untuk mendirikan rumah Betang yang berukuran besar seperti ini maka 

masyarakat bergotong royong dengan rasa solidaritas yang tinggi, sehingga 

menimbulkan semangat rasa kerja sama dengan gembira dan tidak jenuh bekerja. 

Bentuk rumah memanjang dengan beberapa bilik dan satu buah ruang tengah 

menunjukkan nilai perdamaian, masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan. 

Selanjutnya, Organisasi Ruang, Organisasi ruangan utama (balai parung dan 

bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan keseimbangan dan harmoni. Ruang 



210  
 

 
 

paling sakral (balai parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah 

menandakan bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas. 

Nilai pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan 

tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta musyawarah. Nilai 

kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang luas dan terbuka apa 

adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar dan ruang tengah 

menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat hidup berdampingan 

dalam satu atap.  

Selanjutnya, Elemen pembentuk ruangan yaitu terdiri dari lantai, tiang, dinding 

dan atap. Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan 

dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan hewan, 

dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut, terdapat 

aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai pengurus 

lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan usaha untuk 

tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap mencari Tuhan 

dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar pusu yang merupakan 

salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak Ngaju, melambangkan 

keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. Dalam analogi tubuh 

manusia menurut lambang batang garing, lantai melambangkan kaki. Tiang agung 

merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang dari 

kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang, keturunan 

yang banyak, dihormati, serta berwibawa.  

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk 

ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis vertikal 



211  
 

 
 

yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan berkat 

Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan keluhuran. 

Atap atau Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, melambangkan hubungan 

manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-nilai sakral. 

Selanjutnya, elemen pengisi ruang. Elemen-elemen pengisi ruang Huma 

Betang terletak pada bagian Alam Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia 

dengan alam/lingkungan. Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat 

dari material alami yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga 

melambangkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu 

dengan alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang 

menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini berarti 

bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan jaman yang 

mendukung kelangsungan hidup. 

Selanjutnya, Elemen Transisi yang terdiri dari pintu, jendela dan tangga. Pintu 

dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan hubungan manusia 

dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu di luar. Pintu dan jendela 

tidak terlalu besar melambangkan sifat yang tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka 

dari dalam merupakan usaha pencegahan terhadap serangan musuh. Terdapat jendela 

intip yang dahulu digunakan sebagai upaya pencegahan terjadinya serangan musuh. 

Pintu dan jendela melambangkan keamanan. Tangga berjumlah ganjil untuk 

membingungkan musuh atau yang berniat jahat.  

Terakhir, Ragam Hias yaitu Ragam hias terletak pada bagian Alam Atas, 

mencerminkan hubungan dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan 

keindahan hanya ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena 



212  
 

 
 

merupakan penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah 

meninggal. Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena 

menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta 

harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada 

ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi, 

mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos, juga 

memperlihatkan arah orientasi magis. Ragam hias yang terletak pada bagian Alam 

Atas di dalam rumah sehingga mencerminkan hubungan antara manusia dengan 

Tuhan yang diwujudkan dengan penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan 

terhadap sesama. Penghormatan terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk 

benda langit menceritakan tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan 

simbol yang mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada 

manusia. Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan 

untuk menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga 

ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat. 

Berdasarkan data di atas dapat dibuktikan bahwa terdapat makna yang 

menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak yang menanamkan hidup bersama 

dan mencintai alam seperti pada ornament bentuk ruangan, ragam hias dan elemen 

pembentuk ruangan. Secara tidak langsung melalui Huma Betang karakter 

masyarakat Dayak bisa kita ketahui bahwa mereka masyarakat yang sangat 

menghormati kepada sesama dan lingkungan atau alam. Namun tidak hanya sebatas 

itu perlunya strukturalisme dinamis yang dikemukakan oleh penulis juga harus 

dijelaskan disini, bahwa penafsiran bisa saja berubah sesuai dengan zaman. Seperti 

halnya pada perabotan Huma Betang yang sekarang mulai mengikuti modernisasi 



213  
 

 
 

tentunya tidak ada yang tahu bagaimana makna yang ada pada perabotan tersebut. 

Dengan adanya semiotika dinamis makna tersebut bisa diketahui bahwa masyarakat 

yang menggunakan perabotan dari bahan plastic yang awalnya hanya menggunakan 

dari kayu dan alam menandakan bahwa masyarakat Dayak terbuka dengan 

modernisasi atau dengan perkembangan zaman agar mereka bisa bertahan hidup.  

Selain itu, penggunaaan listrik dan lampu juga tidak ada makna yang bisa 

ditafsirkan melalui orang-orang terdahulu. Dengan adanya strukturalisme dinamis 

yang dikemukakan penulis, penggunaan lampu bisa ditafsirkan yaitu bahwa 

masyarakat Dayak juga sangat terbuka dengan modernisasi. Hal ini tentunya 

dilakukan untuk keberlangsungan masyarakat Dayak untuk hidup. 

Strukturalisme dinamis juga bisa memanfaatkan makna yang ada pada Huma 

Betang sebagai konflik sosial. Seperti pada ornamen atau bentuk bangunan yang 

menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak selalu hidup berdampingan jika hal 

tersebut bisa diaplikasikan dalam kehidupan sekarang di era modernisasi tentunya 

makna yang ada pada Huma Betang bisa mencegah konflik sosial bukan hanya itu 

dalam kehidupan sosial makna huma betang berbeda di era modernisasi.  Dulu, Huma 

betang adalah pusat interaksi sosial. Setiap keluarga saling membantu, berbagi 

tanggung jawab, dan bekerja sama untuk menjaga harmoni dalam komunitas 

kecilyangtertutup. Sekarang huma betang bergeser menjadi simbol harmoni dan 

toleransi dalam masyarakat yang lebih luas dan kompleks. Nilai kebersamaan 

diterapkan dalam kehidupan perkotaan, organisasi, atau institusi yang multikultural.  

Oleh karena itu perlunya kita memahami Huma Betang secara mendalam 

melalui strukturalisme dinamisme yaitu kita tidak boleh berhenti pada penafsiran 

orang yang membuat tanda saja tetapi harus berlanjut pada penyesusian terhadap 



214  
 

 
 

zaman. Dapat disimpulkan bahwa melalui teori Ferdinand de Saussure dan 

strukturalisme dinamisme melalui Huma Betang masyarakat Dayak merupakan 

masyarakat yang sangat menghormati tuhan, alam dan sesama manusia. Selain itu 

masyarakat Dayak juga tidak tertutup terhadap perkembangan zaman, mereka hidup 

berdampingan dengan perkembangan zaman di era sekarang.   

Namun disamping itu, melalui Huma Betang dengan pendekatan membuktikan 

bahwa masyarakat suku Dayak mampu membahasakan hubungan mereka dengan 

tuhan, alam dan manusia menjadi sebuah mahakarya yang bernama huma betang dan 

huma betang merupakan hasil atau produksi tertinggi dari masyarakat suku Dayak 

yang bisa dikatakan bahwa huma betang merupakan identitas atau karakter 

masyarakat suku Dayak itu sendiri. Hal ini membuktikan bahwa linguistic atau 

strukturalisme yang ditawarkan oleh Ferdinand de Saussure justru bisa berkembang 

dengan adanya huma betang. 

 

4.4.2 Simbol-Simbol Huma Betang Dalam Mewujudkan Karakter Komunikasi 

Budaya Suku Dayak Di Era Modernisasi 

Dengan menggunakan pendekatan Peirce, kita dapat lebih mendalam dalam 

memahami bagaimana setiap elemen dalam Huma Betang berinteraksi untuk 

menciptakan makna yang kompleks dan berlapis. Misalnya, ornamen pada Huma 

Betang tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi, tetapi juga sebagai tanda yang 

menghubungkan identitas suku Dayak dengan simbol-simbol spiritual dan sosial yang 

telah diwariskan dari generasi ke generasi. Chandler (Chandler, 2022) dalam 

Semiotics: The Basics menegaskan bahwa pemahaman mendalam tentang 



215  
 

 
 

interpretant memungkinkan analisis tentang bagaimana makna-makna ini diterima, 

ditafsirkan, dan bahkan diubah oleh generasi baru. 

Pendekatan semiotik Peirce, jika digunakan bersama dengan strukturalisme 

Saussure, memberikan kerangka Teoretis yang kuat untuk menganalisis Huma Betang 

sebagai teks budaya yang kaya akan makna. Ini juga memperkuat analisis dalam The 

Media Student's Book, yang menunjukkan bahwa tanda-tanda dalam budaya tidak 

hanya membentuk komunikasi tetapi juga membentuk identitas dan ideologi yang 

mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini akan menggabungkan pendekatan 

strukturalisme dan semiotik Peirce untuk memberikan analisis yang lebih 

komprehensif tentang peran Huma Betang dalam mempertahankan dan 

mentransmisikan nilai-nilai budaya Dayak di era modernisasi. 

Namun disamping itu, melalui Huma Betang dengan pendekatan membuktikan 

bahwa masyarakat suku Dayak mampu membahasakan hubungan mereka dengan 

tuhan, alam dan manusia menjadi sebuah mahakarya yang bernama huma betang dan 

huma betang merupakan hasil atau produksi tertinggi dari masyarakat suku Dayak 

yang bisa dikatakan bahwa huma betang merupakan identitas atau karakter 

masyarakat suku Dayak itu sendiri 

Melalui pendekatan pierce makna Huma Betang bisa kita ketahui dari berbagai 

bagian yang ada pada Huma betang. Seperti dalam penentuan arah mata angin, Huma 

Betang menghadap Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat 

Dayak. Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan 

magis terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Arah timur merupakan arah 

matahari terbit yang melambangkan sumber kehidupan, semangat kerja keras. 

Selanjutnya dalam bentuk bangunan, Struktur rumah Betang mencerminkan 



216  
 

 
 

pembagian alam. Bagian atap menggambarkan Alam Atas yang sakral dan 

melambangkan hubungan manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang 

memusat ke atas mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di 

Alam Atas. Atap juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang 

menudungi bumi. Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari kepala. 

Bagian badan rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat sehari-hari 

menggambarkan Alam Tengah yang netral dan melambangkan hubungan antar 

manusia. Bagian kolong menggambarkan Dunia Bawah yang menunjukkan bumi 

yang merupakan tempat tempat yang memberikan hasil & tempat yang fana. 

Keterkaitan antara struktur-struktur rumah Betang mencerminkan nilai gotong 

royong. Untuk mendirikan rumah Betang yang berukuran besar seperti ini maka 

masyarakat bergotong royong dengan rasa solidaritas yang tinggi, sehingga 

menimbulkan semangat rasa kerja sama dengan gembira dan tidak jenuh bekerja. 

Bentuk rumah memanjang dengan beberapa bilik dan satu buah ruang tengah 

menunjukkan nilai perdamaian, masyarakat bisa hidup harmonis dan berdampingan. 

Selanjutnya, Organisasi Ruang, Organisasi ruangan utama (balai parung dan 

bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan keseimbangan dan harmoni. Ruang 

paling sakral (balai parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah 

menandakan bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas. 

Nilai pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan 

tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta musyawarah. Nilai 

kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang luas dan terbuka apa 

adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar dan ruang tengah 



217  
 

 
 

menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat hidup berdampingan 

dalam satu atap.  

Selanjutnya, Elemen pembentuk ruangan yaitu terdiri dari lantai, tiang, dinding 

dan atap. Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan 

dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan hewan, 

dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut, terdapat 

aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai pengurus 

lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan usaha untuk 

tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap mencari Tuhan 

dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar pusu yang merupakan 

salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak Ngaju, melambangkan 

keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. Dalam analogi tubuh 

manusia menurut lambang batang garing, lantai melambangkan kaki. Tiang agung 

merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang dari 

kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang, keturunan 

yang banyak, dihormati, serta berwibawa.  

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk 

ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis vertikal 

yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan berkat 

Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan keluhuran. 

Atap atau Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, melambangkan hubungan 

manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-nilai sakral. 

Selanjutnya, elemen pengisi ruang. Elemen-elemen pengisi ruang Huma 

Betang terletak pada bagian Alam Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia 



218  
 

 
 

dengan alam/lingkungan. Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat 

dari material alami yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga 

melambangkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu 

dengan alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang 

menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini berarti 

bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan jaman yang 

mendukung kelangsungan hidup. 

Selanjutnya, Elemen Transisi yang terdiri dari pintu, jendela dan tangga. Pintu 

dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan hubungan manusia 

dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu di luar. Pintu dan jendela 

tidak terlalu besar melambangkan sifat yang tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka 

dari dalam merupakan usaha pencegahan terhadap serangan musuh. Terdapat jendela 

intip yang dahulu digunakan sebagai upaya pencegahan terjadinya serangan musuh. 

Pintu dan jendela melambangkan keamanan. Tangga berjumlah ganjil untuk 

membingungkan musuh atau yang berniat jahat.  

Terakhir, Ragam Hias yaitu Ragam hias terletak pada bagian Alam Atas, 

mencerminkan hubungan dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan 

keindahan hanya ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena 

merupakan penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah 

meninggal. Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena 

menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta 

harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada 

ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi, 

mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos, juga 



219  
 

 
 

memperlihatkan arah orientasi magis. Ragam hias yang terletak pada bagian Alam 

Atas di dalam rumah sehingga mencerminkan hubungan antara manusia dengan 

Tuhan yang diwujudkan dengan penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan 

terhadap sesama. Penghormatan terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk 

benda langit menceritakan tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan 

simbol yang mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada 

manusia. Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan 

untuk menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga 

ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat. 

Berdasarkan data di atas dapat dibuktikan bahwa terdapat makna yang 

menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak yang menanamkan hidup bersama 

dan mencintai alam seperti pada ornament bentuk ruangan, ragam hias dan elemen 

pembentuk ruangan. Secara tidak langsung melalui Huma Betang karakter 

masyarakat Dayak bisa kita ketahui bahwa mereka masyarakat yang sangat 

menghormati kepada sesama dan lingkungan atau alam. Namun tidak hanya sebatas 

itu perlunya strukturalisme dinamis yang dikemukakan oleh penulis juga harus 

dijelaskan disini, bahwa penafsiran bisa saja berubah sesuai dengan zaman. Seperti 

halnya pada perabotan Huma Betang yang sekarang mulai mengikuti modernisasi 

tentunya tidak ada yang tahu bagaimana makna yang ada pada perabotan tersebut. 

Dengan adanya semiotika dinamis makna tersebut bisa diketahui bahwa masyarakat 

yang menggunakan perabotan dari bahan plastic yang awalnya hanya menggunakan 

dari kayu dan alam menandakan bahwa masyarakat Dayak terbuka dengan 

modernisasi atau dengan perkembangan zaman agar mereka bisa bertahan hidup.  



220  
 

 
 

Selain itu, penggunaaan listrik dan lampu juga tidak ada makna yang bisa 

ditafsirkan melalui orang-orang terdahulu. Dengan adanya strukturalisme dinamis 

yang dikemukakan penulis, penggunaan lampu bisa ditafsirkan yaitu bahwa 

masyarakat Dayak juga sangat terbuka dengan modernisasi. Hal ini tentunya 

dilakukan untuk keberlangsungan masyarakat Dayak untuk hidup. 

Strukturalisme dinamis juga bisa memanfaatkan makna yang ada pada Huma 

Betang sebagai konflik sosial. Seperti pada ornamen atau bentuk bangunan yang 

menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak selalu hidup berdampingan jika hal 

tersebut bisa diaplikasikan dalam kehidupan sekarang di era modernisasi tentunya 

makna yang ada pada Huma Betang bisa mencegah konflik sosial bukan hanya itu 

dalam kehidupan sosial makna huma betang berbeda di era modernisasi.  Dulu, Huma 

betang adalah pusat interaksi sosial. Setiap keluarga saling membantu, berbagi 

tanggung jawab, dan bekerja sama untuk menjaga harmoni dalam komunitas 

kecilyangtertutup. Sekarang huma betang bergeser menjadi simbol harmoni dan 

toleransi dalam masyarakat yang lebih luas dan kompleks. Nilai kebersamaan 

diterapkan dalam kehidupan perkotaan, organisasi, atau institusi yang multikultural. 

Selain itu, sekarang Huma betang menjadi simbol filosofi hidup masyarakat 

Dayak, yaitu kepatutan, kebersamaan, dan harmoni. Nilai toleransi dan gotong-

royong masih dijaga, tetapi lebih diadaptasi dalam kehidupan modern dan konteks 

perkotaan. Berkaitan dengan struktur bangunan Huma Betang tidak lagi digunakan 

untuk perlindungan fisik, tetapi lebih sebagai pusat kegiatan budaya, perayaan adat, 

atau acara komunitas. Banyak huma betang yang dibangun ulang dengan bahan 

modern atau disesuaikan dengan kebutuhan zaman sekarang.  



221  
 

 
 

Dapat disimpulkan Huma betang di masa lalu memiliki peran praktis dalam 

kehidupan masyarakat Dayak sehari-hari sebagai tempat tinggal dan simbol 

komunitas. Sementara itu, di masa kini, huma betang lebih banyak memiliki makna 

simbolis sebagai identitas budaya dan cerminan nilai-nilai kehidupan bersama yang 

masih relevan di era modern. Oleh karena itu sangatlah penting kita mengetahui 

simbol-simbol yang ada pada Huma Betang yaitu melalui teori Piers dan 

strukturalisme dinamis. Pentingnya mengetahui makna sesuai dengen perkembangan 

zaman dan tidak berhenti kepada orang yang membuat tanda berfungsi sebagai bahwa 

Huma betang tidak hanya sebatas bangunan fisik yang mempunyai makna filosofis 

tetapi juga berguna terhadap kehidupan di era modernisasi seperti sekarang. 

4.4.3 Pentingnya Interpretasi Denotasi Dan Konotasi Simbol-Simbol, Artefak, 

Ukiran, Dan Relif Pada Huma Betang Dalam Memahami Karakter 

Komunikasi Suku Dayak Di Era Modernisasi  

Selain Saussure dan Peirce, pemikiran Roland Barthes juga memberikan 

kontribusi penting dalam memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya, termasuk 

arsitektur, berfungsi tidak hanya sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai 

pembentuk ideologi. Barthes, dalam karya-karyanya, seperti yang dibahas oleh 

Branston dan Stafford (Branston & Stafford, 2010) dalam The Media Student's Book, 

mengembangkan konsep bahwa setiap tanda dalam budaya membawa lapisan makna, 

atau yang ia sebut sebagai "denotasi" dan "konotasi". Denotasi mengacu pada makna 

langsung atau literal dari sebuah tanda, sementara konotasi merujuk pada makna 

tambahan atau tersirat yang muncul dari interpretasi budaya. Barthes (Barthes, 1986) 

dalam Mythologies menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam budaya sering kali 



222  
 

 
 

beroperasi pada level konotasi untuk membentuk mitos yang diterima secara luas 

tanpa dipertanyakan. 

Secara Konotasi makna Huma Betang bisa kita ketahui dari berbagai bagian 

yang ada pada Huma betang. Seperti dalam penentuan arah mata angin, Huma Betang 

menghadap Arah timur, gunung, dan sungai merupakan acuan masyarakat Dayak. 

Arah timur diyakini sebagai arah yang sakral dan dipercaya memiliki kekuatan magis 

terbaik karena merupakan arah matahari terbit. Arah timur merupakan arah matahari 

terbit yang melambangkan sumber kehidupan, semangat kerja keras. Selanjutnya 

dalam bentuk bangunan, Struktur rumah Betang mencerminkan pembagian alam. 

Bagian atap menggambarkan Alam Atas yang sakral dan melambangkan hubungan 

manusia dengan Ranying Hatalla. Bentukkan atap yang memusat ke atas 

mencerminkan keilahian Tuhan yang berada di tempat tertinggi di Alam Atas. Atap 

juga merupakan simbol dari perlindungan, seperti langit yang menudungi bumi. 

Dalam analogi batang garing, atap merupakan lambang dari kepala. Bagian badan 

rumah dimana terjadi aktifitas-aktifitas masyarakat sehari-hari menggambarkan Alam 

Tengah yang netral dan melambangkan hubungan antar manusia. Bagian kolong 

menggambarkan Dunia Bawah yang menunjukkan bumi yang merupakan tempat 

tempat yang memberikan hasil & tempat yang fana. Keterkaitan antara struktur-

struktur rumah Betang mencerminkan nilai gotong royong. Untuk mendirikan rumah 

Betang yang berukuran besar seperti ini maka masyarakat bergotong royong dengan 

rasa solidaritas yang tinggi, sehingga menimbulkan semangat rasa kerja sama dengan 

gembira dan tidak jenuh bekerja. Bentuk rumah memanjang dengan beberapa bilik 

dan satu buah ruang tengah menunjukkan nilai perdamaian, masyarakat bisa hidup 

harmonis dan berdampingan. 



223  
 

 
 

Selanjutnya, Organisasi Ruang, Organisasi ruangan utama (balai parung dan 

bilik) berbentuk simetris yang mencerminkan keseimbangan dan harmoni. Ruang 

paling sakral (balai parung) berada pada pusatnya yaitu di tengah - tengah rumah 

menandakan bahwa masyarakat Dayak menjunjung tinggi nilai-nilai religiusitas. 

Nilai pengayoman dan perlindungan terlihat pada ruang tengah yang merupakan 

tempat forum-forum pertemuan dilaksanakan, upacara adat, serta musyawarah. Nilai 

kejujuran dan sifat terbuka terlihat pada ruang tengah yang luas dan terbuka apa 

adanya. Panjangnya rumah Betang dengan beberapa kamar dan ruang tengah 

menunjukkan nilai perdamaian dimana seluruh penghuni dapat hidup berdampingan 

dalam satu atap.  

Selanjutnya, Elemen pembentuk ruangan yaitu terdiri dari lantai, tiang, dinding 

dan atap. Lantai terletak di antara bagian Alam Bawah dan Tengah, melambangkan 

dunia tempat manusia hidup dan berinteraksi dengan sesama manusia, dengan hewan, 

dan dengan tumbuh-tumbuhan (alam) sekitar. Dalam hubungan tersebut, terdapat 

aturan norma kesopanan belom bahadat dan manusia bertindak sebagai pengurus 

lingkungan tersebut. Susunan papan kayu ulin vertikal melambangkan usaha untuk 

tumbuh dari bawah kemanusiaan (kodrat manusia) yang dituntut tetap mencari Tuhan 

dari tempatnya berada sekarang. Pada beberapa area diberi tikar pusu yang merupakan 

salah satu bentuk kerajinan tangan masyarakat Dayak Ngaju, melambangkan 

keselarasan dengan alam, kesederhanaan, dan kerja keras. Dalam analogi tubuh 

manusia menurut lambang batang garing, lantai melambangkan kaki. Tiang agung 

merupakan elemen yang harus ada dalam rumah merupakan lambang dari 

kesempurnaan hidup. Tiang ini melambangkan harapan atas umur panjang, keturunan 

yang banyak, dihormati, serta berwibawa.  



224  
 

 
 

Dinding terletak pada bagian Alam Tengah. Susunan dinding membentuk 

ruangan dimana di dalamnya masyarakat melakukan aktivitas manusia. Garis vertikal 

yang dari atas turun ke bawah melambangkan kodrat ilahi yaitu kuasa dan berkat 

Tuhan yang turun ke bawah. Sedangkan garis horizontal melambangkan keluhuran. 

Atap atau Langit-langit terletak pada bagian Alam Atas, melambangkan hubungan 

manusia dengan Tuhan, sehingga mengandung nilai-nilai sakral. 

Selanjutnya, elemen pengisi ruang. Elemen-elemen pengisi ruang Huma 

Betang terletak pada bagian Alam Tengah, merupakan cerminan hubungan manusia 

dengan alam/lingkungan. Elemen - elemen pengisi ruang pada Huma Betang terbuat 

dari material alami yaitu kayu tanpa diberi finishing. Material yang alami juga 

melambangkan bahwa masyarakat Dayak Ngaju mengusahakan untuk tetap menyatu 

dengan alam dan merawatnya. Perabot pada rumah Huma Betang sekarang 

menggunakan metarial plastik sesuai dengan perkembangan teknologi, ini berarti 

bahwa masyarakat Dayak tetap terbuka juga terhadap perkembangan jaman yang 

mendukung kelangsungan hidup. 

Selanjutnya, Elemen Transisi yang terdiri dari pintu, jendela dan tangga. Pintu 

dan jendela terletak pada bagian Alam Tengah mencerminkan hubungan manusia 

dengan sesama, yaitu antara penghuni di dalam dengan tamu di luar. Pintu dan jendela 

tidak terlalu besar melambangkan sifat yang tertutup/private. Pintu hanya bisa dibuka 

dari dalam merupakan usaha pencegahan terhadap serangan musuh. Terdapat jendela 

intip yang dahulu digunakan sebagai upaya pencegahan terjadinya serangan musuh. 

Pintu dan jendela melambangkan keamanan. Tangga berjumlah ganjil untuk 

membingungkan musuh atau yang berniat jahat.  



225  
 

 
 

Terakhir, Ragam Hias yaitu Ragam hias terletak pada bagian Alam Atas, 

mencerminkan hubungan dengan Tuhan dan lewu liau (surga). Kemewahan dan 

keindahan hanya ditampilkan pada bangunan tertentu untuk ritual (sandung) karena 

merupakan penghormatan terakhir dari orang yang hidup untuk keluarga yag telah 

meninggal. Bangunan sarana ritual dan kematian diberi warna-warna cerah karena 

menggambarkan kehidupan yang cerah, lengkap, dan penuh kemewahan, serta 

harapan setiap masyarakat Dayak setelah meninggal. Hal ini berarti bahwa pada 

ragam hias tradisional mencerminkan gambaran duniawi yang bercitra surgawi, 

mempersatukan poros dunia, hubungan antara makrokosmos dan mikrokosmos, juga 

memperlihatkan arah orientasi magis. Ragam hias yang terletak pada bagian Alam 

Atas di dalam rumah sehingga mencerminkan hubungan antara manusia dengan 

Tuhan yang diwujudkan dengan penghormatan atas ciptaan Tuhan dan perlakuan 

terhadap sesama. Penghormatan terhadap ciptaan Tuhan terlihat dari ukiran berbentuk 

benda langit menceritakan tentang alam semesta. Ukiran asal mula padi merupakan 

simbol yang mengingatkan bahwa Tuhan mencurahkan berkat dari atas kepada 

manusia. Warna-warna yang digunakan pada ukiran di atas pintu masuk dimaksudkan 

untuk menolak malapetaka menunjukkan keagungan kepada Tuhan. Terdapat juga 

ukiran yang dimaksudkan untuk menolak roh jahat. 

 

Berdasarkan data di atas dapat dibuktikan bahwa terdapat makna yang 

menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak yang menanamkan hidup bersama 

dan mencintai alam seperti pada ornament bentuk ruangan, ragam hias dan elemen 

pembentuk ruangan. Secara tidak langsung melalui Huma Betang karakter 

masyarakat Dayak bisa kita ketahui bahwa mereka masyarakat yang sangat 



226  
 

 
 

menghormati kepada sesama dan lingkungan atau alam. Namun tidak hanya sebatas 

itu perlunya strukturalisme dinamis yang dikemukakan oleh penulis juga harus 

dijelaskan disini, bahwa penafsiran bisa saja berubah sesuai dengan zaman. Seperti 

halnya pada perabotan Huma Betang yang sekarang mulai mengikuti modernisasi 

tentunya tidak ada yang tahu bagaimana makna yang ada pada perabotan tersebut. 

Dengan adanya strukturalisme dinamisme makna tersebut bisa diketahui bahwa 

masyarakat yang menggunakan perabotan dari bahan plastic yang awalnya hanya 

menggunakan dari kayu dan alam menandakan bahwa masyarakat Dayak terbuka 

dengan modernisasi atau dengan perkembangan zaman agar mereka bisa bertahan 

hidup.  

Selain itu, penggunaaan listrik dan lampu juga tidak ada makna yang bisa 

ditafsirkan melalui orang-orang terdahulu. Dengan adanya strukturalisme dinamis 

yang dikemukakan penulis, penggunaan lampu bisa ditafsirkan yaitu bahwa 

masyarakat Dayak juga sangat terbuka dengan modernisasi. Hal ini tentunya 

dilakukan untuk keberlangsungan masyarakat Dayak untuk hidup. 

Strukturalisme dinamis juga bisa memanfaatkan makna yang ada pada Huma 

Betang sebagai konflik sosial. Seperti pada ornamen atau bentuk bangunan yang 

menggambarkan bahwa masyarakat suku Dayak selalu hidup berdampingan jika hal 

tersebut bisa diaplikasikan dalam kehidupan sekarang di era modernisasi tentunya 

makna yang ada pada Huma Betang bisa mencegah konflik sosial bukan hanya itu 

dalam kehidupan sosial makna huma betang berbeda di era modernisasi.  Dulu, Huma 

betang adalah pusat interaksi sosial. Setiap keluarga saling membantu, berbagi 

tanggung jawab, dan bekerja sama untuk menjaga harmoni dalam komunitas 

kecilyangtertutup. Sekarang huma betang bergeser menjadi simbol harmoni dan 



227  
 

 
 

toleransi dalam masyarakat yang lebih luas dan kompleks. Nilai kebersamaan 

diterapkan dalam kehidupan perkotaan, organisasi, atau institusi yang multikultural. 

Dahulu, makna huma betang lebih konkret, terkait langsung dengan fungsi fisik dan 

komunal sebagai tempat tinggal bersama dan pusat aktivitas masyarakat. Sekarang 

maknanya lebih abstrak, menjadi simbol nilai-nilai kehidupan seperti persatuan, 

toleransi, dan identitas budaya. Huma betang tetap relevan sebagai sumber inspirasi 

nilai-nilai sosial, meskipun perannya dalam kehidupan sehari-hari sudah berubah. 

Oleh karena itu sangatlah penting kita mengetahui simbol-simbol yang ada pada 

Huma Betang yaitu melalui teori konotasi denotasi dan strukturalisme dinamis. 

Pentingnya mengetahui makna sesuai dengen perkembangan zaman dan tidak 

berhenti kepada orang yang membuat tanda berfungsi sebagai bahwa Huma betang 

tidak hanya sebatas bangunan fisik yang mempunyai makna filosofis tetapi juga 

berguna terhadap kehidupan di era modernisasi seperti sekarang. 

Setelah melalui pemahaman konotasi dapat dipahami mitos pada huma betang  

bahwa masyarakat suku Dayak mampu membahasakan hubungan mereka dengan 

tuhan, alam dan manusia menjadi sebuah mahakarya yang bernama huma betang dan 

huma betang merupakan hasil atau produksi tertinggi dari masyarakat suku Dayak 

yang bisa dikatakan bahwa huma betang merupakan identitas atau karakter 

masyarakat suku Dayak itu sendiri.  

 

 

 

 

 



228  
 

 
 

BAB V 

SIMPULAN DAN SARAN 

5.1 Simpulan 

Merujuk pada hasil wawancara dan analisis yang telah dilakukan, maka simpulan 

dari penelitian ini adalah: 

1. Memahami Huma Betang secara mendalam melalui strukturalisme dinamisme yaitu 

kita tidak boleh berhenti pada penafsiran orang yang membuat tanda saja tetapi harus 

berlanjut pada penyesusian terhadap zaman. Dapat disimpulkan bahwa melalui teori 

Ferdinand de Saussure dan strukturalisme dinamisme melalui Huma Betang 

masyarakat Dayak merupakan masyarakat yang sangat menghormati tuhan, alam dan 

sesama manusia. Selain itu masyarakat Dayak juga tidak tertutup terhadap 

perkembangan zaman, mereka hidup berdampingan dengan perkembangan zaman di 

era sekarang.   

2. Huma betang di masa lalu memiliki peran praktis dalam kehidupan masyarakat 

Dayak sehari-hari sebagai tempat tinggal dan simbol komunitas. Sementara itu, di 

masa kini, huma betang lebih banyak memiliki makna simbolis sebagai identitas 

budaya dan cerminan nilai-nilai kehidupan bersama yang masih relevan di era 

modern. Oleh karena itu sangatlah penting kita mengetahui simbol-simbol yang ada 

pada Huma Betang yaitu melalui teori Piers dan strukturalisme dinamis. Pentingnya 

mengetahui makna sesuai dengen perkembangan zaman dan tidak berhenti kepada 

orang yang membuat tanda berfungsi sebagai bahwa Huma betang tidak hanya 

sebatas bangunan fisik yang mempunyai makna filosofis tetapi juga berguna terhadap 

kehidupan di era modernisasi seperti sekarang. 



229  
 

 
 

3. Sangatlah penting kita mengetahui simbol-simbol yang ada pada Huma Betang yaitu 

melalui teori konotasi denotasi dan strukturalisme dinamis. Pentingnya mengetahui 

makna sesuai dengen perkembangan zaman dan tidak berhenti kepada orang yang 

membuat tanda berfungsi sebagai bahwa Huma betang tidak hanya sebatas bangunan 

fisik yang mempunyai makna filosofis tetapi juga berguna terhadap kehidupan di era 

modernisasi seperti sekarang. 

5.2 Implikasi Teori 

5.2.1 Implikasi Teoritis 

Studi ini menawarkan sebuah teori baru hasil dari dari kritik terhadap 

Strukturalisme ini dapat disebut "Strukturalisme Dinamis." Teori ini menggabungkan 

konsep dasar Strukturalisme yang menekankan hubungan antara penanda dan petanda, 

tetapi dengan tambahan dimensi kontekstual dan temporal. Strukturalisme Dinamis 

memperhitungkan bagaimana makna simbol tidak bersifat tetap, melainkan terus 

berkembang dan berubah sesuai dengan interaksi sosial, pengaruh budaya luar, dan proses 

modernisasi. Ini berarti, makna dari simbol-simbol dalam Huma Betang dapat berbeda 

antar generasi, antar kelompok sosial, atau bahkan dalam konteks waktu yang berbeda. 

Dalam Strukturalisme Dinamis, simbol-simbol Huma Betang tidak lagi dilihat 

sebagai entitas yang stabil dengan makna tetap. Sebaliknya, simbol-simbol ini dipahami 

sebagai bagian dari sistem yang terus berubah, di mana makna mereka dipengaruhi oleh 

faktor-faktor eksternal seperti modernisasi, perubahan sosial, dan interaksi dengan 

budaya lain. Teori ini memberikan kerangka kerja untuk menganalisis bagaimana makna-

makna baru diciptakan dan diinterpretasikan dalam masyarakat Dayak saat ini, serta 

bagaimana simbol-simbol tradisional dapat beradaptasi atau berubah di bawah pengaruh 

faktor-faktor tersebut. 



230  
 

 
 

5.2.2 Implikasi Praktis  

Implikasi praktis dalam penelitian ini menyatakan bahwa pentingnya memahami 

makna pada Huma Betang menyesuaikan dengan perkembangan zaman tidak hanya 

sebatas pada orang yang membuat tanda pada Huma Betang tersebut. Dengan kita 

memahami makna menyesuaikan perkembangan zaman, maka makna yang ada pada 

huma betang bisa dijadikan pedoman hidup di era modernisasi seperti ini.  

5.3 Saran-saran 

5.3.1 Saran Akademis 

Penelitian ini menemukan beberapa sudut pandang atau perspektif dalam 

memandang Huma Betang, maka saran bagi peneliti selanjutnya yang tertarik melakukan 

penelitian berkaitan dengan Huma Betang bisa melakukan penelitian mengenai dampak 

atau peran falsafah Huma Betang dalam kehidupan masyarakat suku Dayak atau 

masyarakat umum di era modernisasi seperti sekarang ini 

5.3.2 Saran Praktis 

Bagi masyarakat luas diharapkan penelitian ini dapat memberikan pengetahuan 

tentang pentingnya memahami makna simbol-simbol secara mendalam dan juga 

menyesuaikan dengan perkembangan zaman. Selain itu, melalui penelitian ini diharapkan 

masyarakat luas bisa lebih perduli dengan kearifan lokal seperti Huma Betang dan bisa 

selalu dilestarikan dan juga bisa mengamalkan pesan-pesan yang berasal dari  simbol-

simbol yang ada pada Huma Betang 

 

  



231  
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

BUKU: 
Atkin, A. (2010). Peirce’s Theory Of Signs. JSTOR. United States 
Ave, & King. (1986). Borneo: People, Land, And History. Oxford University Press. 
Bakti, A. F. (2004). Communication And Family Planning In Islam In Indonesia. INIS. 
Bakti, A. F. (2021). Konstruksi Moderasi Beragama. PPIM UIN Jakarta. 
Barthes, R. (1977). Image-Music-Text, Trans. Stephen Heath (New York: Hill And Wang, 

1977), 146. 
Barthes, R. (1986). Mythologies Hill And Wang. New York. 
Barthes, R. (2007). Membedah Mitos-Mitos Budaya Masa. Jalasutra. Yogyakarta 
Bazeley, P. (2020). Qualitative Data Analysis: Practical Strategies.Sage Publication. 

United Kingdom 
Berkes, F. (2017). Sacred Ecology. Routledge. NewYork 
Bourdieu, P. (1990). The Logic Of Practice: Stanford University Press. Palo Alto CA. 
Branston, G., & Stafford, R. (2010). The Media Student’s Book (5th Ed.). Taylor & 

Francis. 
Butina-Watson, G., & Bentley, I. (2007). Identity By Design. Routledge. NewYork 
Chan, S. C. (2005). Temple-Building And Heritage In China. Ethnology, 65–79. 
Chandler, D. (2022). Semiotics: The Basics. Routledge. New York 
Chen, G.-M., & Dai, X. (2014). Intercultural Communication Competence: 

Conceptualization And Its Development In Cultural Contexts And Interactions. 

Cambridge Scholars Publishing. 
Chua, L. (2012). The Christianity Of Culture: Conversion, Ethnic Citizenship, And The 

Matter Of Religion In Malaysian Borneo. Springer. 
Clifford, J., & Marcus, G. E. (2023). Writing Culture: The Poetics And Politics Of 

Ethnography. Univ Of California Press. 
Cobley, P. (2010). The Routledge Companion To Semiotics. Routledge London. 
Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative Inquiry And Research Design: 

Choosing Among Five Approaches. Sage Publications. 
Culler, J. (2005). The Pursuit Of Signs. Ro  Utledge. New York 
Danesi, M. (2017). The Semiotics Of Emoji: The Rise Of Visual Language In The Age Of 

The Internet. Bloomsbury Publishing. 
Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The Sage Handbook Of Qualitative Research. 

Sage. 
Derrida, J. (1978). Writing And Difference (University Of Chicago Press). 
Dove, M. (2011). The Banana Tree At The Gate: A History Of Marginal Peoples And 

Global Markets In Borneo. Yale University Press. 
Eco, U. (1986). Semiotics And The Philosophy Of Language (Vol. 398). Indiana 

University Press. 
Erll, A., Nünning, A., Erll, A., & Nünning, A. (2008). Cultural Memory Studies: An 

International And Interdisciplinary Handbook. Walter De Gruyter. 



232  
 

 
 

Escobar, A. (2018). Designs For The Pluriverse: Radical Interdependence, Autonomy, 

And The Making Of Worlds. Duke University Press. 
Fetterman, D. M. (2019). Ethnography: Step-By-Step. Sage Publications. 
Fiske, J. (2006). Cultural And Communication Studies: Sebuah Pengantar Paling 

Komprehensif. Jalasutra. 
Flick, U. (2022). An Introduction To Qualitative Research. 
Geertz, C. (1973). The Interpretation Of Cultures (Vol. 5019). Basic Books. 
Giddens, A., & Sutton, P. W. (2021). Essential Concepts In Sociology. John Wiley & Sons. 
Gripsrud, J. (2017). Understanding Media Culture. Bloomsbury Publishing. 
Hall, S. (1997). Representation: Cultural Representations And Signifying Practices. (No 

Title). 
Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles In Practice. Routledge. 
Helliwel. (2020). Living Kinship In The Pacific: A Dayak Borneo Perspective. Cambridge 

University Press. 
Jencks, C. A. (1978). The Language Of Post-Modern Architecture. Journal Of Aesthetics 

And Art Criticism, 37(2). 
Kenney, K., Smith, K., Moriarty, S., & Barbatsis, G. (2005). Handbook Of Visual 

Communication: Theory, Methods, And Media. LEA. 
Kim, & Gudykunst. (2020). Theories In Intercultural Communication. Sage Publications. 

Sage Publications. 
King, V. T., Druce, S. C., & Druce, S. C. (2020). Continuity And Change In Brunei 

Darussalam. Routledge. 
Klein, J. T. (1990). Interdisciplinarity: History, Theory, And Practice. Wayne State 

University Press. 
Kress, G., & Van Leeuwen, T. (2020). Reading Images: The Grammar Of Visual Design. 

Routledge. 
Laksono, P. M., & Riwut, T. (2006). Pergulatan Identitas Dayak Dan Indonesia: Belajar 

Dari Tjilik Riwut. (No Title). 
Lee. (2021). Globalization And Cultural Identity: Understanding The Dynamics Of 

Global Integration And Local Response. Routledge London. 
Lévi-Strauss, C. (2008). Structural Anthropology. Basic Books. 
Lincoln, Y. S., Lynham, S. A., & Guba, E. G. (2011). Paradigmatic Controversies, 

Contradictions, And Emerging Confluences, Revisited. The Sage Handbook Of 

Qualitative Research, 4(2), 97–128. 
Lindell. (2021). Traditional Houses And Modernity In Southeast Asia. Routledge London. 
Liszka, J. J. (1996). A General Introduction To The Semiotic Of Charles Sanders Peirce. 

Indiana University Press. 
Merrell, F. (2005). Charles Sanders Peirce’s Concept Of The Sign. In The Routledge 

Companion To Semiotics And Linguistics (Pp. 44–55). Routledge. 
Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1992). Analisis Data Kualitatif (T. Rohendi Rohidi 

(Ed.)). Universitas Indonesi Press. 
Morley, D. (2006). Media, Modernity And Technology: The Geography Of The New. 



233  
 

 
 

Routledge. 
Murchison, J. M. (2010). Ethnography Essentials: Designing, Conducting, And 

Presenting Your Research. John Wiley & Sons. 
Normuslim, N. (2016). Kerukunan Antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak Ngaju. 

Palangka Raya: Lembaga Literasi Dayak. H, 70. 
Nöth, W. (1990). Handbook Of Semiotics. Indiana University Press. 
Parmentier, R. J. (1994). Signs In Society: Studies In Semiotic Anthropology. Indiana 

University Press. 
Patton, M. Q. (2002). Qualitative Research And Evaluation Methods. Thousand Oaks. 

Cal.: Sage Publications, 4. 
Peirce, C. S. (1974). Collected Papers Of Charles Sanders Peirce (Vol. 5). Harvard 

University Press. 
Petrilli, S. A., & Ponzio, A. (2017). Semanalysis And Linguistics In Julia Kristeva. 

Literary Writing, Dialogue, Strangeness. New Semiotics. Between Tradition And 

Innovation. Proceedings Of The 12th World Congress Of The International 

Association For Semiotic Studies (IASS/AIS), 1481–1494. 
Pieterse, J. N. (2019). Globalization And Culture: Global Mélange. Rowman & 

Littlefield. 
Repko, A. F., Szostak, R., Dan Buchberger, M. P. (2017): Introduction To Interdisciplinary 

Studies (Second Edition), Sage, Los Angeles, 426 
Rico, M. I., Hayat, M. A., Susanto, D., & Kom, M. I. (2023). Falsafah Huma Betang 

Komunikasi Suku Dayak. Cv. Azka Pustaka. 
Riwut, T. (2003). Maneser Panatau Tatu Hiang: Menyelami Kekayaan Leluhur. Palangka 

Raya: Pustaka Lima. 
Robertson, R. (1992). Globalization: Social Theory And Global Culture. 
Rubin, H. J., & Rubin, I. S. (2011). Qualitative Interviewing: The Art Of Hearing Data. 

Sage. 
Samovar, L. A., Mcdaniel, E. R., Porter, R. E., & Roy, C. S. (2013). Communication 

Between Cultures. 
Saussure, F. De. (1988). Course In General Linguistics (Linguistik Umum). Yogyakarta: 

Gadjah Mada University Press. 
Schwandt, T. A. (2014). The Sage Dictionary Of Qualitative Inquiry. Sage Publications. 
Sebeok, T. A. (2001). Signs: An Introduction To Semiotics. University Of Toronto Press. 
Short, T. L. (2007). Peirce’s Theory Of Signs. Cambridge University Press. 
Silverman, K. (1983). The Subject Of Semiotics. Oxford University Press. 
Smith. (2019). Indigenous Knowledge, Ecology, And The Politics Of Knowledge. Oxford 

University Press. 
Smith. (2020). The Power Of Local Knowledge: Indigenous Knowledge And The 

Environment. University Of Arizona Press. 
Smith, B. M., & Sparkes, A. C. (2016). Routledge Handbook Of Qualitative Research In 

Sport And Exercise. Routledge London. 
Smith, & Jones, C. M. (2019). Cultural Symbols And Globalization: The Role Of Symbols 



234  
 

 
 

In A Globalizing World. Oxford University Press. 
Smith, P. (2017). Cultural Studies. Companion To Literary Theory, 3, 188–201. 

Https://Doi.Org/10.1002/9781118958933.Ch15 
Smith, P., & Riley, A. (2008). Cultural Theory: An Introduction. John Wiley & Sons. 
Spradley, J. P. (2016). Participant Observation. Waveland Press. 
Tilley, C. Y. (1994). A Phenomenology Of Landscape: Places, Paths, And Monuments 

(Vol. 10). Berg Oxford. 
Wang, C. (2020). Museum Representations Of Chinese Diasporas: Migration Histories 

And The Cultural Heritage Of The Homeland. Routledge. 
Wardani, L. K., Sitindjak, R. H. I., & Nilasari, P. F. (2020). Sustainability Of Betang 

House’s Cultural Wisdom In Central Kalimantan. Kne Social Sciences, 46–58. 
Waterson, R. (2007). Southeast Asian Lives: Personal Narratives And Historical 

Experience (Issue 113). NUS Press. 
Wolcott, H. F. (1999). Ethnography: A Way Of Seeing. Rowman Altamira. 
Zlatev, J. (2009). The Semiotic Hierarchy: Life, Consciousness, Signs And Language. 

Cognitive Semiotics, 4(Supplement), 169–200. 
 
JURNAL: 
 Ahmadi, E., Utama, A. P., & Apriyanto, I. N. P. (2022). Analisis Falsafah Huma Betang 

Sebagai Sarana Rekonstruksi Perdamaian Pasca Konflik Suku Dayak-Madura Di 

Kalimantan Tengah. Jurnal Damai Dan Resolusi Konflik, 8(1), 77–91. 
Anggraini, G. (2016). Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Pada Masyarakat 

Adat Dayak Ngaju. At-Turats, 10(2), 91–102. 
Apandie, C., & Ar, E. D. (2019). Huma Betang: Identitas Moral Kultural Suku Dayak 

Ngaju Kalimantan Tengah. Journal Of Moral And Civic Education, 3(2), 76–91. 
Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative 

Research Journal, 9(2), 27–40. 
Chan, S. C. (2005). Temple-Building And Heritage In China. Ethnology, 65–79. 
Dakir, D. (2017). Pengelolaan Budaya Inklusif Berbasis Nilai Belom Bahadat Pada Huma 

Betang Dan Transformasi Sosial Masyarakat Dayak Kalimantan Tengah. Religió: 

Jurnal Studi Agama-Agama, 7(1), 28–54. 
Darmadi, H. (2016). Dayak Asal-Usul Dan Penyebarannya Di Bumi Borneo (1). Sosial 

Horizon: Jurnal Pendidikan Sosial, 3(2), 322–340. 
Ghate, R., Ghate, S., & Ostrom, E. (2013). Cultural Norms, Cooperation, And 

Communication: Taking Experiments To The Field In Indigenous Communities. 

International Journal Of The Commons, 7(2), 498–520. 
Khan, R. F., Iqbal, Z., & Gazzaz, O. B. (2012). Communication And Culture: Reflections 

On The Perspectives Of Influence. Wulfenia Journal, 19(8), 197–212. 
Mardika, I. P., & Astrini, I. N. R. (2020). Komunikasi Budaya Dalam Pewarisan Rumah 

Adat Bandung Rangki Di Desa Pedawa Kecamatan Banjar Kabupaten Buleleng. 

Danapati: Jurnal Ilmu Komunikasi, 1(1), 1–15. 
Mudjiyanto, B., & Nur, E. (2013). Semiotika Dalam Metode Penelitian Komunikasi. 



235  
 

 
 

Jurnal Penelitian Komunikasi, Informatika Dan Media Massa – Pekommas, 16(1), 

73–82. 
Palangka Raya: Lembaga Literasi Dayak. H, 70. 
Płotka, W. (2020). From Psychology To Phenomenology (And Back Again): A 

Controversy Over The Method In The School Of Twardowski. Phenomenology And 

The Cognitive Sciences, 19(1), 141–167. 
Pokropski, M. (2015). Timing Together, Acting Together. Phenomenology Of 

Intersubjective Temporality And Social Cognition. Phenomenology And The 

Cognitive Sciences, 14, 897–909. 
Rahmawati, A., Febriyanti, M., & Nurrachmi, S. (2012). Cultural Studies: Analisis Kuasa 

Atas Kebudayaan. Jurnal Ilmu Komunikasi, 2(2). 
Riswanto, D., Mappiare-At, A., & Irtadji, M. (2017). Kompetensi Multikultural Konselor 

Pada Kebudayaan Suku Dayak Kalimantan Tengah. Jomsign: Journal Of 

Multicultural Studies In Guidance And Counseling, 1(2), 215–226. 
 Smith, T., & Kelleher, F. (2018). *Cultural Identity and the Role of Vernacular 

Architecture in the Modern World*. International Journal of Cultural Heritage, 

33(3), 198-215. 
Simatupang, M., & Beka, M. (2022). Filosofi Huma Betang Dan Keberagaman 

Masyarakat Dayak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme 

Indonesia, 1(1), 39–47.  
Suparno, S., Alfikar, G., Santi, D., & Yosi, V. (2018). Mempertahankan Eksistensi Budaya 

Lokal Nusantara Ditengah Arus Globalisasi Melalui Pelestarian Tradisi Gawai 

Dayak Sintang. Jurnal Pekan: Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 3(1), 43–56. 
SUSANTO, Y. (2015). Dampak Kedudukan Kelembagaan Adat Dayak Kedamangan 

Dalam Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 

Tentang Kelembagaan Adat Dayak Di Provinsi Kalimantan Tengah Terhadap Hak-

Hak Masyarakat Hukum Adat Dayak. UAJY. 
Suwarno, S. (2017). Budaya Huma Betang Masyarakat Dayak Kalimantan Tengah Dalam 

Globalisasi: Telaah Konstruksi Sosial. Lingua: Journal Of Language, Literature And 

Teaching, 14, 89. Https://Doi.Org/10.30957/Lingua.V14i1.237 
Tiaradianti, F. V. (2022). Desain Dan Makna Ornamen Pada Huma Betang Tumbang 

Toyoi Di Desa Malahoi Dengan Tinjauan Semiotika Arsitektur. Universitas Atma 

Jaya Yogyakarta. 
Wardani, L. K., Sitindjak, R. H. I., & Nilasari, P. F. (2020). Sustainability Of Betang 

House’s Cultural Wisdom In Central Kalimantan. Kne Social Sciences, 46–58. 
Wulandari, S. (2019). Huma Betang: Social Cohesion and Environmental Sustainability 

in Dayak Communities. Environmental Science Journal, 22(4), 325-338. 
 
 
DISERTASI: 
Antang, S. M. (2022). Study Naratif Kearifan Lokal Karungut Dayak Ngaju Sebagai 

Media Belajar Pendidikan Agama Kristen Di Lingkungan Gereja Kalimantan 



236  
 

 
 

Evangelis Kecamatan Damang Batu. Universitas Kristen Indonesia. 
Tiaradianti, F. V. (2022). Desain Dan Makna Ornamen Pada Huma Betang Tumbang 

Toyoi Di Desa Malahoi Dengan Tinjauan Semiotika Arsitektur. Universitas Atma 

Jaya Yogyakarta. 
Wijanarti, T. (2021). Struktur Naratif Dan Fungsi Tradisi Lisan Sansana Bandar Dalam 

Kehidupan Masyarakat Dayak Ngaju Kalimantan Tengah. Uns (Sebelas Maret 

University). 
 
UNDANG-UNDANG: 
_. (1945). Undang-Undang Dasar Republik Indonesia Pasal 28i Ayat 3. Tentang Identitas 

Budaya. 
_. (2009). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 32. Tentang Perlindungan Dan 

Pengelolaan Lingkungan Hidup. 
_. (2017). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5. Tentang Pemajuan 

Kebudayaan. 
_. (2018). Raperda Provimsi Kalimantan Tengah. Tentang Pemeliharaan Budaya, 

Bahasa, Keseniaan Daerah Di Kalimantan Tengah. 
_. (2008). Peraturan Daerah Provimsi Kalimantan Tengah Nomor 16. Tentang 

Kelembagaan Adat Dayak Di Kalimantan Tengah. 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



237  
 

 
 

 

LAMPIRAN 
SURAT IZIN PENELITIAN 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



238  
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



239  
 

 
 

 
 

LAMPIRAN 
 

INSTRUMEN PENELITIAN 
Rumusan Masalah 1 Seperti apa struktur arsitektur Huma 

Betang berfungsi dalam membahasakan 

karakter komunikasi budaya suku Dayak 

di era modernisasi menurut strukturalisme 

Ferdinand de Saussure? 

 
Pertanyaan 

1.  Siapa yang menjadi penanda? 

2. Siapa yang menjadi petanda? 

3.  Bagaimana masyarakat suku Dayak dan arsitektur bangunan Huma Betang 

dalam membentuk tanda?  

4. Apa saja tanda yang ada pada Huma Betang? 

5. Apa saja tanda yang ada pada Huma Betang yang berfungsi untuk menjelaskan 

atau membahasakan karakter komunikasi suku Dayak? 

6. Apakah ada perbedaan makna pada Huma betang di era sekarang dengan zaman 

dahulu?  

7. Jika ada, seperti apa perbedaan makna tersebut? 

8. Apakah terdapat pengeruh ketika ada perbedaan makna pada huma betang 

dalam  hal membahasakan karakter komunikasi budaya suku Dayak? 

9.  Bagaimana simbol atau tanda yang terdapat pada huma betang dalam 

membahasakan karakter komunikasi budaya suku Dayak? 

 

 



240  
 

 
 

 

 

 

 

INSTRUMEN PENELITIAN 
Rumusan Masalah 2 Sejauh mana makna simbol-simbol Huma 

Betang dalam mewujudkan karakter 

komunikasi budaya suku Dayak di era 

modernisasi dipahami berdasarkan 

analisis semiotik Charles Sanders Peirce? 

 

Pertanyaan 
1.  Siapa yang menjadi representamen? 

2.  Siapa yang menjadi Objek? 

3.  Bagaimana interpretasi dari hasil hubungan antara masyarakat suku Dayak dan 

Huma Betang? 

4. Apa saja simbol atau makna yang terdapat pada huma betang? 

5. Apa saja simbol atau makna yang terdapat pada Huma betang yang 

interpretasinya dapat mewujudkan karakter komunikasi masyarakat suku 

Dayak?  

6.  Di era modernisasi,  apakah terdapat reinterpretasi pada makna atau simbol 

huma betang? 

7.   Jika terdapat, apakah terdapat pengaruh dalam mewujudkan karakter 

komunikasi budaya suku Dayak? 

 
 
 



241  
 

 
 

 
 

INSTRUMEN PENELITIAN 
Rumusan Masalah 3 Mengapa interpretasi denotasi dan 

konotasi simbol-simbol, artefak, ukiran, 

dan relif pada Huma Betang penting dalam 

memahami karakter komunikasi suku 

Dayak di era modernisasi?  

 

Pertanyaan 
1. Apa saja makna denotasi yang terdapat pada bangunan huma betang?  

2. Apa saja makna konotasi yang terdapat pada bangunan huma betang?  

3. Apa saja mitos yang terdapat pada bangunan huma betang?  

4. Bagaimana makna denotasi dan konotasi pada huma betang dalam memahami 

karakter komunikasi suku Dayak? 

5. Bagaimana Mitos dalam huma betang digunakan dalam memahami  karakter 

komunikasi budaya suku Dayak? 

6. Apakah terdapat perbedaan makna dari makna denotasi dengan makna konotas 

pada bangunan Huma betang? 

7. Jika ada perbedaan, apakah terdapat pengaruh pada memahami karakter 

komunikasi  suku Dayak? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



242  
 

 
 

 
 

LAMPIRAN 
KUNJUNGAN DAN PENGGALIAN DATA LOKASI PENELITIAN DAN  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



243  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



244  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



245  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



246  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



247  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



248  
 

 
 

LAMPIRAN  

SK SIDANG DAN BERITA ACARA SIDANG PROPOSAL DISERTASI 

 

 



249  
 

 
 

 

 

 

 



250  
 

 
 

 

 

 

 



251  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



252  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



253  
 

 
 

LAMPIRAN  

SK SIDANG SIDANG DATA DISERTASI 

 

 



254  
 

 
 

 

 

 

 



255  
 

 
 

 

 

 

 



256  
 

 
 

LAMPIRAN  

Hasil Cek Plagiasi dengan Turnitin 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



257  
 

 
 

BIODATA 

 

Nama : Rico 
Tempat Tanggal lahir : Saka Tamiang, 21 Desember 1994 
Status : Menikah 
Email : ricoaje.1994@gmail.com 
Sinta ID : 6879588 
Google Scolar ID : wvax-j0AAAAJ&hl 
NIDN Dosen : 1121129401 
NUPTK Dosen : 7553772673130213 
 

Pendidikan : 

▪ SD Negeri 1 Saka Tamiang (2000 s/d 2006) 
▪ SMP Negeri 1 Kapuas Barat (2006 s/d 2009) 
▪ SMA  Negeri 1 Kapuas Barat (2009 s/d 2012) 
▪ Sarjana (2012 s/d 2017) Universitas Muhammadiyah Palangkaraya Sarjana 

Pendidikan Guru Sekolah Dasar 
▪ Magister (2020 s/d 2022) Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad Al 

Banjari Banjarmasin Magister Ilmu Komunikasi 
▪ Doktoral (2023 s/d 2025) Universitas Sahid Jakarta Doktor Ilmu Komunikasi 

 

Pekerjaan : 

▪ 2012 s/d 2013  Guru SD Honorer 
▪ 2013 s/d 2014  Koordinator Mandor PT. ASIH Amanah Grub 
▪ 2014 s/d 2015  Kepala Gudang PT. ASIH Amanah Grub 
▪ 2015 s/d 2016  Accounting Kebun PT. ASIH Amanah Grub 
▪ 2016 s/d 2020  Kasie Administrasi PT.ASIH Amanag Grub 
▪ 2020 s/d 2023  Kepala Tata Usaha PT. ASIH Amanag Grub 
▪ 2024 s/d Sekarang Dosen Tetap Yayasan UNISKA MAB Banjarmasin 

 

Penelitian :  

▪ Pengembangan Budaya Berbasis Kearifan Lokal di Kabupaten Tanah Bumbu – 

BAPPEDA Tanah Bumbu 2023 
▪ Pendidikan Vokasi Untuk Meningkatkan Sumber Daya Manusia Yang Unggul Di 

Kabupaten Tanah Bumbu – BAPPEDA Tanah Bumbu 2024 
▪ Perubahan Sosial Dan Identitas Budaya: Studi Fenomenologi Hilangnya Identitas 

Suku Banjar Pada Generasi Gen Z – APBU UNISKA 2024 

 



258  
 

 
 

Pengabdian : 

▪ Pemberdayaan Masyarakat Anti Hoax Sebagai Upaya Pencegahan Konflik 

Indentitas Di Desa Semangat Dalam – APBU UNISKA 2024 
▪ Peran Kepemimpinan Dalam Menghadapi Tantangan Gen Z – STAI Kuala Kapuas 

2024 
▪ Editor Jurnal Mutakallimin Prodi Ilmu Komunikasi FISIP UNISKA MAB 

Banjarmasin Terakreditasi Sinta  
 

Pubikasi Karya : 

- Buku 
▪ Pandemi Tak Kenal Kompromi - 2021 
▪ Falsafah Huma Betang Komunikasi Suku Dayak - 2023 

- Prosiding 
▪ Prosiding Internasioanl : Social Changes and Cultural Identity: A 

Phenomenological Study of The Loss of Banjar Tribal Identity of the 

Gen Z Generation – 2024 
 

- Jurnal Ilmiah 
1. Kesalah Pahaman Komunikasi Suku Dayak dan Suku Banjar 
2. The Role Of The Dayak Mandau Dance In Cultural Communication 

In The Modern Era 
3. Komunikasi Sebagai Alat Kontrol Sosial: Analisis Kritis Berdasarkan 

Pemikiran Friedrich Pollock 
4. Komunikasi Pendidikan dan Vokasi dalam Meningkatkan Kualitas 

Pengetahuan Enterpreuniship Peserta Didik Sekolah Menegah 

Kejuruan 
5. The Sinoman Hadrah Cultural Communication of Banjar Tribe as 

Islamic Media and Art for Welcoming Sei Teras Honorary Guest 
6. Regulasi dan Keadilan Sosial: Strategi Perlindungan Pengguna Media 

Sosial Dalam Konteks Kapitalisme Digital 
7. Web-Based Learning Media for Distance Education A Review 
8. Implementasi Komunikasi dan Ilmu Sosial Dasar Bagi Mahasiswa 

STAI Kuala Kapuas di Era Globalisasi 
9. Pengaruh Lingkungan Kerja Terhadap Semangat Kerja Pegawai Pada 

Kantor Kecamatan Kapuas Kuala 
10. Huma Betang Philosophical Values In The Character of Dayak 

Cultural Communication 
11. Corporate Management Organization Communication To From Staff 

HR Innovation In Tidal Swamp Land Management    
12. Marketing Communication Strategy In Increasing Sales Property In 

Pesona Purnama Handil Bakti Residential Complex 
13. Hong Kong Public Social Communication Strategies in a 

Demonstrastion Againt the Proposed Extradition Law 



259  
 

 
 

14. Implementation Strategy of Integrated Marketing Communication 

(IMC) to Improve Company Image: Case Study on PT. Anugerah 

Sawit Inti Harapan 
15. Pengembangan Kearifan Lokal Dan Budaya Tradisional Di Kabupaten 

Tanah Bumbu: Studi Kasus Implementasi Model Komunikasi 

Pembangunan Partisipatif 
16. Membangun Kesadaran Tentang Dampak Penggunaan Media Sosial 

Melalui Lterasi Digital Di Pondok Pesantren Banjarbaru 
17. Pemberdayaan Masyarakat Anti Hoax Sebagai Upaya Pencegahan 

Konflik Identitas di Desa Semangat Dalam 
18. Komunikasi Pendidikan dan Enterpreunersip 
19. Manajemen Inovasi Sumber Daya Manusia dalam Pengelolaan Lahan 

Rawa Pasang Surut di PT.ASIH 
- HAKI 

▪ Falsafah Huma Betang Komunikasi Suku Dayak – 2024 
 

Hobi : Memancing, Mendengarkan Moratal, Tenis Meja, Menulis 

 

Motto : Tidak ada yang mustahil di dunia ini selagi kita mau berikhtiar  

    dan berdo’a maka yakinlah kita pasti bisa 

 

 

 

 

 


