






Sekolah Pascasarjana      Form : DIK-009-00 

Universitas Sahid Jakarta 

 

BERITA ACARA SIDANG PROPOSAL 

 

Penandatangan di bawah ini menyatakan bahwa: 

Ujian :  Sidang Proposal 

Program Pendidikan :  Strata Tiga (S-3)  

Program Studi :  Doktor Ilmu Komunikasi 

Hari/tanggal :  Jum’at/6 September 2024 

Waktu :  13.30-selesai 

Pelaksanaan :  Secara Online 

 

Peserta Sidang  : 

Nama :   RICO 

NIM :   2022630015 

Judul Proposal : Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karakter Komunikasi 
Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi 

 

Nilai Sidang : 

No. Jabatan Nama Nilai Tanda Tangan 

1 

Ketua 

Sidang/ 

Promotor 

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 82 

  

2 
Penguji/Co-

Promotor 
Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. 81 

  

3 Penguji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. 84   

4 Penguji Dr. Titi Widaningsih, M.Si. 79 
  

5 Penguji Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.I.Kom. 80   

 Jumlah Nilai Jumlah Nilai 406  

 Rata-rata Rata-rata 81,2  

 Sekretaris Dr. Hayu Lusianawati, M.Si. 
 

Hasil Ujian : 

       Lulus, dengan nilai :       (dalam angka) ;        (dalam huruf) 
        Tidak Lulus/Mengulang 

Mengetahui 

Ka. Prodi DIK 

 

 

 

 

Dr. Ridzki Rinanto Sigit, M.M. 

Jakarta, 6 September 2024 

Ketua Sidang 

 

 

 

 

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 

 

 

 

 

 



Sekolah Pascasarjana      Form : DIK-009-00 

Universitas Sahid Jakarta 

 

DAFTAR HADIR SIDANG PROPOSAL 

 

Nama  :  RICO 

NIM  :  2022630015 

Program Studi  :  Doktor Ilmu Komunikasi 

SK. Dir. SPs-Usahid  :  1111/USJ-17/N-50/2024 

Hari/Tanggal  :  Jum’at, 6 September 2024 

 

1. Mahasiswa  

Nama  NIM Tanda Tangan 

RICO  2022630015 
  

 

2. Tim Penguji 

No. Jabatan Nama Tanda Tangan 

1 

Ketua 

Sidang/ 

Promotor 

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 

  

2 
Penguji/Co-

Promotor 
Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. 

  

3 Penguji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. 
  

4 Penguji Dr. Titi Widaningsih, M.Si.   

5 Penguji Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.I.Kom.   

6 Sekretaris  Dr. Hayu Lusianawati, M.Si.   

 

Jakarta, 6 September 2024 

Ketua Sidang 

 

 

 

 

 

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 



i 
 

 
 

KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG SEBAGAI WUJUD 

KARAKTER KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK  

DI ERA MODERNISASI 

 

PROPOSAL DISERTASI 

 

Disertasi ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh  

gelar Doktor pada Program Doktor Ilmu Komunikasi 

 

 

 

 

 

 

 

 

Disusun Oleh: 

RICO 

2022630015 
 

 

 

 

PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU KOMUNIKASI 

SEKOLAH PASCASARJANA  

UNIVERSITAS SAHID JAKARTA 

 2024  

 



ii 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

SEKOLAH PASCASARJANA 

UNIVERSITAS SAHID JAKARTA 

PROGRAM DOKTOR ILMU KOMUNIKASI 

 

 

 

PERNYATAAN ORISINALITAS 

Dengan ini, saya menyatakan bahwa disertasi ini adalah sepenuhnya hasil karya saya 

sendiri yang telah mengikuti ketentuan-ketentuan dalam penulisan karya ilmiah. 

Apabila di kemudian hari ditemukan hal-hal yang dapat dikategorikan sebagai 

tindakan plagiarisme, saya siap menerima sanksi sesuai dengan ketentuan yang 

berlaku. 

 

 

Jakarta,  21 Agustus 2024 

 

 

 

 

 

 

RICO 

NIM. 2022560015 

 

 

 



iii 
 

 
 

LEMBAR PERSETUJUAN PROPOSAL DISERTASI 

 

Judul Disertasi  :  Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud   

   Karakter Komunikasi  Budaya Suku Dayak  

   di Era Modernisasi 

Nama   :  Rico 

NPM   :  2022630015 

Program Studi  :  Doktor Ilmu Komunikasi 

Konsentrasi  :  Komunikasi Media 

 

SEKOLAH PASCASARJANA 

UNIVERSITAS SAHID JAKARTA 

 

1. Promotor :  

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D  
(                                         ) 

  

2. Co Promotor: 

Dr. Frengki Napitupulu, M.Si 

(                                         ) 

 
 

 

       Ketua Program Studi DIK Sahid 

Jakarta,             2024 
 Direktur SPs Sahid Jakarta 

 

 

 

Dr. Ridzki Rinanto Sigit, MM 

 

 

 

Reikman DP. Aritonang, SE., Ak., SH., M.Bus., Ph.D 

 



iv 
 

 
 

KATA PENGANTAR 

Puji dan syukur saya panjatkan kepada Allah SWT atas rahmat dan karunia-

Nya, sehingga tugas proposal disertasi penelitian komunikasi kualitatif ini dapat 

diselesaikan dengan baik. Proposal Disertasi ini berjudul “Kearifan Lokal Huma 

Betang sebagai Wujud Karakter Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era 

Modernisasi”. Ucapan terima kasih kepada Promotor Bapak Prof. Andi Faisal Bakti, 

MA., Ph.D, Co Promotor Bapak. Dr. Frengki Napitupulu, M.Si, orang tua dan saudara-

saudara tersayang, terutama Ibu tercinta yang tidak pernah lelah memberikan 

semangat perjuangan dalam menempuh pendidikan, istri dan anak-anak tercinta, serta 

seluruh Dosen dan teman-teman mahasiswa Doktor Ilmu Komunikasi angkatan 30 

yang telah memberikan dukungan, masukan, dan motivasi sehingga proposal disertasi 

ini dapat terselesaikan. 

Saya menyadari bahwa proposal disertasi ini masih memiliki kekurangan, 

meskipun telah diusahakan dengan sebaik mungkin. Hal ini semata-mata disebabkan 

oleh keterbatasan kemampuan dan kekhilafan dari saya. Namun, saya berharap 

masukan dari semua pihak yang terlibat dapat membantu saya menyempurnakan 

proposal ini sehingga dapat melangkah ke tahap berikutnya dan menghasilkan disertasi 

yang baik, serta mencapai gelar Doktor Ilmu Komunikasi dari Universitas Sahid 

Jakarta.  

 

Jakarta,  21 Agustus 2024 

 

 

     RICO 

         2022630015 

 

 



v 
 

 
 

 

SEKOLAH PASCASARJANA 

UNIVERSITAS SAHID JAKARTA 

PROGRAM DOKTOR ILMU KOMUNIKASI 

 

RICO, NIM 2022630015 

 

KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG SEBAGAI WUJUD KARAKTER 

KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK DI ERA MODERNISASI 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengidentifikasi masalah utama berupa penurunan pemahaman dan 

praktik Huma Betang di kalangan generasi muda Dayak, yang secara signifikan 

mengancam kelestarian komunikasi budaya mereka di tengah arus modernisasi yang 

semakin kuat. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis bagaimana simbol-

simbol dan struktur Huma Betang dapat dipertahankan dan dilestarikan secara efektif 

untuk menjaga identitas budaya suku Dayak serta untuk meningkatkan solidaritas 

sosial di antara anggota komunitasnya. Pernyataan penelitian ini menyatakan bahwa 

pelestarian simbol-simbol dan struktur Huma Betang merupakan elemen kunci dalam 

upaya menjaga komunikasi budaya Dayak yang khas, terutama di tengah perubahan 

sosial dan budaya yang cepat terjadi di era modern ini. Teori semiotik Ferdinand de 

Saussure dan analisis semiotika Charles Sanders Peirce serta denotasi dan konotasi 

Roland Barthes diterapkan untuk memahami makna mendalam yang terkandung 

dalam penanda dan petanda, serta dalam ikon, indeks, dan simbol yang terdapat dalam 

elemen arsitektural dan ornamen Huma Betang. Metodologi yang diterapkan adalah 

paradigma interpretif dengan pendekatan interdisipliner, yang mencakup perspektif 

ilmu komunikasi, sosiologi, dan antropologi etnografi, bertujuan untuk mengungkap 

makna budaya dan interaksi sosial yang secara kolektif membentuk realitas 

masyarakat Dayak. Analisis data menunjukkan bahwa integrasi simbol-simbol Huma 

Betang dalam pendidikan dan pemahaman budaya sangat penting untuk memastikan 

keberlangsungan pengetahuan dan identitas budaya suku Dayak. Kesimpulannya, 

penelitian ini menekankan pentingnya pengembangan strategi konservasi simbolik dan 

pendidikan budaya yang berkelanjutan guna menjaga karakter komunikasi suku Dayak 

serta memperkuat identitas budaya mereka di tengah tantangan modernisasi yang terus 

berkembang. 

 

Kata Kunci: Simbol, Struktur, Huma Betang, Suku Dayak, Komunikasi Budaya, 

Modernisasi 

 

 



vi 
 

 
 

 

GRADUATE SCHOOL 

SAHID UNIVERSITY JAKARTA 

DOCTORAL PROGRAM IN COMMUNICATION SCIENCE 

 

RICO, NIM 2022630015 

 

Huma Betang Local Wisdom as a Character Form of Dayak Cultural 

Communication in the Modernization Era 

 

ABSTRACT 

This study identifies the main problem of declining understanding and practice of 

Huma Betang among the younger generation of Dayaks, which significantly threatens 

the sustainability of their cultural communication amidst the increasingly strong 

current of modernization. The purpose of this study is to analyze how the symbols and 

structures of Huma Betang can be maintained and preserved effectively to maintain 

the cultural identity of the Dayak tribe and to increase social solidarity among 

members of its community. This research statement states that the preservation of the 

symbols and structures of Huma Betang is a key element in efforts to maintain the 

distinctive Dayak cultural communication, especially amidst the rapid social and 

cultural changes that occur in this modern era. Ferdinand de Saussure's semiotic 

theory and Charles Sanders Peirce's semiotic analysis as well as Roland Barthes' 

denotation and connotation are applied to understand the deep meaning contained in 

the signifier and signified, as well as in the icons, indexes, and symbols contained in 

the architectural elements and ornaments of Huma Betang. The methodology applied 

is an interpretive paradigm with an interdisciplinary approach, which includes the 

perspectives of communication science, sociology, and ethnographic anthropology, 

aiming to reveal the cultural meaning and social interaction that collectively shape the 

reality of Dayak society. Data analysis shows that the integration of Huma Betang 

symbols in education and cultural understanding is very important to ensure the 

sustainability of Dayak knowledge and cultural identity. In conclusion, this study 

emphasizes the importance of developing a strategy for symbolic conservation and 

sustainable cultural education in order to maintain the character of Dayak 

communication and strengthen their cultural identity amidst the challenges of ever-

growing modernization. 

 

Keywords: Symbols, Structure, Huma Betang, Dayak Tribe, Cultural Communication, 

Modernization 

 

 



vii 
 

 
 

 

DAFTAR ISI 

  LEMBAR JUDUL ...........................................................................  i 

  PERNYATAAN ORIGINALITAS .................................................  ii 

  LEMBAR PERSETUJUAN ...........................................................  iii 

  KATA PENGANTAR ......................................................................  iv  

  ABSTRAK .......................................................................................  v 

  ABSTRACT .....................................................................................  vi 

   DAFTAR ISI  ...................................................................................  vii 

  DAFTAR TABEL  ...........................................................................  ix 

  DAFTAR GAMBAR  ......................................................................  x 

     BAB I  PENDAHULUAN ............................................................... 1  

1.1 Latar Belakang Masalah ........................................................ 1 

1.2 Identifikasi Masalah ............................................................... 12 

1.3 Batasan Masalah .................................................................... 13 

1.4 Rumusan Masalah .................................................................. 16 

1.5 Tujuan dan Pernyataan Penelitian .......................................... 17  

1.6 Manfaat Penelitian ................................................................. 18  

1.6.1 Manfaat Teoretis ................................................................ 19 

1.6.2 Manfaat Praktis ................................................................. 20  

1.7 Sistematika Penulisan ............................................................ 21 

 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ........................................................... 23 

2.1 Landasan Teoretis .................................................................. 23 

2.1.1 Memahami Kajian Pustaka Penelitian Terdahulu ........... 23 

2.1.2 Strukturalisme dalam Karangka Berpikir Ferdinand  

 de Sausurre ...................................................................... 31 

2.1.2.1 Biografi Singkat Ferdinand de Saussure.................. 31 

2.1.2.2 Strukturalisme sebagai Teori ................................... 33 

2.1.2.3 Dasar-Dasar Strukturalisme ..................................... 36 

2.1.2.4 Teori Tanda: Petanda dan Penanda .......................... 38 

2.1.2.5 Kritik bagi Strukturalisme ....................................... 40 

2.1.2.6 Strukturalisme dalam Arsitektur .............................. 43 

2.1.3 Charles Sanders Peirce dan Kontribusinya pada  

   Teori Tanda ........................................................................ 48 

2.1.3.1 Teori Tanda Peirce: Representamen, Objek,  

Interpretant ............................................................... 48 

2.1.3.2 Kategori Tanda menurut Peirce: Ikon, Indeks,  

dan Simbol ............................................................... 51 

2.1.3.3 Perbandingan dengan Teori Saussure ...................... 53 

2.1.3.4 Relevansi Teori Peirce dalam Studi Komunikasi  

Budaya ..................................................................... 55 

2.1.4 Roland Barthes dan Teori Denotasi dan Konotasi ............ 57 

2.1.4.1 Latar Belakang dan Konteks Teori Barthes ............. 57 

2.1.4.2 Denotasi dan Konotasi dalam Konteks Budaya....... 59 

2.1.4.3 Penerapan Teori Denotasi dan Konotasi dalam  

Analisis Budaya ....................................................... 62 



viii 
 

 
 

2.1.4.4 Kontribusi Barthes dalam Studi Semiotika dan  

Budaya ..................................................................... 65 

 

 

2.2 Bingkai Konseptual  

2.2.1 Komunikasi Budaya .......................................................... 67 

2.2.1.1 Peran Simbolisme dalam Komunikasi Budaya........ 67 

2.2.1.2 Pengertian Simbol dan Simbolisme dalam  

Konteks Budaya ....................................................... 69 

2.2.1.3 Peran Simbolisme dalam Mempertahankan Identitas  

Budaya ..................................................................... 71 

2.2.1.4 Simbolisme dalam Ritual dan Praktik Budaya ........ 73 

2.2.1.5 Simbolisme dalam Konteks Globalisasi .................. 75 

2.2.2 Masyarakat Budaya dan Kearifan Lokal ........................... 80 

2.2.3 Posisi Huma Betang pada Masyarakat Budaya Dayak ..... 83 

2.2.3.1 Analisis Struktur Arsitektur pada Huma Betang ..... 85 

2.2.3.2 Pendekatan Strukturalisme dalam Menganalisis  

Huma Betang ........................................................... 87 

2.2.3.3 Simbolisme dalam Ornamen dan Ukiran ................. 89 

2.2.3.4 Keterkaitan antara Struktur dan Identitas Budaya ... 91 

2.2.3.5 Struktur Huma Betang dalam Konteks Era  

Modernisasi.............................................................. 93 

2.3 Kerangka Pemikiran Penelitian ............................................ 96 

 

     BAB III METODOLOGI PENELITIAN ..................................... 104 

3.1 Paradigma Penelitian ............................................................. 104 

3.2 Pendekatan Penelitian ............................................................ 106 

3.3 Metode Penelitian: ................................................................. 109 

3.3.1 Analisis Semiotika Charles Sanders Peirce ............... 109 

3.3.2 Etnografi Antropologi ................................................ 111 

3.4 Subjek dan Objek ................................................................... 114 

3.4.1 Sejarah Suku Dayak ................................................... 114 

3.4.2 Deskripsi Suku Dayak dan Keyakinannya ................. 116 

3.4.3 Kelompok Suku Dayak .............................................. 119 

3.4.4 Sejarah Huma Betang Suku Dayak ............................ 121 

3.4.5 Kelembagaan Suku Dayak ......................................... 124 

3.4.6 Karakter Komunikasi Suku Dayak ............................ 127 

3.4.7 Kehidupan Suku Dayak di Era Modernisasi .............. 130 

3.5 Sumber dan Jenis Data ........................................................... 131 

3.6 Metode Analisis Data ............................................................. 136 

3.7 Verifikasi dan Keabsahan Data .............................................. 139 

 

 DAFTAR PUSTAKA ...................................................................... 142 

 

       LAMPIRAN ..................................................................................... 148 

 

 

 



ix 
 

 
 

 

 

DAFTAR TABEL 

 

Halaman 

 

 Tabel 1.  Struktur Bangunan Huma Betang ................................................  5 

 Tabel 2.  Simbol atau Artefak Huma Betang...............................................  5 

 Tabel 3.  Data Awal Huma Betang ..............................................................  7 

 Tabel 4.  Penelitian Terdahulu  ....................................................................  25 

 Tabel 5. Sumber Data Primer (Informan Penelitian) ..................................  135 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

 
 

 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

Halaman 

 

 Gambar 1. Huma Betang .............................................................................  2 

 Gambar 2. Ukiran dan Simbol pada Huma Betang .....................................  3 

 Gambar 3. Penggalian Data Awal ...............................................................  4 

 Gambar 4. Kerangka Konsep Penelitian.. ...................................................  95 

 Gambar 5. Kerangka Kerja Penelitian.. ......................................................  96 

 Gambar 6. Kerangka Pemikiran Penelitian.. ...............................................  98 

 Gambar 7. Pendekatan Penelitian ...............................................................  108 

 Gambar 8. Dayak Nagju Tahun 18000an ....................................................  121 

 Gambar 9. Kelembagaan Suku Dayak ........................................................  127 

 Gambar 10. Komponen Analisis Data .........................................................  138 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 



1  
 

 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

1.1 Latar Belakang Masalah 

Indonesia, sebagai negara yang kaya akan keberagaman budaya, memiliki 

berbagai kearifan lokal yang telah terbentuk dan teruji oleh waktu. Salah satu suku 

yang memiliki kearifan lokal yang kuat adalah suku Dayak, terutama melalui 

konsep Huma Betang. Huma Betang, rumah tradisional suku Dayak di Kalimantan, 

bukan hanya sekadar tempat tinggal, tetapi juga merupakan simbol utama yang 

mencerminkan kehidupan sosial, budaya, dan spiritual masyarakat Dayak. Rumah 

ini mengandung nilai-nilai yang menjadi pilar utama dalam menjaga kesatuan dan 

kelangsungan budaya Dayak di tengah arus modernisasi yang semakin kuat. 

Di era globalisasi dan modernisasi saat ini, kearifan lokal seperti Huma 

Betang menghadapi tantangan serius. Penetrasi budaya asing melalui teknologi dan 

media global telah mempercepat perubahan nilai-nilai sosial di kalangan generasi 

muda, mengakibatkan erosi terhadap pemahaman dan apresiasi mereka terhadap 

kearifan lokal. Smith dan Riley (P. Smith & Riley, 2008) dalam karya mereka 

Cultural Theory: An Introduction menekankan bahwa modernisasi seringkali 

membawa homogenisasi budaya, di mana budaya lokal mulai terkikis oleh dominasi 

budaya global yang dianggap lebih modern dan superior. Kondisi ini menimbulkan 

krisis identitas, khususnya di kalangan generasi muda Dayak, yang semakin terpisah 

dari akar budaya mereka. 

Dalam konteks Huma Betang, krisis ini tampak dalam semakin kaburnya 

pemahaman generasi muda terhadap simbolisme dan makna spiritual yang 

terkandung dalam setiap elemen arsitektur rumah tradisional ini. Stuart Hall (Hall, 



2  
 

 
 

1997) dalam Representation: Cultural Representations and Signifying Practices 

menegaskan pentingnya pemahaman simbolisme dalam mempertahankan identitas 

budaya, di mana simbol tidak hanya sebagai bentuk ekspresi seni tetapi juga sebagai 

medium komunikasi yang menghubungkan generasi sekarang dengan warisan 

leluhur mereka. Tanpa pemahaman yang mendalam tentang simbol-simbol ini, nilai-

nilai yang ada dalam Huma Betang dapat terancam hilang, yang pada akhirnya dapat 

mengakibatkan pengikisan identitas budaya yang kaya dan menggantikannya 

dengan pengaruh budaya global yang mendominasi. 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Huma Betang 

 

Ferdinand de Saussure, seorang pionir dalam studi linguistik dan penggagas 

teori strukturalisme, memperkenalkan konsep bahwa bahasa adalah sebuah sistem 

tanda yang terdiri dari hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified). 

Strukturalisme, yang menjadi dasar dari konsep ini, menekankan bahwa makna 

dibangun melalui struktur dan hubungan antara elemen-elemen dalam suatu sistem. 

Culler (Culler, 2005) dalam The Pursuit of Signs menegaskan bahwa pendekatan 

strukturalisme ini memberikan kerangka untuk menganalisis bagaimana elemen-

elemen budaya diatur dalam pola-pola yang membentuk makna kolektif dalam 

masyarakat. 



3  
 

 
 

Ketika teori ini diterapkan dalam analisis arsitektur Huma Betang, kita dapat 

melihat bagaimana setiap elemen, seperti ornamen dan ukiran, diatur dalam struktur 

tertentu yang menyampaikan nilai-nilai budaya Dayak. Analisis semiotika Charles 

Sanders Peirce melengkapi pendekatan strukturalisme ini dengan konsep triadik 

yang mencakup interpretant sebagai komponen penting dalam memahami 

bagaimana makna-makna ini diterima dan diinterpretasikan oleh masyarakat. 

Cobley (Cobley, 2010) dalam The Routledge Companion to Semiotics menyatakan 

bahwa kombinasi antara pendekatan Saussure dan Peirce memungkinkan analisis 

yang lebih mendalam tentang bagaimana tanda-tanda tidak hanya membentuk 

komunikasi, tetapi juga membangun dan mempertahankan nilai-nilai budaya. 

 

Gambar 2. Contoh ukiran dan simbol-simbol pada Huma Betang 

Selain Saussure dan Peirce, pemikiran Roland Barthes juga memberikan 

kontribusi penting dalam memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya, 

termasuk arsitektur, berfungsi bukan hanya sebagai alat komunikasi, tetapi juga 

sebagai pembentuk ideologi. Barthes, pada karya-karyanya, seperti yang dibahas 



4  
 

 
 

oleh Branston dan Stafford (Branston & Stafford, 2010) dalam The Media Student's 

Book, mengembangkan konsep bahwa setiap tanda dalam budaya membawa lapisan 

makna, atau yang ia sebut sebagai denotasi dan konotasi. Denotasi mengacu pada 

makna langsung atau literal dari sebuah tanda, sementara konotasi merujuk pada 

makna tambahan atau tersirat yang muncul dari interpretasi budaya. Barthes 

(Barthes, 1986) dalam mythologies menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam budaya 

sering kali beroperasi pada level konotasi untuk membentuk mitos yang diterima 

secara luas tanpa dipertanyakan. 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Penggalian data awal dengan Demang Kepala Adat Yansen I Aden 

Dalam wawancara dengan Bapak Yansen I Aden, Demang Kepala Adat Dayak, 

beliau menjelaskan bahwa Huma Betang tidak hanya merupakan bangunan fisik, 

tetapi juga menyimpan makna yang sangat mendalam dalam setiap simbol, 

ornamen, dan arsitekturnya. Namun, beliau menyayangkan bahwa banyak generasi 

muda saat ini kurang memahami atau bahkan tidak mengetahui makna dari simbol-

simbol ini, yang menyebabkan budaya Huma Betang perlahan-lahan memudar. 

Dengan menggunakan pendekatan semiotika Peirce, kita dapat lebih mendalam 

dalam memahami bagaimana setiap elemen dalam Huma Betang berinteraksi untuk 

menciptakan makna yang kompleks dan berlapis. Misalnya, ornamen pada Huma 



5  
 

 
 

Betang tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi, tetapi juga sebagai tanda yang 

menghubungkan identitas suku Dayak dengan simbol-simbol spiritual dan sosial 

yang telah diwariskan dari generasi ke generasi. Chandler (Chandler, 2022) dalam 

Semiotics: The Basics menegaskan bahwa pemahaman mendalam tentang 

interpretant memungkinkan analisis tentang bagaimana makna-makna ini diterima, 

ditafsirkan, dan bahkan diubah oleh generasi baru. 

Tabel. 1 Struktur Bangunan Huma Betang 

Struktur Bangunan Bagian 

Orientasi Bangunan - 

Arah Hadap - 

Tata Letak Bangunan  - 

Bentuk Bangunan • Alam Atas 

• Alam Tengah 

• Alam Bawah 

Organisasi Ruangan • Profan 

• Netral 

• Sakral 

Elemen Pembentuk Ruangan • Lantai 

• Dinding 

• Tiang 

• Atap 

Elemen Transisi • Pintu 

• Jendela 

• Tangga 

 

Tabel 2. Simbol atau Artefak pada Huma Betang 

Simbol atau Artefak Bagian atau Bentuk 

Batang Garing • Dunia Atas 

• Dunia Tengah 

• Dunia Bawah 

Dandang Tiang • Awal 

• Pra Perkawinan 

• Perkawinan 

• Negeri Pra Lahir 

• Kelahiran 



6  
 

 
 

• Negeri Duniawi 

• Kematian 

• Ruas Akhir 

• Akhir 

Rajah Cacak • Kodrat Ilahi 

• Masa Silam 

• Kodrat Manusia 

• Keakanan 

Motif • Tingang 

• Dandang Tingang 

• Jata 

• Tandung Muang 

• Haramaung 

• Hewan 

• Kalalawit 

• Karekot Bajei 

• Lamantek Positif 

• Lamantek Negatif 

 

Pendekatan semiotik Peirce, jika digunakan bersama dengan strukturalisme 

Saussure, memberikan kerangka teoretis yang kuat untuk menganalisis Huma 

Betang sebagai teks budaya yang kaya akan makna. Ini juga memperkuat analisis 

dalam The Media Student's Book, yang menunjukkan bahwa tanda-tanda dalam 

budaya tidak hanya membentuk komunikasi tetapi juga membentuk identitas dan 

ideologi yang mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini akan menggabungkan 

pendekatan strukturalisme, semiotik Peirce, dan konsep denotasi serta konotasi dari 

Barthes untuk memberikan analisis yang lebih komprehensif tentang peran Huma 

Betang dalam mempertahankan dan mentransmisikan nilai-nilai budaya Dayak di 

era modernisasi. 

Modernisasi, meskipun membawa banyak kemajuan teknologi dan ekonomi, 

juga membawa dampak negatif bagi keberlanjutan budaya lokal. Robertson 

(Robertson, 1992) dalam Globalization: Social Theory and Global Culture 



7  
 

 
 

memperingatkan tentang bahaya globalisasi yang dapat menghilangkan identitas 

lokal dan meratakan perbedaan budaya. Dalam kasus Huma Betang, modernisasi 

tidak hanya mengancam keberadaan fisiknya tetapi juga makna yang terkandung di 

dalamnya. Tanpa upaya yang serius untuk melestarikan dan mengajarkan kembali 

nilai-nilai ini kepada generasi muda, kita berisiko kehilangan tidak hanya sebuah 

bangunan fisik tetapi juga identitas yang mendefinisikan karakter komunikasi suku 

Dayak. 

Tabel 3. Data Awal Huma Betang 

No Nama Informan Jabatan 

Uraian 

Jumlah 

Huma 

Betang 

Alamat 

1. 
Bpk. Erliansyah, 

A.Md 

 

Kasi 

Kepariwisataan dan 

Ekonomi Kreatif 

Dinas Pariwisata 

Kabupaten Kapuas 

 

3 

1. Huma Betang 

Manggang 

Utus Desa Sei 

Pasah 

Kecamatan 

Kapuas Hilir 

2. Huma Betang 

Kelurahan 

Selat Hilir 

Kecamatan 

Kapuas Selat 

3. Huma Betang 

Desa Pasak 

Talawang 

Kecamatan 

Pasak 

Talawang 

2. 
Ivan Yulius, 

S.Pt., ME 

 

Kasubag Bidang 

Kebudayaan Dinas 

Kebudayaan 

Kabupaten Kapuas 

 

3. Inop 

Tokoh Masyarakat, 

Sejarawan, Mantan 

Kasubag Dinas 

Kominfo Kabupaten 

Kapuas 

 

Karakter komunikasi budaya suku Dayak yang termanifestasi melalui Huma 

Betang mencerminkan nilai-nilai inti yang mendefinisikan identitas kolektif 

masyarakat Dayak. Huma Betang bukan hanya struktur fisik, melainkan sebuah 



8  
 

 
 

simbol yang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Dayak, di mana nilai-nilai 

kebersamaan, solidaritas, dan toleransi menjadi pilar utama dalam membangun 

hubungan sosial di komunitas mereka. Huma Betang berfungsi sebagai medium 

komunikasi yang memperkuat identitas budaya dan memfasilitasi transfer nilai-nilai 

ini antar generasi. 

Dalam kajian terkini, Williams dan Handcock (2015)  dalam artikel mereka yang 

dipublikasikan di Journal of Communication & Cultural Studies menekankan 

pentingnya komunikasi budaya dalam menjaga identitas komunitas tradisional di 

tengah tekanan globalisasi. Hal ini sejalan dengan pernyataan Andi Faisal Bakti 

bahwa komunikasi dan budaya saling bermusuhan dan juga saling melengkapi 

(Bakti, 2004). Menurut Jakob lauring dalam buku (Bakti, 2021) Komunikasi budaya 

sendiri adalah bentuk komunikasi dalam konteks budaya dan kelompok sosial yang 

berbeda, atau cara budaya memengaruhi komunikasi. Mereka menekankan bahwa 

simbol-simbol budaya seperti Huma Betang memainkan peran penting dalam 

memperkuat ikatan sosial dan memastikan bahwa nilai-nilai tradisional tetap relevan 

dalam konteks modern. Huma Betang, sebagai simbol komunikasi budaya, tidak 

hanya penting bagi masyarakat Dayak, tetapi juga menjadi contoh bagaimana 

sebuah komunitas dapat memanfaatkan simbol-simbol budaya untuk 

mempertahankan identitas di tengah perubahan sosial yang cepat. 

Modernisasi sering kali membawa perubahan dalam cara pandang dan perilaku 

masyarakat, yang dapat berdampak pada memudarnya nilai-nilai budaya lokal. 

Smith dan Watson (Erll et al., 2008) dalam buku mereka Cultural Memory Studies: 

An International and Interdisciplinary Handbook menjelaskan bahwa modernisasi 

dapat menyebabkan amnesia budaya, di mana masyarakat mulai kehilangan ingatan 



9  
 

 
 

kolektif tentang nilai-nilai dan tradisi yang mendefinisikan identitas mereka. Dalam 

konteks Huma Betang, amnesia budaya ini terlihat dalam berkurangnya pengetahuan 

dan pemahaman generasi muda Dayak tentang makna dan simbolisme yang 

terkandung dalam rumah adat mereka. 

Kita semua mengetahui bahwa karakter komunikasi dapat dibentuk oleh 

sejumlah faktor, termasuk budaya, pendidikan, latar belakang sosial-ekonomi, dan 

pengalaman pribadi. Mengembangkan karakter komunikasi yang efektif seringkali 

merupakan kunci kebrhasilan dalam berbagai situasi, baik itu dalam konteks pribadi, 

sosial masyarakat atau profesional. Sebagai wujud dari karakter komunikasi budaya 

suku Dayak, Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat hidup dan tempat 

tinggal, juga sebagai ruang di mana nilai-nilai komunal dan solidaritas dipraktekkan 

dan dipertahankan. Giddens (Giddens & Sutton, 2021) dalam artikelnya di 

International Journal of Cultural Studies menyatakan bahwa ruang-ruang komunal 

seperti Huma Betang memainkan peran penting dalam membentuk identitas kolektif 

dan memperkuat ikatan sosial dalam komunitas. Melalui praktik sehari-hari di 

Huma Betang, masyarakat Dayak dapat mempertahankan nilai-nilai komunal 

mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai tersebut ditransfer ke generasi berikutnya. 

Namun, modernisasi juga membawa tantangan tersendiri. Turner (Pieterse, 

2019) dalam Globalization and Culture: Global Mélange mencatat bahwa 

modernisasi sering kali menuntut perubahan dalam struktur sosial dan budaya yang 

dapat mengancam keberlangsungan tradisi-tradisi lokal. Dalam konteks Huma 

Betang, modernisasi dapat mengubah cara masyarakat Dayak berinteraksi dengan 

simbol-simbol budaya mereka, yang dapat mengakibatkan perubahan dalam cara 

mereka memahami dan menginterpretasikan nilai-nilai yang terkandung dalam 



10  
 

 
 

Huma Betang. Oleh karena itu, penting untuk menyoroti bagaimana modernisasi 

dapat memengaruhi karakter komunikasi budaya Dayak dan bagaimana komunitas 

dapat merespons tantangan ini untuk memastikan kelangsungan nilai-nilai 

tradisional mereka. 

Dalam konteks pelestarian budaya, regulasi dan kebijakan pemerintah 

memainkan peran penting dalam memastikan keberlanjutan nilai-nilai lokal. 

Indonesia telah mengakui pentingnya menjaga kearifan lokal melalui berbagai 

undang-undang dan peraturan. Undang-Undang Dasar 1945 Pasal 28I ayat (3), 

misalnya, menyatakan bahwa identitas budaya dan hak masyarakat tradisional 

dihormati selaras dengan perkembangan zaman dan peradaban. Ini menunjukkan 

bahwa negara memiliki tanggung jawab untuk memastikan bahwa identitas budaya 

seperti yang diwakili oleh Huma Betang tetap dihormati dan dilestarikan. 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 2017 tentang pemajuan 

kebudayaan menekankan perlunya pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan 

pembinaan kebudayaan untuk meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi 

budaya Indonesia di tengah peradaban dunia. Huma Betang, sebagai representasi 

kearifan lokal suku Dayak, harus diposisikan dalam kerangka kebijakan ini sebagai 

salah satu objek pemajuan kebudayaan yang perlu mendapatkan perhatian khusus 

dari pemerintah daerah maupun nasional. 

Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang 

kelembagaan adat Dayak juga memperkuat komitmen ini dengan menggaris bawahi 

pentingnya falsafah hidup budaya Huma Betang atau Belom Bahadat, yang diartikan 

sebagai perilaku hidup yang menjunjung tinggi kejujuran, kesetaraan, kebersamaan, 

dan toleransi. Regulasi ini menunjukkan bahwa nilai-nilai yang terkandung dalam 



11  
 

 
 

Huma Betang bukan hanya penting secara budaya, tetapi juga memiliki relevansi 

dalam konteks sosial dan hukum sebagai fondasi dari struktur kehidupan masyarakat 

Dayak. 

Meskipun ada berbagai regulasi yang mendukung pelestarian Huma Betang, 

tantangan terbesar adalah bagaimana memastikan bahwa nilai-nilai ini tetap hidup di 

tengah perubahan sosial yang dibawa oleh modernisasi. Robertson (Robertson, 

1992) dalam bukunya Globalization: Social Theory and Global Culture mencatat 

bahwa regulasi saja tidak cukup; perlu ada upaya yang lebih komprehensif yang 

melibatkan pendidikan, peningkatan kesadaran, dan integrasi nilai-nilai budaya ke 

dalam kehidupan sehari-hari generasi muda. 

Dalam konteks Huma Betang, pendidikan dan sosialisasi menjadi kunci untuk 

memastikan bahwa nilai-nilai ini dapat diteruskan ke generasi mendatang. Bourdieu  

(Bourdieu, 1990) dalam The Logic of Practice menegaskan pentingnya praktek 

budaya dalam mempertahankan identitas sosial, di mana nilai-nilai dan norma-

norma budaya tidak hanya diajarkan tetapi juga dipraktikkan dalam kehidupan 

sehari-hari. Oleh karena itu, upaya pelestarian Huma Betang harus melibatkan tidak 

hanya pelindungan fisik terhadap bangunan dan struktur, tetapi juga revitalisasi 

nilai-nilai yang diwakili oleh Huma Betang dalam bentuk praktek sosial dan budaya 

yang nyata. 

Melalui pendidikan budaya yang terstruktur dan intervensi strategis, generasi 

muda Dayak harus kembali mengenal, memahami, dan menghayati makna serta 

fungsi simbol-simbol dalam Huma Betang. Ini bisa dilakukan dengan 

mengintegrasikan pelajaran tentang Huma Betang dalam kurikulum pendidikan 



12  
 

 
 

formal dan informal, serta melalui kegiatan komunitas yang melibatkan mereka 

secara aktif. 

Untuk memperkuat solidaritas sosial, perlu diupayakan revitalisasi praktik 

budaya yang terkait dengan Huma Betang. Kegiatan-kegiatan yang mempererat 

ikatan sosial di antara anggota komunitas harus didorong, dengan fokus pada 

penguatan kembali nilai-nilai kebersamaan dan gotong royong yang terkandung 

dalam struktur dan simbol Huma Betang. 

Upaya pelestarian harus mencakup strategi konservasi simbolik yang 

berkelanjutan serta pendidikan budaya yang mendalam. Hal ini akan memastikan 

bahwa identitas budaya Dayak yang unik tetap hidup dan berkembang di tengah 

tantangan modernisasi, sekaligus mendorong penghargaan dan pemahaman yang 

lebih luas terhadap warisan budaya ini, baik di kalangan masyarakat Dayak sendiri 

maupun di luar komunitas mereka. 

1.2 Identifikasi Masalah 

1. Modernisasi menyebabkan perubahan gaya hidup dan kebutuhan fungsional, 

yang berkontribusi pada modifikasi struktur arsitektur Huma Betang, sehingga 

memengaruhi kemampuannya untuk tetap berperan sebagai pusat kehidupan 

sosial dan budaya masyarakat Dayak. 

2. Kurangnya perhatian dan pemeliharaan dari generasi muda menyebabkan 

beberapa Huma Betang mengalami penurunan kondisi, yang berpotensi 

mengurangi keberlangsungan fisik dan simbolis Huma Betang sebagai warisan 

budaya Dayak. 

3. Urbanisasi dan perkembangan perkotaan di Kalimantan menciptakan tantangan 

bagi struktur tradisional Huma Betang, yang harus beradaptasi dengan 



13  
 

 
 

lingkungan yang berubah tanpa kehilangan esensinya sebagai simbol kehidupan 

komunal Dayak. 

4. Generasi muda Dayak semakin kehilangan pemahaman terhadap makna simbolis 

dari ornamen dan ukiran di Huma Betang, yang berdampak pada upaya 

pelestarian nilai-nilai budaya Dayak. 

5. Fungsi ornamen di Huma Betang mengalami pergeseran dari elemen yang kaya 

makna spiritual dan budaya menjadi lebih dekoratif, yang dapat mengurangi 

kedalaman nilai-nilai budaya yang telah lama dijaga oleh masyarakat Dayak. 

6. Dampak budaya asing melalui media dan teknologi modern mulai tercermin 

dalam perubahan desain ornamen di Huma Betang, yang berisiko mengurangi 

keaslian dan identitas asli ornamen-ornamen tersebut. 

7. Filosofi hidup masyarakat Dayak yang diwakili oleh Huma Betang semakin 

jarang diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari generasi muda, yang 

dapat melemahkan identitas budaya dan nilai-nilai tradisional Dayak. 

8. Modernisasi mendorong terjadinya perubahan dalam pemaknaan Huma Betang, 

yang menimbulkan tantangan dalam menjaga keseimbangan antara adaptasi bagi 

kehidupan kontemporer dan pelestarian esensi tradisional Huma Betang. 

 

1.3 Batasan Masalah 

1. Ruang Lingkup Geografis: Penelitian ini dibatasi pada kajian tentang Huma 

Betang sebagai representasi budaya suku Dayak di Kalimantan Tengah. 

Penelitian ini tidak akan mencakup Huma Betang yang berada di luar 

Kalimantan Tengah, atau struktur bangunan lain yang memiliki fungsi serupa 

tetapi berbeda dalam konteks budaya dan geografis. 



14  
 

 
 

2. Aspek Teoretis: 

- Strukturalisme menurut Ferdinand de Saussure akan digunakan sebagai 

Grand Theory. Teori ini akan menjadi landasan utama dalam memahami 

bagaimana struktur arsitektur Huma Betang berfungsi dalam membentuk dan 

mempertahankan karakter komunikasi budaya suku Dayak. Strukturalisme 

memberikan kerangka untuk menganalisis elemen-elemen arsitektur sebagai 

tanda-tanda yang berhubungan dalam sebuah sistem, yang secara kolektif 

membentuk makna budaya. 

- Semiotika Charles Sanders Peirce akan digunakan sebagai metode analisis. 

Pendekatan semiotik ini memungkinkan analisis mendalam tentang 

bagaimana simbol-simbol, ornamen, dan artefak dalam Huma Betang 

diinterpretasikan dan dipahami oleh masyarakat Dayak. Fokus utama akan 

diberikan pada komponen interpretant dalam konsep triadik Peirce, yang 

membantu menjelaskan bagaimana makna terbentuk dan dipertahankan 

dalam konteks budaya. 

- Denotasi dan Konotasi menurut Roland Barthes akan digunakan secara 

terbatas dan sewaktu dibutuhkan. Teori ini akan diterapkan untuk 

memberikan lapisan tambahan dalam analisis, khususnya ketika diperlukan 

untuk memahami bagaimana simbol-simbol tertentu dalam Huma Betang 

mungkin memiliki makna yang lebih dalam atau berlapis (konotatif) di luar 

makna literalnya (denotatif). Penggunaan teori Barthes ini akan bersifat 

komplementer dan hanya digunakan ketika analisis membutuhkan perspektif 

yang lebih luas tentang bagaimana simbol-simbol budaya dapat membentuk 

atau memperkuat ideologi yang ada. 



15  
 

 
 

3. Ruang Lingkup Subjek Penelitian: Penelitian ini berfokus pada komunitas 

Dayak, khususnya mereka yang terlibat langsung dalam pelestarian dan 

pemeliharaan Huma Betang, termasuk para tetua adat, pemimpin komunitas, dan 

generasi muda yang tinggal atau berhubungan dengan Huma Betang. Penelitian 

ini tidak mencakup komunitas Dayak yang tidak memiliki keterlibatan langsung 

dengan Huma Betang. 

4. Waktu Penelitian: Penelitian ini dibatasi pada kajian kondisi Huma Betang dan 

nilai-nilai budaya Dayak di era modernisasi, khususnya dalam kurun waktu 10 

tahun terakhir (2014-2024). Penelitian ini tidak akan mencakup perubahan yang 

terjadi sebelum periode tersebut, kecuali dalam konteks sejarah untuk 

memberikan latar belakang yang diperlukan. 

5. Keterbatasan Data: Penelitian ini akan mengandalkan data primer yang 

diperoleh melalui wawancara dengan informan kunci dan observasi lapangan, 

serta data sekunder yang diperoleh dari literatur yang relevan. Keterbatasan data 

akan mencakup kemungkinan adanya kesenjangan informasi atau 

ketidaksesuaian interpretasi dari sumber-sumber yang digunakan. 

6. Pendekatan Penelitian: Penelitian ini akan menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi kasus. Fokus utama adalah pada eksplorasi mendalam 

terhadap makna, simbolisme, dan peran Huma Betang dalam mempertahankan 

identitas budaya Dayak. Penelitian ini tidak akan menggunakan pendekatan 

kuantitatif atau metode statistik dalam analisis data. 

7. Aspek Komparatif: Penelitian ini tidak akan membandingkan Huma Betang 

dengan struktur bangunan adat lainnya di luar komunitas Dayak. Fokusnya 



16  
 

 
 

adalah pada Huma Betang sebagai entitas tunggal yang dianalisis secara 

mendalam dalam konteks budaya Dayak. 

8. Lingkup Interdisipliner: Walaupun penelitian ini menyentuh aspek-aspek 

arsitektur, seni, dan budaya, fokus utamanya adalah pada aspek komunikasi 

budaya. Pendekatan interdisipliner lainnya akan digunakan secara terbatas dan 

hanya dalam konteks yang mendukung analisis utama. 

 

1.4 Rumusan Masalah 

Dari rumusan pokok tersebut di atas muncul sejumlah pertanyaan penelitian 

(reseaech questions) yang akan menjadi fokus peneliti, di antaranya:  

1.4.1 Mayor 

Bagaimana Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karateker 

Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi? 

1.4.2 Minor 

1. Seperti apa struktur arsitektur Huma Betang berfungsi dalam membahasakan 

karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi menurut 

strukturalisme Ferdinand de Saussure? 

2. Sejauh mana makna simbol-simbol Huma Betang dalam mewujudkan karakter 

komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi dipahami berdasarkan 

analisis semiotik Charles Sanders Peirce? 

3. Mengapa interpretasi denotasi dan konotasi simbol-simbol, artefak, ukiran, dan 

relif pada Huma Betang penting dalam memahami karakter komunikasi suku 

Dayak di era modernisasi?  

 



17  
 

 
 

1.5 Tujuan & Pernyataan Penelitian 

1.5.1 Tujuan Penelitian 

1. Menganalisis fungsi struktur arsitektur Huma Betang dalam membentuk 

karakter pesan komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi menurut 

strukturalisme Ferdinand de Saussure. 

2. Menggali pemahaman tentang makna simbol-simbol Huma Betang dalam 

mewujudkan karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi 

berdasarkan analisis semiotika Charles Sanders Peirce. 

3. Mengembangkan interpretasi denotasi dan konotasi tentang pentingnya 

simbol-simbol, artefak, ukiran, dan relief pada Huma Betang dalam 

memahami karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi. 

 

1.5.2 Pernyataan Penelitian 

Utama: 

Dalam arus modernisasi yang semakin menggerus nilai-nilai tradisional, 

kearifan lokal Huma Betang sebagai manifestasi karakter komunikasi suku 

Dayak berada di persimpangan kritis. Tantangan terbesar adalah 

mempertahankan relevansi dan pemaknaan simboliknya yang terancam oleh 

globalisasi dan pengaruh budaya luar, sehingga menuntut strategi pelestarian 

yang tidak hanya adaptif tetapi juga transformatif, agar nilai-nilai budaya ini 

tidak hanya bertahan tetapi juga berkembang dalam konteks yang berubah. 

Pendukung: 

1. Dokumen sejarah dan analisis strukturalisme mengungkapkan bahwa 

struktur dan simbolisme Huma Betang bukan hanya sebagai alat 



18  
 

 
 

komunikasi, tetapi juga sebagai fondasi identitas budaya suku Dayak 

yang mengikat komunitas dan menjaga harmoni sosial. Dalam konteks 

modernisasi, fungsi ini terancam mengalami dekonstruksi tanpa upaya 

yang serius dalam mengintegrasikan simbol-simbol tradisional dengan 

nilai-nilai kontemporer yang berkembang. (Sumber: Buku Lembaga 

Kedamangan dan Hukum Adat Dayak Ngaju). 

2. Observasi lapangan menunjukkan adanya fragmentasi pemaknaan di 

kalangan generasi muda Dayak Ngaju terhadap simbol-simbol Huma 

Betang. Proses semiosis yang terjadi tidak hanya menunjukkan 

perubahan pemahaman tetapi juga mengindikasikan potensi hilangnya 

nilai-nilai esensial dalam struktur komunikasi budaya, yang dipengaruhi 

oleh interaksi dengan budaya modern dan teknologi digital. (Sumber: 

Observasi Penelitian Lapangan). 

3. Wawancara dengan tokoh-tokoh suku Dayak Ngaju mengungkapkan 

bahwa meskipun terjadi pergeseran makna akibat modernisasi, terdapat 

ketahanan budaya yang kuat melalui upaya reinterpretasi simbol-simbol 

Huma Betang. Ini mencerminkan strategi resistensi budaya yang tidak 

hanya mempertahankan nilai-nilai tradisional, tetapi juga menciptakan 

ruang baru bagi pemaknaan simbolik yang relevan dengan perubahan 

zaman. (Sumber: Wawancara Penelitian). 

4. Observasi di Huma Betang di Sei Pasah, Kecamatan Kapuas Hilir, 

menunjukkan bahwa struktur fisik Huma Betang tetap menjadi jangkar 

penting dalam menjaga solidaritas sosial suku Dayak Ngaju, yang 

beradaptasi dengan dinamika modernisasi. Struktur ini bukan hanya 



19  
 

 
 

simbol fisik tetapi juga representasi kolektif identitas budaya yang harus 

dijaga melalui pembaruan kontekstual agar tetap relevan di era 

globalisasi. (Sumber: Observasi Penelitian). 

5. Diskusi kelompok fokus dengan anggota suku Dayak Ngaju 

mengungkapkan bahwa strategi-strategi budaya yang diterapkan tidak 

hanya bertujuan melestarikan simbol-simbol dan artefak Huma Betang, 

tetapi juga menegaskan kembali identitas budaya melalui interpretasi 

yang kontekstual dan transformatif, yang memungkinkan nilai-nilai 

tradisional bertahan dan berkembang dalam lanskap budaya yang terus 

berubah. (Sumber: Diskusi Kelompok Fokus Penelitian). 

 

1.6 Manfaat Penelitian 

1.6.1 Manfaat Teoretis 

1. Penelitian ini akan memperkaya literatur dan pengetahuan tentang semiotika 

dan strukturalisme, khususnya dalam konteks komunikasi budaya suku 

Dayak melalui analisis struktur arsitektur dan simbolisme Huma Betang.  

2. Hasil penelitian ini memberikan kontribusi yang signifikan dalam 

pengembangan konsep semiotika, terutama melalui penerapan konsep triadik 

Charles Sanders Peirce sebagai metode analisis utama untuk memahami 

makna simbol-simbol Huma Betang dalam masyarakat Dayak. Selain itu, 

konsep denotasi dan konotasi dari Roland Barthes diterapkan untuk 

mengungkap bagaimana simbol-simbol tersebut tidak hanya memiliki makna 

literal (denotatif), tetapi juga makna tambahan yang lebih dalam dan berlapis 

(konotatif), sesuai dengan ideologi dan nilai-nilai budaya yang berlaku. 



20  
 

 
 

Penggunaan teori Barthes ini melengkapi pendekatan Peirce dengan 

memberikan lapisan analisis tambahan, sehingga dapat menunjukkan 

bagaimana makna terbentuk, diterima, dan diinterpretasikan dalam konteks 

budaya yang kaya akan simbolisme. 

3. Penelitian ini diharapkan menjadi referensi penting bagi studi-studi 

selanjutnya yang ingin mengkaji lebih dalam tentang komunikasi budaya 

dalam masyarakat adat, khususnya suku Dayak Ngaju, dengan pendekatan 

multi-teoretis yang mencakup semiotika Peirce, strukturalisme Saussure, dan 

teori Barthes. 

 

1.6.2 Manfaat Praktis 

1. Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai bahan pertimbangan bagi 

masyarakat Dayak dalam melestarikan dan mengaplikasikan nilai-nilai 

Huma Betang dalam kehidupan sehari-hari, khususnya dalam konteks 

komunikasi budaya. 

2. Penelitian ini juga dapat memberikan rekomendasi kepada pemerintah dan 

lembaga kebudayaan untuk lebih memahami dan menghargai keunikan 

komunikasi budaya suku Dayak melalui Huma Betang, serta membantu 

dalam merumuskan kebijakan yang mendukung pelestarian budaya lokal. 

3. Hasil penelitian ini dapat dijadikan landasan untuk pengembangan 

kurikulum pendidikan yang berfokus pada pemahaman dan apresiasi 

terhadap kekayaan budaya lokal, seperti Huma Betang, sehingga dapat 

diperkenalkan kepada generasi muda melalui pendidikan formal. 

 



21  
 

 
 

1.7 Sistematika Penulisan 

Disertasi ini secara sistematis terdiri dari lima bab, dengan rincian sebagai 

berikut: Disertasi dimulai dengan BAB I yang berisi pendahuluan, di mana 

diuraikan latar belakang masalah yang difokuskan pada deskripsi dan argumentasi 

masalah dalam konteks das sein dan das sollen dari fenomena yang diteliti, untuk 

menilai kelayakan argumentasi, urgensi, serta relevansi penelitian. Selain itu, bab ini 

juga mencakup identifikasi masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, serta 

signifikansi penelitian baik pada tataran teoretis maupun praktis, termasuk penelitian 

terkait dan sistematika penulisan. 

BAB II membahas kerangka dan paradigma teoretis secara mendalam, 

termasuk kajian pustaka yang bertujuan untuk membandingkan penelitian ini 

dengan penelitian sebelumnya. Bab ini juga menguraikan perspektif penelitian, yang 

menunjukkan sudut pandang peneliti terhadap masalah atau fenomena yang diteliti. 

Selain itu, bab ini menjelaskan teori-teori yang digunakan, termasuk sejarah teori 

dan para tokoh yang mengembangkannya, serta menjelaskan keterkaitan antara teori 

dan fenomena atau masalah penelitian. 

Sebagai bagian dari karya ilmiah, metodologi penelitian dibahas dalam BAB 

III, yang menjelaskan sifat penelitian yang sesuai dengan paradigma dan teori yang 

digunakan. Bab ini juga mencakup metode yang dipakai, prosedur penelitian yang 

dilakukan oleh peneliti, serta teknik analisis yang digunakan untuk mengolah data 

empiris yang diperoleh dari lapangan. 

BAB IV berisi hasil penelitian yang dikumpulkan dari lapangan serta analisis 

terhadap fenomena tersebut. Hasil penelitian ini mencakup konsep-konsep yang 

relevan dengan penelitian, gambaran umum objek penelitian, temuan dan analisis 



22  
 

 
 

data, serta kritik, kendala, dan rekomendasi yang dihasilkan. Bab IV akan dibahas 

setelah peneliti menyelesaikan tahapan seminar proposal disertasi dan melakukan 

studi lapangan. 

BAB V berfungsi sebagai penutup, memuat kesimpulan dari penelitian. 

Kesimpulan ini merangkum secara garis besar seluruh penelitian yang telah 

dilakukan. Melalui bab ini, peneliti menarik kesimpulan berdasarkan hasil yang 

dipaparkan di BAB IV, dengan tujuan untuk menjawab poin-poin dari pertanyaan 

penelitian dan tujuan penelitian yang telah diuraikan di BAB I. Bab ini akan dibahas 

setelah peneliti menyelesaikan tahapan seminar sidang data disertasi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23  
 

 
 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA  

2.1 Landasan Teoretis 

2.1.1 Memahami Kajian Pustaka Penelitian Terdahulu 

Untuk memperkuat landasan teoretis dan metodologis, penelitian ini dimulai 

dengan kajian pustaka dalam beberapa penelitian terdahulu yang memiliki relevansi 

dengan topik Huma Betang sebagai simbol budaya dan alat komunikasi dalam 

masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah. Kajian ini tidak hanya mencakup 

penelitian yang berkaitan langsung dengan budaya Dayak, tetapi juga melibatkan 

penelitian dari berbagai konteks budaya lainnya yang memberikan wawasan 

tentang peran arsitektur tradisional dalam mempertahankan identitas budaya di 

tengah modernisasi. 

Penelusuran literatur dilakukan dengan mencakup jurnal-jurnal nasional dan 

internasional yang memiliki reputasi baik dan memberikan kontribusi signifikan 

dalam bidang studi budaya dan komunikasi. Penelitian terdahulu ini secara 

sistematis diklasifikasikan berdasarkan tujuan penelitian, metode yang digunakan, 

serta hasil yang diperoleh. Dengan cara ini, pembahasan ini memungkinkan peneliti 

untuk mengidentifikasi kesenjangan dalam penelitian sebelumnya dan merumuskan 

kontribusi baru yang dapat diberikan oleh penelitian ini. 

Sebagai contoh, penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Wardani et al. 

(Wardani et al., 2020) mengenai keberlanjutan kearifan budaya di rumah Betang 

Dayak Ngaju telah memberikan wawasan berharga tentang bagaimana arsitektur 

tradisional dapat memainkan peran penting dalam menjaga identitas budaya. 

Namun, penelitian ini tidak menyoroti secara mendalam bagaimana simbolisme 

dalam arsitektur tersebut berfungsi sebagai alat komunikasi budaya. Penelitian ini 



24  
 

 
 

berupaya untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan menekankan pada analisis 

simbolisme dalam Huma Betang dan perannya dalam komunikasi budaya Dayak di 

era modernisasi. 

Selain itu, penelitian oleh Smith et al. (2018) yang mengkaji peran arsitektur 

vernakular dalam mempertahankan identitas budaya di tengah arus globalisasi juga 

memberikan pandangan yang relevan. Meskipun penelitian ini menunjukkan 

pentingnya arsitektur vernakular sebagai penghubung antara masa lalu dan masa 

kini, penelitian tersebut kurang membahas bagaimana elemen-elemen simbolik 

dalam arsitektur digunakan sebagai sarana komunikasi untuk mempertahankan 

identitas budaya. Dalam konteks ini, penelitian yang diusulkan berfokus pada peran 

Huma Betang sebagai simbol budaya dan media komunikasi yang kritis dalam 

masyarakat Dayak, memberikan kontribusi baru dalam pemahaman mengenai 

hubungan antara arsitektur tradisional dan identitas budaya. 

Selanjutnya, tabel berikut menyajikan rangkuman dari beberapa penelitian 

terdahulu yang dipilih berdasarkan relevansinya dengan fokus penelitian ini. Tabel 

ini mencakup penelitian yang dilakukan baik di konteks nasional maupun 

internasional, dengan tujuan untuk memberikan pandangan komprehensif mengenai 

bagaimana arsitektur vernakular seperti Huma Betang dapat berfungsi sebagai 

medium komunikasi dan simbol identitas budaya. 

 

 

 



25  
 

 
 

Tabel 4. Penelitian Terdahulu 

No Peneliti Judul Tujuan Penelitian Toeri dan Metode 

Penelitian 

Hasil Penelitian Kritik Perbedaan dengan 

Penelitian ini 

1 Dakir (Dakir, 

2017) 

Pengelolaan Budaya 

Inklusif Berbasis Nilai 

Belom Bahadat pada 

Huma Betang dan 

Transformasi Sosial 

Masyarakat Dayak 

Kalimantan Tengah 

Menganalisis proses 

pengelolaan nilai 

budaya belom bahadat 

dalam menciptakan 

budaya kehidupan 

inklusif dan 

transformasi sosial 

pada masyarakat 

Dayak di Huma 

Betang. 

Teori Konsensus dan 

Inklusi Sosial 

 

Paradigma: 

Interpretif, 

Pendekatan: 

Kualitatif, Subjek & 

Objek: Masyarakat 

Dayak dan Huma 

Betang, Sumber & 

Jenis Data: 

Observasi, 

wawancara, dan 

dokumen, Analisis 

Data: Analisis teks 

Model 

pengelolaan 

konsensus 

budaya belom 

bahadat 

membawa 

perubahan nilai, 

cara pandang, 

dan sikap 

inklusif serta 

memperkuat 

integrasi sosial 

antar individu 

dan kelompok. 

Menghasilkan 

kajian 

mendalam 

tentang 

transformasi 

sosial, namun 

tidak menyoroti 

secara spesifik 

aspek 

simbolisme 

dalam konteks 

budaya. 

Penelitian ini lebih 

fokus pada aspek 

simbolisme dalam 

Huma Betang 

sebagai medium 

komunikasi dan 

identitas budaya 

Dayak, yang tidak 

dibahas dalam 

penelitian 

sebelumnya. 

2. Anggraini 

(Anggraini, 

2016) 

Internalisasi Nilai-nilai 

Pendidikan Karakter 

pada Masyarakat Adat 

Dayak Ngaju 

Menggali nilai-nilai 

kearifan lokal dan 

metode internalisasi 

nilai-nilai tersebut 

pada masyarakat adat 

Dayak Ngaju. 

Teori Pendidikan 

Karakter. 

 

Paradigma: 

Konstruktivis, 

Pendekatan: 

Etnografis, Subjek & 

Objek: Masyarakat 

Adat Dayak Ngaju, 

Sumber & Jenis 

Nilai-nilai 

seperti Huma 

Betang, 

Habaring 

Hurung, dan 

Hatamuei lingu 

nalatai 

hapangkaja 

karende 

malempang 

Meskipun 

berhasil 

mengidentifikasi 

nilai-nilai 

tradisional, 

penelitian ini 

kurang 

mendalami 

bagaimana nilai-

nilai tersebut 

Penelitian ini akan 

mendalami 

bagaimana nilai-nilai 

tersebut 

diterjemahkan dalam 

simbolisme Huma 

Betang dan perannya 

dalam komunikasi 

budaya. 



26  
 

 
 

Data: Wawancara 

mendalam, observasi 

partisipatif, Analisis 

Data: Analisis 

tematik 

masih dipegang 

teguh oleh 

penduduk desa 

Pemantang. 

berfungsi dalam 

konteks 

komunikasi dan 

modernisasi. 

3. Apandie & Ar 

(Apandie & Ar, 

2019) 

Huma Betang: 

Identitas Moral 

Kultural Suku Dayak 

Ngaju Kalimantan 

Tengah 

Mengeksplorasi nilai 

filosofis pada Huma 

Betang dan langkah 

revitalisasi 

kebudayaan guna 

memperkuat identitas 

moral kultural. 

Teori Identitas 

Budaya 

 

Paradigma: Positivis, 

Pendekatan: 

Kualitatif-Etnografi, 

Subjek & Objek: 

Komunitas Dayak 

Ngaju, Sumber & 

Jenis Data: Studi 

lapangan dan 

dokumen sejarah, 

Analisis Data: 

Analisis naratif 

Huma Betang 

mencerminkan 

identitas moral 

kultural, 

termasuk 

kebersamaan, 

toleransi, dan 

demokrasi 

dalam 

kehidupan suku 

Dayak. 

Fokus utama 

penelitian ini 

adalah pada 

aspek moral 

kultural, namun 

kurang 

menekankan 

pada analisis 

struktural dan 

simbolik dalam 

konteks 

arsitektur dan 

komunikasi. 

Penelitian ini akan 

lebih fokus pada 

analisis struktural 

dan simbolik Huma 

Betang dalam 

membentuk dan 

mempertahankan 

karakter komunikasi 

budaya Dayak di era 

modernisasi. 

4. Simatupang & 

Beka 

(Simatupang & 

Beka, 2022) 

Filosofi Huma Betang 

dan Keberagaman 

Masyarakat Dayak 

Menggali nilai-nilai 

sebagai falsafah dalam 

Huma Betang dan 

keberagaman 

masyarakat Dayak. 

Teori Pluralisme 

Budaya 

 

Paradigma: 

Interpretif, 

Pendekatan: 

Kualitatif, Subjek & 

Objek: Masyarakat 

Dayak, Sumber & 

Jenis Data: 

Falsafah Huma 

Betang terkait 

erat dengan 

nilai-nilai 

kebersamaan, 

gotong royong, 

dan toleransi, 

serta memiliki 

relevansi dalam 

kehidupan 

Penelitian ini 

berfokus pada 

nilai-nilai sosial 

dan falsafah, 

namun tidak 

membahas 

bagaimana nilai-

nilai tersebut 

diartikulasikan 

melalui struktur 

Penelitian ini akan 

lebih menekankan 

pada bagaimana 

nilai-nilai falsafah 

tersebut diwujudkan 

melalui arsitektur 

dan simbolisme 

dalam Huma Betang 

dan perannya dalam 

komunikasi budaya. 



27  
 

 
 

Wawancara 

mendalam, Analisis 

Data: Analisis isi 

masyarakat 

Dayak. 

arsitektur dan 

simbolisme. 

5. Ahmadi et al. 

(Ahmadi et al., 

2022) 

Analisis Falsafah 

Huma Betang Sebagai 

Sarana Rekonstruksi 

Perdamaian Pasca 

Konflik Suku Dayak-

Madura di Kalimantan 

Tengah 

Menganalisis falsafah 

Huma Betang sebagai 

sarana rekonstruksi 

perdamaian pasca 

konflik antara suku 

Dayak dan Madura di 

Kalimantan Tengah. 

Teori Resolusi 

Konflik 

 

Paradigma: 

Konstruktivis, 

Pendekatan: 

Kualitatif, Subjek & 

Objek: Masyarakat 

Dayak dan Madura di 

Kalimantan Tengah, 

Sumber & Jenis 

Data: Wawancara 

mendalam dan studi 

literatur, Analisis 

Data: Analisis naratif 

Falsafah Huma 

Betang dapat 

digunakan 

sebagai 

pedoman hidup 

dan sebagai 

sarana 

rekonstruksi 

perdamaian 

serta 

pembangunan 

perdamaian 

yang 

berkelanjutan. 

Fokus utama 

pada aspek 

rekonstruksi 

perdamaian, 

namun tidak 

membahas 

aspek 

komunikasi 

budaya yang 

terjadi melalui 

Huma Betang. 

Penelitian ini akan 

lebih mendalami 

bagaimana falsafah 

Huma Betang 

diartikan dalam 

komunikasi budaya 

dan identitas Dayak 

serta bagaimana ia 

dipertahankan di era 

modernisasi. 

6 Chan (Chan, 

2005) 

Temple-Building and 

Heritage in China 

Menganalisis 

pandangan penduduk 

mengenai keberadaan 

kuil di daratan Cina 

dan pengaruhnya 

terhadap identitas 

Tionghoa. 

Teori Warisan 

Budaya 

 

Paradigma: Positivis, 

Pendekatan: 

Deskriptif, Subjek & 

Objek: Kuil-kuil di 

Cina, Sumber & Jenis 

Data: Studi lapangan 

dan dokumentasi, 

Analisis Data: 

Pembangunan 

kuil sebagai 

tempat ibadah, 

menarik 

wisatawan, dan 

memperkuat 

identitas 

Tionghoa 

melalui 

simbolisme 

yang diterapkan 

Meskipun 

mengidentifikasi 

fungsi kuil 

sebagai simbol 

identitas, 

penelitian ini 

tidak membahas 

aspek 

komunikasi 

yang terjadi 

melalui 

Penelitian ini akan 

lebih menekankan 

pada bagaimana 

arsitektur dan 

simbolisme Huma 

Betang berfungsi 

sebagai medium 

komunikasi budaya 

yang membentuk 

identitas dan 

mempertahankan 



28  
 

 
 

Analisis deskriptif dalam arsitektur. simbolisme 

tersebut. 

nilai-nilai budaya 

Dayak di era 

modernisasi. 

7 Ghate et al. 

(Ghate et al., 

2013) 

Cultural norms, 

cooperation, and 

communication: taking 

experiments to the 

field in indigenous 

communities 

Mengetahui respon 

komunitas adat 

terhadap norma 

bersama yang sangat 

kuat sehingga 

komunikasi tidak 

diperlukan dalam 

pengambilan 

keputusan kooperatif. 

Teori Normatif 

Budaya. 

 

Paradigma: Positivis, 

Pendekatan: 

Eksperimen 

lapangan, Subjek & 

Objek: Komunitas 

adat di berbagai 

negara, Sumber & 

Jenis Data: Data 

eksperimen lapangan, 

Analisis Data: 

Analisis statistik 

Norma bersama 

dalam 

komunitas adat 

sangat kuat, 

sehingga 

komunikasi 

cenderung 

menyeragamkan 

hasil kelompok. 

Fokus utama 

penelitian ini 

adalah pada 

norma bersama 

dan 

pengambilan 

keputusan, 

namun kurang 

menekankan 

pada peran 

simbolisme 

budaya dalam 

komunikasi. 

Penelitian ini akan 

mendalami 

bagaimana 

simbolisme dalam 

Huma Betang 

berfungsi sebagai 

bagian dari norma 

budaya yang 

membentuk identitas 

dan nilai-nilai dalam 

masyarakat Dayak, 

serta bagaimana ia 

berperan dalam 

komunikasi budaya 

di era modernisasi. 

8 Khan et al. 

(Khan et al., 

2012) 

Communication and 

Culture: Reflections 

on the Perspectives of 

Influence 

Mengeksplorasi 

berbagai aspek efek 

media pada budaya. 

Teori Pengaruh 

Media 

 

Paradigma: 

Konstruktivis, 

Pendekatan: 

Deskriptif, Subjek & 

Objek: Media massa 

dan masyarakat, 

Sumber & Jenis 

Data: Observasi dan 

Media massa 

dapat mengubah 

atau 

menciptakan 

sosial dan 

budaya baru, 

yang dapat 

mengurangi 

eksistensi 

budaya lokal. 

Fokus penelitian 

ini adalah pada 

efek media 

massa pada 

budaya, tanpa 

menyoroti 

bagaimana 

simbolisme 

arsitektur 

berfungsi dalam 

mempertahanka

Penelitian ini akan 

menekankan pada 

bagaimana 

simbolisme Huma 

Betang dalam 

arsitektur berperan 

dalam 

mempertahankan 

nilai-nilai budaya 

Dayak di tengah 

pengaruh media 



29  
 

 
 

wawancara, Analisis 

Data: Analisis isi 

n budaya lokal. massa dan 

modernisasi. 

9 Wardani et al. 

(Wardani et al., 

2020) 

Sustainability of 

Betang House’s 

Cultural Wisdom in 

Central Kalimantan 

Mengetahui ciri-ciri 

kearifan budaya di 

rumah Betang Dayak 

Ngaju serta 

pengaruhnya terhadap 

praktek konstruksi 

modern. 

Teori Kearifan Lokal 

dan Teori Adaptasi 

Budaya. 

 

Paradigma: 

Konstruktivis, 

Pendekatan: 

Kualitatif dengan 

pendekatan budaya, 

Subjek & Objek: 

Rumah Betang 

Dayak Ngaju, 

Sumber & Jenis 

Data: Observasi dan 

wawancara 

mendalam, Analisis 

Data: Analisis 

deskriptif 

Rumah Betang 

menampilkan 

kombinasi 

tradisi 

vernakular kuno 

dan tradisi 

arsitektur asing 

yang 

menggambarkan 

kesatuan 

struktural antara 

rumah dan 

lingkungannya. 

Penelitian ini 

berfokus pada 

aspek fisik dan 

kearifan budaya, 

namun kurang 

menekankan 

pada peran 

simbolisme 

dalam 

komunikasi 

budaya. 

Penelitian ini akan 

mendalami 

bagaimana 

simbolisme dalam 

arsitektur Huma 

Betang tidak hanya 

berfungsi sebagai 

struktur fisik, tetapi 

juga sebagai medium 

komunikasi budaya 

yang 

mentransmisikan 

nilai-nilai tradisional 

Dayak di tengah 

modernisasi. 

10 Smith et al.  Cultural Identity and 

the Role of Vernacular 

Architecture in the 

Modern World 

Menganalisis peran 

arsitektur vernakular 

dalam 

mempertahankan 

identitas budaya di 

tengah arus 

globalisasi. 

Teori Identitas 

Budaya dan Teori 

Vernakular 

Arsitektur. 

 

Paradigma: 

Interpretif, 

Pendekatan: 

Kualitatif dengan 

Arsitektur 

vernakular, 

seperti rumah 

tradisional, 

memiliki peran 

penting dalam 

mempertahanka

n identitas 

budaya dan 

Penelitian ini 

menekankan 

pentingnya 

arsitektur 

vernakular 

dalam 

mempertahanka

n identitas 

budaya, namun 

Penelitian ini akan 

lebih fokus pada 

analisis bagaimana 

simbolisme dalam 

arsitektur Huma 

Betang digunakan 

untuk 

mempertahankan 

nilai-nilai dan 



30  
 

 
 

pendekatan etnografi, 

Subjek & Objek: 

Rumah-rumah 

tradisional di 

berbagai komunitas, 

Sumber & Jenis 

Data: Observasi 

lapangan dan 

wawancara, Analisis 

Data: Analisis 

etnografis 

menyediakan 

koneksi antara 

masa lalu dan 

masa kini dalam 

masyarakat yang 

terus berubah. 

kurang 

membahas 

bagaimana 

simbolisme di 

dalam arsitektur 

tersebut 

digunakan 

sebagai alat 

komunikasi 

budaya. 

identitas budaya 

Dayak di tengah 

modernisasi, serta 

bagaimana ia 

berfungsi sebagai 

alat komunikasi 

budaya yang vital. 

 

 

 



31  
 

 
 

2.1.2 Strukturalisme dalam Kerangka Berpikir Ferdinand de Sausurre 

Strukturalisme adalah sebuah pendekatan teoretis yang berakar pada karya 

Ferdinand de Saussure, seorang ahli linguistik Swiss yang sering dianggap sebagai 

bapak linguistik modern. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami 

struktur di balik sistem bahasa dan budaya, serta cara elemen-elemen dalam sistem 

tersebut saling berhubungan untuk membentuk makna. Saussure memperkenalkan 

konsep-konsep fundamental seperti signifier (penanda) dan signified (petanda), 

yang bersama-sama membentuk tanda dalam proses komunikasi (Branston & 

Stafford, 2010). Pemikiran Saussure telah memberikan pengaruh besar pada 

berbagai disiplin ilmu, termasuk studi budaya, sastra, antropologi, dan komunikasi, 

dengan memberikan kerangka berpikir yang memungkinkan analisis mendalam 

terhadap struktur yang mendasari fenomena budaya dan bahasa (Chandler, 2022). 

Dalam konteks disertasi ini, pemikiran strukturalisme Saussure akan digunakan 

untuk memahami dan menganalisis bagaimana struktur komunikasi budaya, 

khususnya dalam masyarakat Dayak, dapat dijelaskan melalui prinsip-prinsip dasar 

strukturalisme. Bagian berikutnya akan membahas lebih lanjut biografi singkat 

Saussure, dasar-dasar strukturalisme, penerapannya dalam studi komunikasi 

budaya, serta relevansi dan kritik terhadap pendekatan ini. 

2.1.2.1 Biografi Singkat Ferdinand de Saussure 

Ferdinand de Saussure lahir pada 26 November 1857 di Jenewa, Swiss, dan 

dianggap sebagai salah satu tokoh paling berpengaruh dalam sejarah linguistik dan 

semiotika modern. Sebagai seorang ahli linguistik, Saussure dikenal karena 

pandangannya yang revolusioner tentang bahasa dan tanda, yang membentuk dasar 

dari teori strukturalisme. Saussure memulai studinya di bidang ilmu alam di 



32  
 

 
 

Universitas Jenewa sebelum beralih ke linguistik, di mana ia mengembangkan 

minat yang mendalam dalam bahasa-bahasa Indo-Eropa (Chandler, 2022). 

Setelah menyelesaikan studinya di Universitas Leipzig dan Universitas 

Berlin, Saussure menerbitkan karya pertamanya yang berjudul Mémoire sur le 

système primitif des voyelles dans les langues indo-européennes pada usia 21 tahun, 

yang langsung mengukuhkan reputasinya sebagai seorang linguis berbakat. 

Meskipun karyanya yang paling terkenal, Cours de linguistique générale (Course 

in General Linguistics), baru diterbitkan setelah kematiannya pada tahun 1916 oleh 

para muridnya dari catatan kuliah yang mereka kumpulkan, buku ini telah menjadi 

salah satu teks dasar dalam studi linguistik dan semiotika (Branston & Stafford, 

2010). 

Saussure memperkenalkan konsep-konsep penting seperti langue (sistem 

bahasa) dan parole (ucapan), serta perbedaan antara signifier (penanda) dan 

signified (petanda). Konsep-konsep ini tidak hanya mengubah cara pandang 

terhadap bahasa sebagai sistem tanda tetapi juga menjadi landasan bagi berbagai 

bidang studi lain, termasuk antropologi, sastra, dan studi budaya. Menurut Hall 

(Hall, 1997), pendekatan strukturalisme Saussure mengajarkan bahwa makna 

dihasilkan melalui hubungan antar elemen dalam suatu sistem, dan bukan dari 

elemen itu sendiri secara terpisah. 

Selama hidupnya, Saussure juga mengajar di Universitas Jenewa, di mana ia 

mengembangkan banyak ide yang kelak menjadi fondasi dari teori linguistik 

modern. Salah satu kontribusi terbesar Saussure adalah gagasannya bahwa bahasa 

adalah sistem tanda yang arbitrer, di mana hubungan antara penanda dan petanda 

ditentukan oleh konvensi sosial, bukan oleh hubungan alami. Pemikiran ini telah 



33  
 

 
 

memberikan dampak yang luas tidak hanya dalam linguistik tetapi juga dalam 

berbagai disiplin ilmu yang mengkaji fenomena komunikasi dan budaya (Chandler, 

2022). 

Saussure meninggal pada 22 Februari 1913, namun warisan intelektualnya 

terus hidup dan berkembang. Konsep-konsep yang ia perkenalkan telah menjadi 

dasar bagi banyak teori dan pendekatan dalam studi humaniora dan ilmu sosial, 

termasuk dalam analisis strukturalis dan post-strukturalis. (Branston & Stafford, 

2010) mencatat bahwa tanpa kontribusi Saussure, banyak pendekatan analitis dalam 

studi media dan budaya yang ada saat ini mungkin tidak akan berkembang seperti 

yang kita kenal. 

Dalam konteks disertasi ini, pemahaman tentang biografi dan kontribusi 

Saussure adalah penting untuk membangun landasan Teoretis yang kuat dalam 

menganalisis struktur komunikasi budaya, khususnya dalam masyarakat Dayak. 

Dengan memahami prinsip-prinsip dasar yang dikembangkan oleh Saussure, kita 

dapat lebih efektif dalam menerapkan pendekatan strukturalisme untuk 

menganalisis fenomena budaya yang kompleks. 

2.1.2.2 Strukturalisme Sebagai Teori 

Strukturalisme adalah sebuah pendekatan Teoretis yang muncul dari karya 

Ferdinand de Saussure dan berkembang menjadi salah satu paradigma dominan 

dalam ilmu humaniora dan sosial pada abad ke-20. Strukturalisme menekankan 

bahwa fenomena budaya, termasuk bahasa, dapat dipahami sebagai sistem tanda 

yang terdiri dari hubungan antara elemen-elemen dalam suatu struktur. Pendekatan 

ini berfokus pada bagaimana makna diciptakan dan disusun melalui aturan-aturan 

yang mengatur hubungan antar elemen tersebut (Chandler, 2022). 



34  
 

 
 

Menurut Saussure, bahasa adalah sistem tanda yang arbitrer, di mana 

hubungan antara signifier (penanda) dan signified (petanda) ditentukan oleh 

konvensi sosial daripada oleh hubungan alami. Saussure berpendapat bahwa untuk 

memahami makna dari sebuah tanda, kita harus melihat bagaimana tanda tersebut 

berfungsi dalam sistem keseluruhan yang membentuk bahasa(Hall, 1997). Ini 

berarti bahwa makna tidak berasal dari tanda itu sendiri, tetapi dari hubungan antara 

tanda-tanda dalam sistem bahasa. Pendekatan ini memberikan cara baru untuk 

memahami bahasa sebagai suatu sistem yang otonom, terpisah dari referensi 

eksternal, dan bergantung pada hubungan internal antara elemen-elemen yang ada 

di dalamnya. 

Strukturalisme sebagai teori telah diterapkan dalam berbagai disiplin ilmu, 

termasuk antropologi, sastra, dan studi budaya. Misalnya, dalam antropologi, 

Claude Lévi-Strauss menggunakan pendekatan strukturalisme untuk menganalisis 

mitos dan struktur sosial dalam masyarakat tradisional. Ia berpendapat bahwa 

struktur-struktur ini mencerminkan pola pikir universal yang ada di balik semua 

budaya manusia, menunjukkan bahwa makna budaya dapat dipahami melalui 

analisis hubungan antar elemen budaya yang berbeda (Lévi-Strauss, 2008). 

Dalam studi sastra, strukturalisme telah digunakan untuk menganalisis teks-

teks sastra dengan menekankan pentingnya struktur naratif dan hubungan antar 

elemen dalam teks tersebut. Roland Barthes, salah satu tokoh penting dalam 

perkembangan strukturalisme, mengembangkan konsep tekstualitas yang 

menekankan bahwa makna dalam teks sastra bukan hanya hasil dari niat pengarang 

tetapi juga dari hubungan antara berbagai elemen dalam teks itu sendiri (Barthes, 

2007). Barthes juga memperluas aplikasi strukturalisme dalam studi semiotika, di 



35  
 

 
 

mana ia menganalisis bagaimana makna diciptakan melalui kode-kode budaya yang 

terstruktur. 

Strukturalisme juga memberikan kontribusi penting dalam studi budaya, di 

mana pendekatan ini digunakan untuk menganalisis bagaimana makna budaya 

diciptakan dan dipertahankan melalui praktik-praktik sosial dan simbolik. 

(Branston & Stafford, 2010) mencatat bahwa strukturalisme memungkinkan kita 

untuk melihat budaya sebagai sistem tanda yang kompleks, di mana makna 

diciptakan melalui hubungan antar elemen budaya, seperti simbol, ritual, dan 

narasi. 

Namun, strukturalisme juga menghadapi kritik, terutama dari perspektif post-

strukturalis, yang menantang gagasan bahwa struktur dapat sepenuhnya 

menentukan makna. Post-strukturalis seperti Jacques Derrida berargumen bahwa 

makna selalu bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga tidak bisa 

sepenuhnya diikat oleh struktur yang tetap. Kritik ini membuka jalan bagi 

perkembangan teori-teori baru yang menekankan fluiditas dan ketidakstabilan 

makna, tetapi warisan strukturalisme tetap penting sebagai landasan dalam 

memahami bagaimana makna dibentuk dalam budaya (Derrida, 1978). 

Strukturalisme akan digunakan sebagai kerangka teori untuk menganalisis 

bagaimana struktur komunikasi budaya, khususnya dalam masyarakat Dayak, dapat 

dijelaskan melalui hubungan antara berbagai elemen budaya. Dengan memahami 

bagaimana makna diciptakan dan dipertahankan dalam sistem budaya yang 

terstruktur, kita dapat mengungkap cara-cara di mana identitas budaya 

dipertahankan dan dinegosiasikan di tengah perubahan sosial dan globalisasi. 

 



36  
 

 
 

2.1.2.3 Dasar-Dasar Strukturalisme 

Dasar-dasar strukturalisme berakar pada pemahaman bahwa setiap 

fenomena budaya, termasuk bahasa, adat, dan arsitektur, dapat dianalisis sebagai 

bagian dari suatu sistem yang lebih besar. Pendekatan ini menekankan bahwa 

makna tidak dapat dipahami secara terpisah dari hubungan antara elemen-elemen 

dalam sistem tersebut. Ferdinand de Saussure, melalui karya-karyanya, 

memperkenalkan gagasan bahwa bahasa harus dipahami sebagai sistem tanda 

yang saling terkait, di mana makna setiap tanda ditentukan oleh posisinya dalam 

sistem tersebut (Chandler, 2022). 

Salah satu prinsip utama strukturalisme adalah konsep signifier (penanda) 

dan signified (petanda), yang bersama-sama membentuk tanda. Saussure 

berpendapat bahwa hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer, artinya 

tidak ada hubungan alamiah antara keduanya. Hubungan ini ditentukan oleh 

konvensi sosial dan hanya dapat dimengerti dalam konteks sistem bahasa secara 

keseluruhan (Hall, 1997). Misalnya, dalam konteks budaya Dayak, simbol-simbol 

yang ditemukan dalam Huma Betang seperti ukiran dan tata letak arsitektur 

memiliki makna tertentu yang hanya dapat dipahami dalam konteks keseluruhan 

budaya dan sistem kepercayaan masyarakat Dayak. 

Prinsip penting lainnya dalam strukturalisme adalah gagasan bahwa setiap 

elemen dalam suatu sistem budaya hanya memiliki makna relatif terhadap elemen 

lain dalam sistem tersebut. Saussure menyebut konsep ini sebagai difference atau 

perbedaan. Dengan kata lain, makna tidak berasal dari elemen itu sendiri, 

melainkan dari perbedaan antara elemen-elemen dalam sistem. Misalnya, dalam 



37  
 

 
 

bahasa, makna kata rumah tidak dapat dipahami tanpa membedakannya dari kata-

kata lain seperti gedung atau pondok. (Branston & Stafford, 2010). 

Dalam aplikasinya pada studi budaya, strukturalisme memungkinkan 

analisis mendalam terhadap struktur yang mendasari fenomena budaya. Claude 

Lévi-Strauss, seorang antropolog terkemuka yang menerapkan pendekatan 

strukturalisme dalam studinya tentang mitos dan adat istiadat, berpendapat bahwa 

semua masyarakat manusia memiliki struktur dasar yang sama, yang tercermin 

dalam pola pikir dan praktik budaya mereka (Lévi-Strauss, 2008). Ini 

menunjukkan bahwa struktur-struktur yang mendasari budaya dapat diidentifikasi 

dan dianalisis untuk memahami makna dan fungsi dari berbagai elemen budaya. 

Dalam konteks arsitektur dan simbolisme Huma Betang, pendekatan 

strukturalisme memungkinkan kita untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen 

fisik dan simbolik dari bangunan ini berinteraksi untuk menciptakan dan 

mempertahankan identitas budaya Dayak. Misalnya, struktur tata ruang Huma 

Betang yang terbuka mencerminkan prinsip gotong royong dan kesetaraan yang 

dianut oleh masyarakat Dayak.  

Dasar-dasar strukturalisme juga menekankan pentingnya sistem dan aturan 

dalam pembentukan makna. Saussure berargumen bahwa bahasa (dan, dengan 

perluasan, budaya) adalah sebuah sistem di mana setiap elemen diatur oleh aturan-

aturan tertentu yang menentukan bagaimana makna dapat dihasilkan dan 

dipahami. Dalam konteks budaya Dayak, aturan-aturan ini dapat dilihat dalam 

cara simbolisme Huma Betang diinterpretasikan dan digunakan dalam kehidupan 

sehari-hari, termasuk dalam upacara adat dan praktik sosial (Smith, 2019). 



38  
 

 
 

Dengan memahami dasar-dasar strukturalisme, kita dapat lebih efektif 

dalam menganalisis bagaimana struktur budaya, seperti yang terlihat dalam Huma 

Betang, berperan dalam mempertahankan dan menegosiasikan identitas budaya di 

tengah perubahan sosial. Pendekatan ini memberikan kerangka kerja yang kuat 

untuk mengeksplorasi hubungan antara elemen-elemen budaya dan makna yang 

mereka hasilkan, serta bagaimana makna tersebut dipertahankan dalam konteks 

globalisasi dan modernisasi. 

2.1.2.4 Teori Tanda: Penanda dan Petanda 

Ferdinand de Saussure memperkenalkan teori tanda sebagai inti dari 

pendekatan strukturalisme dalam linguistik dan semiotika. Teori ini 

mendefinisikan tanda sebagai unit dasar dari makna yang terdiri dari dua 

komponen utama: signifier (penanda) dan signified (petanda). Penanda adalah 

bentuk fisik atau ekspresi dari tanda, seperti kata, gambar, atau suara, sementara 

petanda adalah konsep atau makna yang diwakili oleh penanda tersebut (Chandler, 

2022). 

Saussure menekankan bahwa hubungan antara penanda dan petanda bersifat 

arbitrer, artinya tidak ada hubungan alamiah antara bentuk fisik dari tanda dan 

makna yang dikaitkan dengannya. Misalnya, kata rumah (penanda) dalam bahasa 

Indonesia tidak memiliki hubungan intrinsik dengan konsep rumah (petanda); 

hubungan ini terbentuk melalui konvensi sosial yang disepakati oleh para penutur 

bahasa tersebut (Hall, 1997). Ini menunjukkan bahwa makna tanda tidak dapat 

dipahami secara terpisah dari konteks sosial dan budaya di mana tanda itu 

digunakan. 



39  
 

 
 

Teori tanda Saussure juga menekankan bahwa makna ditentukan oleh posisi 

relatif tanda dalam sistem keseluruhan. Dengan kata lain, tanda mendapatkan 

maknanya melalui perbedaan dengan tanda-tanda lain dalam sistem yang sama. 

Saussure menggambarkan ini sebagai difference (perbedaan), yang berarti bahwa 

makna suatu tanda sebagian besar ditentukan oleh apa yang bukan merupakan 

tanda tersebut. Sebagai contoh, dalam konteks budaya Dayak, simbol-simbol yang 

digunakan dalam Huma Betang seperti ukiran dan pola dekoratif memiliki makna 

yang hanya bisa dipahami dalam konteks keseluruhan budaya dan sistem 

kepercayaan Dayak, serta dalam perbedaannya dengan simbol-simbol lain di luar 

konteks budaya tersebut (Branston & Stafford, 2010). 

Dalam studi budaya dan komunikasi, teori tanda Saussure telah memberikan 

landasan untuk memahami bagaimana makna dikonstruksi dan dikomunikasikan 

melalui berbagai bentuk simbolik. Dalam konteks arsitektur dan simbolisme 

Huma Betang, teori ini memungkinkan analisis tentang bagaimana elemen-elemen 

fisik dan visual dari bangunan ini berfungsi sebagai tanda yang 

mengomunikasikan nilai-nilai budaya, identitas kolektif, dan kepercayaan 

masyarakat Dayak.. 

Lebih jauh, teori tanda Saussure juga memberikan wawasan tentang 

bagaimana makna dapat berubah seiring waktu dan dalam konteks yang berbeda. 

Karena hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer, makna tanda dapat 

mengalami pergeseran ketika tanda tersebut digunakan dalam konteks budaya 

yang berbeda atau ketika terjadi perubahan dalam konvensi sosial yang mengatur 

hubungan antara penanda dan petanda. Dalam konteks globalisasi, misalnya, 

simbol-simbol tradisional Dayak yang terkait dengan Huma Betang mungkin 



40  
 

 
 

mendapatkan makna baru atau mengalami reinterpretasi ketika diperkenalkan ke 

dalam konteks global yang lebih luas (Smith, 2019). 

Kritik terhadap teori tanda Saussure datang dari berbagai perspektif, 

terutama dari teori-teori post-strukturalis yang menantang gagasan tentang 

stabilitas makna. Jacques Derrida, misalnya, berpendapat bahwa makna selalu 

bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya 

diikat oleh struktur yang tetap. Derrida memperkenalkan konsep différance untuk 

menjelaskan bagaimana makna terus bergeser dan tidak pernah sepenuhnya hadir 

dalam suatu tanda (Derrida, 1978). Meskipun demikian, teori tanda Saussure tetap 

menjadi fondasi penting dalam studi semiotika dan terus memengaruhi cara kita 

memahami hubungan antara simbol, makna, dan budaya. 

Teori tanda Saussure memberikan kerangka kerja yang kuat untuk 

menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda 

yang mengomunikasikan identitas budaya dan nilai-nilai masyarakat Dayak. 

Dengan memahami bagaimana penanda dan petanda bekerja bersama-sama untuk 

membentuk makna, kita dapat lebih efektif dalam mengeksplorasi cara-cara di 

mana identitas budaya dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin 

direinterpretasi dalam konteks perubahan sosial dan globalisasi. 

2.1.2.5 Kritik Bagi Strukturalisme 

Meskipun strukturalisme telah memberikan kontribusi signifikan dalam 

berbagai disiplin ilmu, terutama dalam linguistik, antropologi, dan studi budaya, 

pendekatan ini juga menghadapi berbagai kritik yang mengarah pada munculnya 

teori-teori baru seperti post-strukturalisme. Kritik terhadap strukturalisme 

umumnya berfokus pada keterbatasannya dalam menjelaskan dinamika sosial, 



41  
 

 
 

perubahan makna, dan aspek subjektivitas manusia yang tidak sepenuhnya dapat 

ditangkap oleh analisis struktural. 

Salah satu kritik utama terhadap strukturalisme adalah pandangan bahwa 

pendekatan ini terlalu deterministik dan reduksionis. Strukturalisme cenderung 

melihat budaya dan bahasa sebagai sistem tertutup yang terdiri dari hubungan-

hubungan tetap antara elemen-elemen yang terstruktur. Menurut kritikus seperti 

Jacques Derrida, pandangan ini mengabaikan kenyataan bahwa makna selalu 

bersifat sementara, berubah-ubah, dan bergantung pada konteks. Derrida 

memperkenalkan konsep différance, yang menunjukkan bahwa makna tidak 

pernah sepenuhnya hadir dalam suatu tanda dan selalu tertunda, sehingga tidak 

bisa dipaku dalam struktur yang tetap (Derrida, 1978). Kritik ini membuka jalan 

bagi post-strukturalisme, yang menekankan fluiditas dan ketidakstabilan makna. 

Strukturalisme juga dikritik karena mengabaikan peran agen atau subjek 

dalam proses pembentukan makna. Menurut para kritikus, strukturalisme terlalu 

fokus pada struktur dan sistem, sehingga mengesampingkan bagaimana individu 

atau kelompok sosial secara aktif membentuk dan menginterpretasikan makna. 

Kritik ini menyoroti pentingnya mempertimbangkan dinamika kekuasaan, sejarah, 

dan konteks sosial dalam analisis budaya. 

Kritik lain terhadap strukturalisme berkaitan dengan klaim universalitasnya. 

Strukturalisme cenderung menggeneralisasi struktur-struktur tertentu sebagai 

universal, tanpa mempertimbangkan keragaman budaya dan variasi kontekstual. 

Claude Lévi-Strauss, misalnya, mencoba menemukan struktur universal di balik 

mitos-mitos dalam berbagai budaya, tetapi pendekatan ini dikritik karena 

mengabaikan keunikan dan kompleksitas budaya-budaya tersebut. Kritikus seperti 



42  
 

 
 

Edward Said menekankan bahwa pendekatan seperti ini dapat mengarah pada bias 

etnosentrisme dan kolonialisme intelektual, di mana struktur-struktur budaya 

Barat dipaksakan sebagai standar bagi budaya lain . 

Strukturalisme juga dianggap kurang mampu menangani perubahan sosial 

dan budaya. Karena pendekatan ini berfokus pada struktur yang dianggap stabil 

dan tetap, strukturalisme sering kali kesulitan menjelaskan bagaimana perubahan 

terjadi dalam budaya dan bagaimana makna dapat bergeser dari waktu ke waktu. 

Post-strukturalis, seperti Roland Barthes, menekankan bahwa makna dalam 

budaya tidak pernah tetap dan selalu berada dalam proses menjadi (Barthes, 

1977). Ini berarti bahwa budaya dan makna harus dipahami sebagai dinamis dan 

terus berubah, bukan sebagai entitas yang statis dan tertutup. 

Dalam konteks studi budaya Dayak dan simbolisme Huma Betang, kritik-

kritik terhadap strukturalisme ini relevan karena membantu memperkaya 

pemahaman kita tentang bagaimana identitas budaya dibentuk, dipertahankan, dan 

diubah. Sementara strukturalisme memberikan kerangka yang berguna untuk 

menganalisis struktur-struktur budaya, kritik-kritik ini mengingatkan kita untuk 

juga mempertimbangkan dinamika kekuasaan, subjektivitas, dan perubahan sosial 

dalam analisis kita. Ini memungkinkan kita untuk memahami bagaimana 

simbolisme dalam Huma Betang bukan hanya hasil dari struktur tetap tetapi juga 

produk dari proses sosial yang kompleks dan kontekstual (Smith, 2019). 

Kritik terhadap strukturalisme juga membuka ruang bagi pendekatan-

pendekatan baru yang lebih inklusif dan dinamis dalam memahami budaya. 

Pendekatan-pendekatan ini menekankan pentingnya konteks, sejarah, dan 

kekuasaan dalam analisis budaya, serta memberikan perhatian lebih pada cara-



43  
 

 
 

cara di mana individu dan kelompok sosial secara aktif membentuk makna dalam 

kehidupan sehari-hari. Dalam disertasi ini, kritik-kritik ini akan digunakan untuk 

menambah kedalaman analisis strukturalisme dan untuk mengeksplorasi 

bagaimana simbolisme dalam Huma Betang terus berkembang dan beradaptasi 

dalam konteks globalisasi dan modernisasi. 

2.1.2.6 Strukturalisme dalam Arsitektur 

Strukturalisme, yang awalnya berkembang sebagai pendekatan dalam 

linguistik dan semiotika, telah meluas pengaruhnya ke berbagai disiplin ilmu, 

termasuk arsitektur. Dalam konteks arsitektur, strukturalisme menawarkan kerangka 

berpikir yang memungkinkan analisis mendalam terhadap bagaimana elemen-

elemen fisik dan simbolik suatu bangunan bekerja sama dalam menciptakan makna 

dan fungsi. Pendekatan ini menekankan pentingnya hubungan antara elemen-

elemen tersebut dalam membentuk struktur keseluruhan, di mana setiap bagian 

memiliki peran dalam mendukung makna dan fungsi yang lebih luas. Sebagai 

sistem tanda yang kompleks, arsitektur dilihat tidak hanya sebagai ekspresi estetika 

tetapi juga sebagai representasi dari nilai-nilai budaya dan sosial, di mana bentuk, 

ruang, dan materialitas berfungsi sebagai penanda yang berinteraksi dengan petanda 

untuk menciptakan makna yang berlapis (Saussure, 1988).  

a. Semiologi dalam Arsitektur 

Semiologi, atau studi tentang tanda dan makna, telah menjadi alat penting 

dalam analisis arsitektur, terutama dalam konteks strukturalisme. Dalam arsitektur, 

semiologi diterapkan untuk memahami bagaimana elemen-elemen fisik seperti 

bentuk, ruang, material, dan ornamen berfungsi sebagai tanda yang menyampaikan 

makna-makna tertentu dalam konteks budaya dan sosial. Pendekatan ini berakar 



44  
 

 
 

pada teori tanda Ferdinand de Saussure, di mana arsitektur dipandang sebagai 

sistem tanda yang kompleks, dengan setiap elemen arsitektural berperan sebagai 

penanda (signifier) yang mengacu pada konsep atau petanda (signified) tertentu 

(Chandler, 2022). 

Arsitektur, melalui penggunaan semiologi, dapat dianalisis sebagai teks yang 

dibaca oleh pengamat atau pengguna bangunan. Roland Barthes memperluas 

konsep ini dengan memperkenalkan gagasan tentang denotasi dan konotasi dalam 

arsitektur, di mana elemen-elemen fisik tidak hanya memiliki makna literal 

(denotatif) tetapi juga makna yang lebih dalam dan simbolis (konotatif) (Barthes, 

1977). Misalnya, sebuah pintu tidak hanya berfungsi sebagai akses masuk, tetapi 

juga dapat melambangkan konsep keterbukaan atau eksklusivitas tergantung pada 

konteks sosial dan budaya di mana arsitektur tersebut berada. 

Semiologi dalam arsitektur juga memungkinkan analisis tentang bagaimana 

struktur fisik mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas sosial. Dalam konteks 

arsitektur tradisional seperti Huma Betang di masyarakat Dayak, setiap elemen 

arsitektural, mulai dari tata ruang hingga ornamen, memiliki makna simbolis yang 

terkait erat dengan nilai-nilai komunitas seperti gotong royong, kebersamaan, dan 

harmoni dengan alam (Wulandari, 2019). Tata ruang Huma Betang yang terbuka 

dan tidak memiliki sekat internal mencerminkan prinsip egalitarian dan kolektivitas 

yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak. Dengan demikian, analisis 

semiologis memungkinkan kita untuk memahami bagaimana elemen-elemen 

arsitektur ini tidak hanya berfungsi secara praktis tetapi juga berperan dalam 

mengomunikasikan nilai-nilai budaya. 



45  
 

 
 

Semiologi dalam arsitektur dapat digunakan untuk mengeksplorasi 

bagaimana makna arsitektural berubah seiring waktu dan dalam berbagai konteks 

sosial. Misalnya, dalam proses modernisasi dan globalisasi, simbolisme arsitektur 

tradisional seperti Huma Betang mungkin mengalami reinterpretasi ketika 

diperkenalkan ke dalam konteks global yang lebih luas. Dalam studi yang 

dilakukan oleh (Smith, 2019), ditemukan bahwa arsitektur tradisional sering kali 

mengalami transformasi makna ketika dihadapkan pada perubahan sosial dan 

ekonomi. Dalam hal ini, analisis semiologis memungkinkan kita untuk melihat 

bagaimana makna arsitektural tidak statis tetapi terus berkembang sesuai dengan 

perubahan konteks sosial dan budaya. 

Kritik terhadap pendekatan semiologi dalam arsitektur juga muncul, terutama 

dari perspektif post-strukturalis yang menantang gagasan bahwa makna dapat 

sepenuhnya ditentukan oleh struktur tanda. Jacques Derrida, misalnya, berpendapat 

bahwa makna selalu bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga 

tidak bisa sepenuhnya diikat oleh struktur yang tetap. Derrida memperkenalkan 

konsep différance untuk menjelaskan bagaimana makna arsitektural terus bergeser 

dan tidak pernah sepenuhnya stabil (Derrida, 1978). Meskipun demikian, semiologi 

tetap menjadi alat yang berharga dalam analisis arsitektur, karena memungkinkan 

kita untuk menggali lapisan-lapisan makna yang terkandung dalam elemen-elemen 

fisik dan simbolik dari suatu bangunan. 

Penerapan semiologi dalam arsitektur akan digunakan untuk menganalisis 

bagaimana simbolisme dan struktur arsitektural Huma Betang mencerminkan dan 

mempertahankan identitas budaya Dayak. Dengan memahami bagaimana elemen-

elemen arsitektur ini berfungsi sebagai tanda dalam sistem budaya Dayak, kita 



46  
 

 
 

dapat mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya dipertahankan, 

dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial 

dan globalisasi. 

b. Analogi Linguistik dalam Arsitektur 

Analogi linguistik dalam arsitektur merupakan pendekatan yang melihat 

arsitektur sebagai sistem tanda yang mirip dengan bahasa, di mana elemen-elemen 

arsitektural dapat dianalisis seperti kata-kata dalam sebuah kalimat. Pendekatan ini 

didasarkan pada gagasan bahwa struktur arsitektur, seperti struktur bahasa, 

memiliki gramatika tertentu yang mengatur bagaimana elemen-elemen fisik 

berinteraksi untuk menciptakan makna yang koheren. Ferdinand de Saussure, 

melalui teorinya tentang tanda, membuka jalan bagi penerapan konsep-konsep 

linguistik dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk arsitektur, dengan menekankan 

bahwa makna dihasilkan dari hubungan antar elemen dalam sebuah sistem 

(Chandler, 2022). 

Pendekatan analogi linguistik juga memungkinkan kita untuk melihat 

arsitektur sebagai teks yang dapat dibaca dan diinterpretasikan oleh pengamat. 

Roland Barthes, yang memperluas penerapan teori Saussure ke dalam studi budaya, 

memperkenalkan gagasan bahwa struktur arsitektur dapat mengomunikasikan 

makna melalui kombinasi elemen-elemen yang membentuknya, mirip dengan cara 

teks sastra mengomunikasikan cerita melalui kata-kata dan kalimat (Barthes, 1977). 

Dengan demikian, setiap elemen arsitektur dapat dipandang sebagai bagian dari 

sistem semiotik yang lebih besar, di mana makna ditentukan oleh hubungan antara 

elemen-elemen tersebut dalam konteks sosial dan budaya tertentu. 



47  
 

 
 

Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang di masyarakat 

Dayak, analogi linguistik ini dapat diterapkan untuk menganalisis bagaimana 

struktur bangunan berfungsi sebagai bahasa yang mengomunikasikan nilai-nilai dan 

identitas budaya. Misalnya, tata ruang terbuka Huma Betang yang tidak memiliki 

sekat internal dapat dipandang sebagai kalimat yang mengartikulasikan prinsip-

prinsip gotong royong dan kebersamaan, yang merupakan nilai inti dalam budaya 

Dayak. Dalam hal ini, setiap elemen arsitektural tidak hanya memiliki fungsi 

praktis tetapi juga berperan dalam mengomunikasikan makna simbolik yang terkait 

dengan identitas dan nilai-nilai komunitas. 

Pendekatan analogi linguistik memungkinkan kita untuk mengeksplorasi 

bagaimana arsitektur dapat beradaptasi dengan perubahan sosial dan budaya, mirip 

dengan bagaimana bahasa berkembang seiring waktu. Misalnya, dalam konteks 

modernisasi dan globalisasi, struktur arsitektural tradisional seperti Huma Betang 

mungkin mengalami perubahan dalam cara elemen-elemennya diinterpretasikan 

atau disusun ulang, yang mencerminkan perubahan dalam nilai-nilai atau kebutuhan 

masyarakat. Analisis ini dapat mengungkap bagaimana arsitektur tidak hanya 

berfungsi sebagai warisan budaya yang statis tetapi juga sebagai medium yang 

dinamis untuk mengekspresikan identitas budaya dalam konteks yang berubah-ubah 

(Smith, 2019). 

Namun, kritik terhadap penerapan analogi linguistik dalam arsitektur juga 

muncul, terutama dari perspektif post-strukturalis. Jacques Derrida, misalnya, 

berpendapat bahwa makna dalam arsitektur, seperti dalam bahasa, selalu bersifat 

sementara dan tidak pernah sepenuhnya hadir dalam struktur yang tetap. Derrida 

memperkenalkan konsep différance untuk menunjukkan bahwa makna terus 



48  
 

 
 

berubah dan bergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya diikat oleh 

aturan atau struktur yang tetap (Derrida, 1978). Kritik ini menantang gagasan 

bahwa arsitektur dapat dianalisis secara lengkap melalui analogi linguistik, dengan 

menekankan pentingnya mempertimbangkan aspek-aspek kontekstual dan 

subjektivitas dalam interpretasi arsitektur. 

Penerapan analogi linguistik dalam arsitektur akan digunakan untuk 

menganalisis bagaimana elemen-elemen struktural dan simbolik dalam Huma 

Betang berfungsi sebagai bahasa yang mengomunikasikan nilai-nilai budaya 

Dayak. Dengan memahami bagaimana arsitektur tradisional ini berfungsi sebagai 

sistem tanda, kita dapat mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya 

dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam menghadapi 

perubahan sosial dan globalisasi. 

 

2.1.3 Charles Sanders Peirce dan Kontribusinya Pada Teori Tanda 

2.1.3.1 Teori Tanda Peirce: Representamen, Objek, dan Interpretant 

Charles Sanders Peirce, seorang filsuf dan semiotika asal Amerika Serikat, 

memberikan kontribusi yang signifikan terhadap teori tanda melalui 

pengembangan konsep triadik yang mencakup representamen, objek, dan 

interpretant. Peirce memperkenalkan pendekatan yang berbeda dari Saussure 

dengan memfokuskan pada hubungan dinamis antara tanda dan proses 

interpretasi, yang menempatkan subjek (interpreter) dalam peran sentral dalam 

pembentukan makna (Merrell, 2005). 

Dalam teori tanda Peirce, representamen adalah bentuk fisik dari tanda yang 

bisa berupa gambar, kata, atau objek. Ini adalah aspek tanda yang dapat 



49  
 

 
 

dirasakan oleh panca indera dan yang pertama kali hadir di hadapan interpreter. 

Representamen ini berfungsi sebagai pengganti atau representasi dari sesuatu 

yang lain, yang disebut objek. Objek adalah konsep atau entitas yang dipacu 

oleh representamen. Sebagai contoh, sebuah gambar rumah (representamen) 

merujuk pada konsep rumah (objek) sebagai tempat tinggal manusia (Santaella, 

2010). 

Namun, makna dari tanda tidak berhenti pada hubungan antara 

representamen dan objek saja. Peirce menambahkan elemen ketiga yang sangat 

penting, yaitu interpretant, yang merujuk pada pemahaman atau interpretasi yang 

dihasilkan oleh interpreter ketika berhadapan dengan tanda. Interpretant adalah 

makna yang ditarik oleh interpreter dari hubungan antara representamen dan 

objek. Dalam hal ini, proses semiosis, atau penciptaan makna, menjadi siklus 

yang terus-menerus, di mana setiap interpretant dapat menjadi representamen 

baru dalam proses interpretasi yang berkelanjutan (Chandler, 2022). 

Teori triadik Peirce memberikan fleksibilitas yang lebih besar dalam analisis 

tanda dibandingkan dengan model dyadik Saussure. Model Peirce 

memungkinkan pemahaman yang lebih dinamis tentang bagaimana makna dapat 

berubah atau berkembang seiring waktu dan dalam berbagai konteks sosial. 

Misalnya, dalam arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen 

fisik seperti tata ruang atau ornamen dapat berfungsi sebagai representamen 

yang merujuk pada objek tertentu, seperti prinsip gotong royong atau kesatuan 

komunitas (Atkin, 2010). Namun, interpretasi dari elemen-elemen ini 

(interpretant) dapat bervariasi tergantung pada konteks sosial, budaya, dan 

pengalaman individu yang berinteraksi dengan tanda tersebut. 



50  
 

 
 

Penerapan teori Peirce dalam analisis budaya memungkinkan kita untuk 

memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya tidak hanya memiliki makna 

tetap tetapi juga terus-menerus diproduksi ulang melalui proses interpretasi. 

Dalam konteks globalisasi, misalnya, simbolisme dalam arsitektur tradisional 

dapat mengalami reinterpretasi ketika dihadapkan pada nilai-nilai atau norma-

norma baru. Studi oleh Liszka  (Liszka, 1996) menunjukkan bahwa teori Peirce 

memberikan kerangka kerja yang efektif untuk mengeksplorasi bagaimana 

tanda-tanda budaya dapat bermakna dalam berbagai lapisan dan bagaimana 

makna ini dapat berubah seiring dengan perubahan sosial dan budaya. 

Peirce juga menekankan bahwa interpretant bukan hanya hasil dari proses 

kognitif tetapi juga dipengaruhi oleh pengalaman sosial dan budaya. Ini berarti 

bahwa interpretasi tanda-tanda dalam budaya tidak hanya bersifat individual 

tetapi juga kolektif, dipengaruhi oleh norma-norma dan nilai-nilai yang berlaku 

dalam masyarakat. Dengan demikian, teori Peirce memberikan alat analisis yang 

kuat untuk mengeksplorasi bagaimana identitas budaya dipertahankan dan 

diproduksi ulang melalui proses interpretasi tanda-tanda budaya (Short, 2007). 

Teori tanda Peirce akan digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-

elemen arsitektur Huma Betang berfungsi sebagai tanda budaya yang tidak 

hanya mewakili nilai-nilai komunitas Dayak tetapi juga diinterpretasikan dan 

direinterpretasi dalam konteks sosial yang terus berubah. Dengan menggunakan 

pendekatan triadik Peirce, kita dapat mengeksplorasi bagaimana makna 

arsitektural terus berkembang dan bagaimana elemen-elemen fisik dan simbolik 

dalam Huma Betang berfungsi dalam proses semiosis yang dinamis. 

 



51  
 

 
 

2.1.3.2 Kategori Tanda menurut Peirce: Ikon, Indeks, dan Simbol 

Charles Sanders Peirce mengembangkan teori tanda yang mencakup tiga 

kategori utama: ikon, indeks, dan simbol. Masing-masing kategori ini 

menggambarkan cara tanda berhubungan dengan objek yang diwakilinya, yang 

menjadi dasar dalam analisis semiotika. 

Ikon adalah tanda yang memiliki kemiripan langsung dengan objek yang 

diwakilinya. Kemiripan ini bisa berupa bentuk, rupa, atau sifat visual lainnya 

yang membuat ikon mudah dikenali. Sebagai contoh, sebuah peta adalah ikon 

karena memiliki representasi visual yang langsung menyerupai wilayah 

geografis yang diwakilinya (Sebeok, 2001). Dalam arsitektur, representasi ikon 

sering kali terlihat dalam elemen-elemen yang secara visual meniru bentuk atau 

karakteristik tertentu dari objek yang diwakili. Misalnya, relief atau patung 

dalam arsitektur kuil yang meniru sosok dewa atau mitologi tertentu merupakan 

contoh dari ikon dalam konteks budaya. 

Indeks adalah tanda yang memiliki hubungan sebab-akibat atau koneksi 

langsung dengan objeknya. Indeks menunjukkan keberadaan sesuatu melalui 

petunjuk fisik yang dapat diamati. Misalnya, asap adalah indeks dari api, karena 

keberadaan asap secara langsung menunjukkan adanya api (Eco, 1986). Dalam 

konteks budaya, banyak elemen arsitektur yang berfungsi sebagai indeks, seperti 

jejak kaki yang diukir di tanah atau tanda keausan pada tangga yang 

menunjukkan usia dan penggunaan bangunan tersebut. Dalam arsitektur 

tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen fisik seperti orientasi bangunan 

atau penggunaan material alami dapat berfungsi sebagai indeks yang 



52  
 

 
 

menunjukkan hubungan budaya dan lingkungan dengan nilai-nilai yang 

dijunjung tinggi oleh masyarakat Dayak. 

Simbol adalah tanda yang hubungan antara penanda dan objeknya dibangun 

melalui konvensi sosial, bukan melalui kemiripan atau hubungan fisik langsung. 

Simbol bergantung pada kesepakatan bersama di dalam masyarakat untuk 

mewakili makna tertentu. Bahasa adalah contoh paling umum dari simbol, di 

mana kata-kata memiliki makna yang ditentukan oleh konvensi bahasa (Nöth, 

1990). Dalam arsitektur, simbol dapat ditemukan dalam elemen-elemen yang 

membawa makna budaya yang disepakati bersama oleh masyarakat, seperti 

warna tertentu yang mungkin melambangkan kesucian atau kemakmuran, atau 

ornamen yang mengandung makna spiritual. 

Penerapan kategori tanda Peirce dalam analisis budaya memungkinkan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana berbagai elemen dalam 

suatu sistem budaya berinteraksi untuk menghasilkan makna. Sebagai contoh, 

dalam studi arsitektur, ikon dapat membantu memahami representasi visual yang 

langsung terkait dengan budaya, sementara indeks dapat mengungkapkan 

hubungan antara elemen fisik dan konteks sosial. Simbol, di sisi lain, 

menawarkan wawasan tentang bagaimana makna budaya dipertahankan dan 

diwariskan melalui konvensi sosial yang kompleks. 

Studi oleh Parmentier (Parmentier, 1994) menunjukkan bahwa analisis 

tanda-tanda dalam budaya melalui kategori Peirce memungkinkan eksplorasi 

yang lebih rinci tentang bagaimana tanda-tanda ini tidak hanya berfungsi secara 

individual tetapi juga dalam hubungan dengan sistem tanda lainnya. Ini penting 

dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, di mana ikon, indeks, 



53  
 

 
 

dan simbol sering kali bekerja bersama-sama untuk menciptakan narasi budaya 

yang kaya dan kompleks. 

Penerapan kategori tanda Peirce akan digunakan untuk menganalisis 

bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang berfungsi sebagai tanda 

budaya yang tidak hanya mewakili nilai-nilai komunitas Dayak tetapi juga 

diinterpretasikan dalam berbagai konteks sosial dan budaya. Dengan 

menggunakan pendekatan ini, kita dapat mengeksplorasi bagaimana makna 

arsitektural dihasilkan melalui interaksi antara ikon, indeks, dan simbol, serta 

bagaimana elemen-elemen ini bekerja sama untuk membentuk identitas budaya 

yang dinamis dan terus berkembang. 

2.1.3.3 Perbandingan dengan Teori Saussure 

Teori tanda yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce dan Ferdinand 

de Saussure merupakan dua pendekatan fundamental dalam studi semiotika, 

namun keduanya memiliki perbedaan mendasar dalam cara mereka memandang 

tanda dan proses pembentukan makna. Perbandingan antara teori Peirce dan 

Saussure membuka pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana 

makna dihasilkan dan dikomunikasikan melalui tanda-tanda dalam berbagai 

konteks budaya. 

Salah satu perbedaan utama antara teori tanda Peirce dan Saussure terletak 

pada struktur dasar tanda yang mereka ajukan. Saussure memperkenalkan model 

tanda dyadik yang terdiri dari signifier (penanda) dan signified (petanda). Dalam 

model ini, hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer dan ditentukan 

oleh konvensi sosial. Saussure menekankan bahwa makna tanda bergantung 

pada hubungan internal antara elemen-elemen dalam sistem bahasa, yang berarti 



54  
 

 
 

makna dihasilkan melalui perbedaan antara tanda-tanda dalam sistem tersebut 

(Chandler, 2022). 

Sebaliknya, Peirce mengembangkan model triadik yang lebih kompleks, 

yang mencakup representamen (penanda), objek (apa yang diwakili oleh tanda), 

dan interpretant (pemahaman atau makna yang dihasilkan oleh tanda). Peirce 

berpendapat bahwa makna tidak hanya ditentukan oleh hubungan antara penanda 

dan petanda, tetapi juga oleh proses interpretasi yang berlangsung dalam pikiran 

interpreter. Model ini memungkinkan analisis yang lebih dinamis tentang 

bagaimana tanda berfungsi dan bagaimana makna dapat berkembang seiring 

waktu dan dalam berbagai konteks sosial (Atkin, 2010). 

Perbedaan lain yang signifikan antara teori Peirce dan Saussure adalah 

pendekatan mereka terhadap stabilitas makna. Saussure cenderung melihat 

tanda-tanda dalam bahasa sebagai bagian dari sistem yang relatif stabil, di mana 

makna ditentukan oleh aturan-aturan tetap dalam sistem bahasa. Ini menjadikan 

pendekatan Saussure lebih strukturalis, dengan fokus pada bagaimana makna 

ditentukan oleh struktur internal bahasa. Sebaliknya, Peirce menekankan 

fluiditas dan ketidakstabilan makna, di mana proses semiosis terus berlanjut 

melalui siklus interpretasi yang tidak pernah berakhir. Ini membuat pendekatan 

Peirce lebih terbuka terhadap perubahan dan adaptasi makna dalam berbagai 

konteks sosial dan budaya (Short, 2007). 

Kategori tanda yang diajukan oleh Peirce yaitu ikon, indeks, dan simbol 

menawarkan cara yang lebih bervariasi untuk memahami bagaimana tanda 

berfungsi dalam komunikasi. Saussure tidak mengembangkan kategori semacam 

ini dalam teorinya, yang lebih berfokus pada hubungan antara penanda dan 



55  
 

 
 

petanda dalam sistem bahasa. Kategori tanda Peirce memungkinkan analisis 

yang lebih mendalam tentang bagaimana tanda-tanda berbeda berinteraksi 

dengan objek yang diwakilinya dan bagaimana hubungan ini dipengaruhi oleh 

konteks sosial dan pengalaman individual (Liszka, 1996). 

Dalam konteks budaya, perbandingan antara teori Peirce dan Saussure 

memberikan wawasan yang berharga tentang bagaimana tanda-tanda budaya 

berfungsi dalam masyarakat. Studi oleh Petrilli dan Ponzio (Petrilli & Ponzio, 

2017) menunjukkan bahwa sementara pendekatan Saussure lebih cocok untuk 

menganalisis sistem bahasa yang relatif stabil, pendekatan Peirce lebih efektif 

dalam mengeksplorasi tanda-tanda dalam budaya yang dinamis dan terus 

berubah. Ini penting dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, 

di mana simbolisme arsitektural dapat diinterpretasikan secara berbeda oleh 

berbagai kelompok sosial atau dalam berbagai konteks budaya. 

Pemahaman tentang perbandingan antara teori Peirce dan Saussure akan 

digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektur dalam 

Huma Betang dapat diinterpretasikan melalui berbagai lensa semiotika. Dengan 

menggabungkan pendekatan kedua teori ini, kita dapat memperoleh pemahaman 

yang lebih kaya tentang bagaimana makna arsitektural dihasilkan, 

dipertahankan, dan direinterpretasi dalam konteks sosial dan budaya yang terus 

berkembang. 

2.1.3.4  Relevansi Teori Peirce dalam Studi Komunikasi Budaya 

Teori tanda yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce memiliki 

relevansi yang sangat besar dalam studi komunikasi budaya. Pendekatan 

semiotik Peirce memungkinkan analisis yang mendalam terhadap bagaimana 



56  
 

 
 

makna dikonstruksi, dikomunikasikan, dan diinterpretasikan dalam berbagai 

konteks budaya. Dengan fokus pada hubungan dinamis antara representamen 

(penanda), objek, dan interpretant, teori Peirce menawarkan kerangka kerja yang 

fleksibel untuk mengeksplorasi kompleksitas makna dalam komunikasi budaya 

(Merrell, 2005). 

Sebagai contoh, dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, 

elemen-elemen fisik dan simbolik tidak hanya berfungsi sebagai tanda yang 

mewakili nilai-nilai budaya tertentu, tetapi juga sebagai tanda yang 

diinterpretasikan oleh berbagai anggota masyarakat Dayak berdasarkan 

pengalaman dan konteks sosial mereka. Dengan menggunakan pendekatan 

Peirce, kita dapat menganalisis bagaimana makna dari elemen-elemen 

arsitektural ini dapat berubah seiring waktu atau dalam berbagai situasi sosial, 

tergantung pada bagaimana tanda-tanda ini diinterpretasikan oleh individu atau 

kelompok yang berbeda (Short, 2007). 

Teori Peirce juga relevan dalam memahami bagaimana komunikasi budaya 

bersifat dinamis dan terus berkembang. Proses semiosis yang dijelaskan oleh 

Peirce di mana interpretant dari satu tanda dapat menjadi representamen baru 

dalam proses interpretasi yang berkelanjutan menunjukkan bahwa makna 

budaya tidak pernah statis tetapi selalu berada dalam proses perubahan dan 

adaptasi. Ini penting dalam konteks globalisasi, di mana tanda-tanda budaya 

tradisional sering kali mengalami reinterpretasi atau bahkan rebranding ketika 

diperkenalkan ke dalam konteks global yang lebih luas  (Zlatev, 2009).  

Pendekatan Peirce memungkinkan analisis yang lebih kaya terhadap 

bagaimana tanda-tanda budaya berinteraksi dengan kekuasaan dan ideologi. 



57  
 

 
 

Tanda-tanda tidak hanya mencerminkan realitas budaya tetapi juga berperan 

dalam membentuk dan mempertahankan struktur kekuasaan yang ada dalam 

masyarakat. Melalui analisis indeks dan simbol dalam teori Peirce, peneliti dapat 

mengeksplorasi bagaimana tanda-tanda tertentu digunakan untuk 

mengartikulasikan atau menantang kekuasaan dalam konteks budaya tertentu 

(Parmentier, 1994). 

Relevansi teori Peirce dalam studi komunikasi budaya akan diterapkan 

untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektur Huma Betang tidak 

hanya berfungsi sebagai tanda yang mewakili nilai-nilai budaya Dayak tetapi 

juga sebagai tanda yang diinterpretasikan dan dinegosiasikan dalam berbagai 

konteks sosial. Dengan menggunakan pendekatan Peirce, kita dapat 

mengeksplorasi bagaimana identitas budaya Dayak dipertahankan, 

dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam konteks modernisasi dan 

globalisasi. 

2.1.4 Roland Barthes dan Teori Denotasi dan Konotasi  

2.1.4.1 Latar Belakang dan Konteks Teori Barthes 

Roland Barthes adalah salah satu tokoh penting dalam perkembangan teori 

semiotika dan strukturalisme, khususnya dalam analisis budaya dan media. Lahir 

di Cherbourg, Prancis, pada tahun 1915, Barthes menjadi salah satu pemikir 

terkemuka di Prancis yang menjembatani antara strukturalisme Saussurean dan 

berbagai pendekatan baru yang kemudian dikenal sebagai post-strukturalisme. 

Barthes mengembangkan teorinya dalam konteks pasca-Perang Dunia II, di 

mana masyarakat mengalami perubahan sosial, budaya, dan teknologi yang 

signifikan. Perubahan-perubahan ini mendorong Barthes untuk mengeksplorasi 



58  
 

 
 

bagaimana makna dihasilkan dan dikomunikasikan melalui teks-teks budaya, 

khususnya dalam konteks media massa (Barthes, 1977). 

Teori denotasi dan konotasi yang dikembangkan oleh Barthes merupakan 

salah satu kontribusi terpentingnya dalam semiotika. Dalam karyanya 

Mythologies (Barthes, 2007), Barthes menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam 

budaya tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi juga makna 

tambahan (konotatif) yang lebih dalam, sering kali terkait dengan ideologi dan 

kekuasaan. Denotasi merujuk pada makna langsung atau literal dari sebuah 

tanda, sementara konotasi mencakup makna-makna tambahan yang berkembang 

melalui asosiasi budaya dan sosial (Barthes, 2007). Dengan kata lain, Barthes 

menunjukkan bahwa tanda-tanda tidak hanya mencerminkan realitas tetapi juga 

membentuk dan memengaruhi cara kita memahami dunia. 

Konteks Teoretis Barthes dikembangkan dalam era di mana media massa 

mulai memainkan peran dominan dalam kehidupan sehari-hari, memengaruhi 

cara masyarakat memahami realitas. Barthes menyoroti bagaimana media 

menggunakan tanda-tanda untuk membentuk makna yang diinginkan, sering kali 

untuk mendukung kepentingan ideologis tertentu. Dengan mengembangkan teori 

denotasi dan konotasi, Barthes memberikan alat analitis untuk mengeksplorasi 

bagaimana teks-teks budaya, termasuk arsitektur, gambar, dan bahasa, tidak 

hanya merepresentasikan makna tetapi juga Mengonstruksi makna yang 

dipengaruhi oleh konteks sosial dan politik (Chandler, 2022). 

Dalam konteks arsitektur, teori Barthes dapat diterapkan untuk memahami 

bagaimana elemen-elemen fisik sebuah bangunan memiliki makna yang lebih 

dari sekadar fungsi praktis. Misalnya, dalam arsitektur tradisional seperti Huma 



59  
 

 
 

Betang, struktur dan ornamen tidak hanya memiliki makna denotatif sebagai 

elemen fisik tetapi juga makna konotatif yang mencerminkan nilai-nilai budaya 

dan identitas komunitas Dayak (Wulandari, 2019). Dengan menerapkan 

pendekatan Barthes, kita dapat mengeksplorasi bagaimana arsitektur berfungsi 

sebagai teks budaya yang berlapis-lapis, di mana makna dibentuk melalui 

interaksi antara denotasi dan konotasi. 

Teori Barthes tentang denotasi dan konotasi telah membuka jalan bagi 

banyak studi kritis dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk studi media, sastra, 

dan arsitektur. Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih mendalam 

terhadap cara makna dibentuk dan dipengaruhi oleh konteks sosial dan ideologis. 

Dalam disertasi ini, pemahaman tentang latar belakang dan konteks teori Barthes 

akan digunakan untuk menganalisis bagaimana arsitektur Huma Betang tidak 

hanya berfungsi sebagai struktur fisik tetapi juga sebagai simbol budaya yang 

penuh dengan makna konotatif, yang membantu mempertahankan dan 

mengartikulasikan identitas budaya Dayak dalam konteks modernisasi dan 

globalisasi (Smith, 2019). 

2.1.4.2 Denotasi dan Konotasi dalam Konteks Budaya 

Denotasi dan konotasi adalah dua konsep inti dalam teori semiotika Roland 

Barthes yang menjelaskan bagaimana makna dihasilkan melalui tanda-tanda 

dalam budaya. Denotasi merujuk pada makna literal atau langsung dari sebuah 

tanda, sedangkan konotasi mengacu pada makna-makna tambahan yang muncul 

dari asosiasi budaya, ideologi, dan pengalaman sosial. Dalam konteks budaya, 

konotasi menjadi sangat penting karena memungkinkan tanda-tanda untuk 



60  
 

 
 

membawa makna yang lebih dalam dan berlapis-lapis, sering kali terkait dengan 

identitas, nilai-nilai, dan kekuasaan dalam masyarakat (Hall, 1997). 

Dalam konteks budaya, tanda-tanda tidak hanya berfungsi sebagai 

representasi dari objek atau konsep tertentu, tetapi juga sebagai sarana untuk 

menyampaikan ideologi dan nilai-nilai yang dianut oleh kelompok sosial 

tertentu. Barthes menunjukkan bahwa dalam budaya, tanda-tanda sering kali 

dibentuk sedemikian rupa untuk mendukung kepentingan tertentu, menciptakan 

apa yang disebut sebagai mitos budaya. Mitos ini adalah makna-makna konotatif 

yang tampaknya alami atau normal, tetapi sebenarnya merupakan konstruksi 

sosial yang dipengaruhi oleh ideologi dominan (Barthes, 1986). 

Misalnya, dalam studi budaya populer, gambar-gambar iklan tidak hanya 

merepresentasikan produk yang dijual tetapi juga mengomunikasikan makna-

makna konotatif yang terkait dengan status, identitas, dan aspirasi sosial. Sebuah 

mobil mewah, misalnya, tidak hanya diartikan sebagai alat transportasi 

(denotasi), tetapi juga sebagai simbol status dan keberhasilan dalam masyarakat 

(konotasi) (Danesi, 2017). Dengan demikian, analisis denotasi dan konotasi 

memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana tanda-tanda dalam budaya 

digunakan untuk membentuk persepsi dan memengaruhi cara kita memahami 

dunia. 

Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen 

fisik seperti tata ruang, ornamen, dan material tidak hanya memiliki makna 

denotatif sebagai komponen bangunan tetapi juga makna konotatif yang 

mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas komunitas Dayak. Misalnya, tata 

ruang terbuka dalam Huma Betang tidak hanya berfungsi untuk akomodasi fisik 



61  
 

 
 

tetapi juga mengomunikasikan prinsip-prinsip egalitarianisme dan kebersamaan 

yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak (Wulandari, 2019). Dengan 

menerapkan teori denotasi dan konotasi, kita dapat memahami bagaimana 

elemen-elemen arsitektur ini tidak hanya membentuk lingkungan fisik tetapi juga 

mengartikulasikan dan mempertahankan identitas budaya. 

Studi oleh Eco (Eco, 1986) menyoroti bahwa dalam berbagai budaya, tanda-

tanda tidak hanya diartikan secara denotatif tetapi juga diperkaya dengan makna-

makna konotatif yang terkait dengan sejarah, tradisi, dan nilai-nilai komunitas. 

Eco menunjukkan bahwa proses konotasi ini bersifat dinamis, di mana makna-

makna konotatif dapat berubah seiring dengan perkembangan sosial dan politik. 

Dalam hal ini, analisis konotasi memungkinkan kita untuk melihat bagaimana 

budaya terus berkembang dan bagaimana tanda-tanda dalam budaya dapat 

beradaptasi dengan perubahan tersebut. 

Dalam konteks globalisasi, tanda-tanda budaya tradisional seperti yang 

ditemukan dalam arsitektur Huma Betang dapat mengalami reinterpretasi atau 

bahkan kehilangan makna konotatifnya ketika diperkenalkan ke dalam konteks 

global yang lebih luas. Studi oleh Morley (Morley, 2006) menunjukkan bahwa 

dalam proses globalisasi, tanda-tanda lokal sering kali mengalami rebranding 

untuk memenuhi ekspektasi atau nilai-nilai global, yang dapat menyebabkan 

perubahan dalam makna konotatif asli mereka. Ini menggarisbawahi pentingnya 

analisis konotasi dalam memahami bagaimana identitas budaya dipertahankan 

atau dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial yang lebih luas. 

Teori denotasi dan konotasi Barthes akan digunakan untuk menganalisis 

bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang berfungsi sebagai tanda-



62  
 

 
 

tanda budaya yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas komunitas 

Dayak. Dengan memahami bagaimana makna denotatif dan konotatif ini 

dibentuk dan dipertahankan, kita dapat mengeksplorasi cara-cara di mana 

identitas budaya dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi 

dalam konteks modernisasi dan globalisasi. 

2.1.4.3 Penerapan Teori Denotasi dan Konotasi dalam Analisis Budaya 

Teori denotasi dan konotasi yang dikembangkan oleh Roland Barthes telah 

menjadi alat analitis yang sangat penting dalam studi budaya, memungkinkan 

peneliti untuk menggali makna-makna tersembunyi di balik tanda-tanda yang 

ada dalam berbagai konteks budaya. Penerapan teori ini dalam analisis budaya 

memungkinkan kita untuk memahami bagaimana makna tidak hanya diciptakan 

oleh tanda-tanda dalam bentuk denotatif tetapi juga diperkuat dan dipertahankan 

melalui konotasi, yang sering kali terkait erat dengan ideologi dan nilai-nilai 

sosial (Gripsrud, 2017). 

Dalam analisis budaya, denotasi merujuk pada makna literal dari sebuah 

tanda apa yang secara langsung direpresentasikan oleh tanda tersebut. Konotasi, 

di sisi lain, mencakup lapisan makna tambahan yang berkembang dari asosiasi 

budaya, ideologi, dan pengalaman sosial yang terkait dengan tanda tersebut. 

Barthes menunjukkan bahwa dalam budaya, konotasi sering kali membentuk 

"mitos" yang memperkuat pandangan dunia tertentu, membuat makna yang 

dihasilkan tampak alami dan tidak dipertanyakan (Barthes, 1957). Penerapan 

teori ini dalam analisis budaya membuka kemungkinan untuk mengungkap dan 

menganalisis bagaimana makna tersebut dikonstruksi dan bagaimana ia 

memengaruhi cara masyarakat memahami realitas. 



63  
 

 
 

Misalnya, dalam analisis media, teori denotasi dan konotasi sering 

digunakan untuk mengeksplorasi bagaimana gambar-gambar, teks, dan simbol-

simbol tertentu membentuk narasi yang mendukung ideologi dominan. Sebuah 

iklan, misalnya, mungkin secara denotatif menampilkan produk tertentu, tetapi 

secara konotatif, iklan tersebut juga menyampaikan pesan tentang status, gaya 

hidup, atau nilai-nilai tertentu yang diinginkan oleh audiens (Chandler, 2007). 

Dengan demikian, analisis denotasi dan konotasi membantu kita memahami 

bagaimana media tidak hanya mencerminkan realitas tetapi juga membentuk dan 

memengaruhi cara kita melihat dunia. 

Dalam konteks arsitektur dan budaya, penerapan teori denotasi dan konotasi 

dapat digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektural 

berfungsi sebagai tanda-tanda yang menyampaikan makna budaya. Sebagai 

contoh, dalam arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen seperti 

tata ruang, ornamen, dan material tidak hanya berfungsi sebagai elemen fisik 

tetapi juga membawa makna konotatif yang berkaitan dengan identitas, nilai-

nilai, dan sejarah komunitas Dayak (Butina-Watson & Bentley, 2007). Tata ruang 

terbuka Huma Betang, misalnya, secara denotatif berfungsi untuk 

mengakomodasi kehidupan bersama dalam satu ruang, tetapi secara konotatif, ia 

mengomunikasikan prinsip-prinsip kebersamaan, egalitarianisme, dan gotong 

royong yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak. 

Studi oleh Gottdiener  tentang arsitektur dan semiotika menekankan bahwa 

bangunan tidak hanya berfungsi sebagai struktur fisik tetapi juga sebagai teks 

budaya yang penuh dengan makna. Gottdiener menunjukkan bahwa arsitektur 

dapat dilihat sebagai medium yang membawa pesan-pesan ideologis, di mana 



64  
 

 
 

setiap elemen arsitektural memiliki potensi untuk menyampaikan makna yang 

lebih dalam dari sekadar fungsi praktisnya. Dalam konteks ini, teori denotasi dan 

konotasi Barthes memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana makna-

makna ini dikonstruksi dan bagaimana mereka berinteraksi dengan konteks 

sosial dan budaya yang lebih luas. 

Penerapan teori ini dalam analisis budaya juga memungkinkan kita untuk 

memahami bagaimana makna dapat berubah seiring waktu dan dalam berbagai 

konteks sosial. Misalnya, dalam konteks globalisasi, elemen-elemen arsitektural 

yang dulunya memiliki makna konotatif tertentu dalam budaya lokal dapat 

mengalami perubahan makna ketika diperkenalkan ke dalam konteks global 

yang lebih luas. Sebuah studi oleh Kress dan van Leeuwen (Kress & Van 

Leeuwen, 2020) menyoroti bagaimana makna konotatif dapat bergeser ketika 

tanda-tanda budaya diadaptasi atau diinterpretasi ulang dalam konteks yang 

berbeda. Ini menunjukkan bahwa makna konotatif tidak statis tetapi dinamis dan 

dapat berubah sesuai dengan perubahan konteks sosial dan budaya. 

Penerapan teori denotasi dan konotasi Barthes akan digunakan untuk 

menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai 

tanda budaya yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas komunitas 

Dayak. Dengan menggunakan pendekatan ini, kita dapat mengeksplorasi cara-

cara di mana makna arsitektural dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin 

direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial dan globalisasi. Pendekatan 

ini akan memberikan wawasan yang mendalam tentang bagaimana identitas 

budaya tidak hanya dipertahankan melalui elemen fisik tetapi juga melalui 



65  
 

 
 

lapisan makna yang kompleks yang dihasilkan dari interaksi antara denotasi dan 

konotasi. 

2.1.4.4 Kontribusi Barthes dalam Studi Semiotika dan Budaya 

Roland Barthes adalah salah satu tokoh paling berpengaruh dalam 

pengembangan teori semiotika dan analisis budaya. Kontribusinya melampaui 

sekadar analisis tanda-tanda dalam konteks linguistik, mencakup penerapan 

konsep-konsep semiotik dalam studi budaya, media, dan arsitektur. Barthes 

mengembangkan pendekatan yang memungkinkan analisis mendalam terhadap 

bagaimana makna dibentuk, dipertahankan, dan diubah dalam masyarakat, 

terutama melalui proses denotasi dan konotasi yang ia perkenalkan (Culler, 

2005). 

Salah satu kontribusi terbesar Barthes adalah pengembangannya terhadap 

konsep mitos dalam konteks budaya, yang ia jelaskan dalam karyanya 

Mythologies (Barthes, 1986). Mitos, menurut Barthes, adalah makna konotatif 

yang telah menjadi begitu umum sehingga dianggap sebagai alami oleh 

masyarakat. Melalui analisis mitos, Barthes menunjukkan bagaimana tanda-

tanda dalam budaya tidak hanya merepresentasikan realitas tetapi juga 

membentuk pandangan dunia yang mendukung ideologi tertentu. Ini 

memberikan wawasan yang mendalam tentang bagaimana media dan budaya 

populer berfungsi sebagai alat untuk menyebarkan dan memperkuat ideologi 

dominan (Barthes, 2007). 

Dalam studi semiotika, kontribusi Barthes juga mencakup pengembangan 

teori teks yang terbuka untuk berbagai interpretasi. Barthes memperkenalkan 

konsep kematian pengarang (death of the author), yang menyatakan bahwa 



66  
 

 
 

makna sebuah teks tidak ditentukan oleh niat pengarang tetapi oleh pembacaan 

dan interpretasi pembaca. Ini membuka jalan bagi analisis yang lebih pluralistik 

dan dinamis dalam studi sastra dan budaya, di mana teks dilihat sebagai medan 

pertempuran interpretasi yang dipengaruhi oleh berbagai faktor sosial dan 

budaya (Barthes, 1977). Konsep ini telah menjadi dasar bagi banyak pendekatan 

post-strukturalis dalam analisis teks dan budaya. 

Barthes juga berkontribusi pada pengembangan teori representasi dalam 

studi media dan budaya. Ia menunjukkan bagaimana media tidak hanya 

merefleksikan realitas tetapi juga berperan aktif dalam membentuk persepsi 

masyarakat tentang realitas tersebut. Dalam konteks ini, teori denotasi dan 

konotasi Barthes telah digunakan secara luas dalam analisis media untuk 

mengungkap bagaimana gambar, teks, dan simbol dalam media massa berfungsi 

untuk memperkuat narasi ideologis tertentu (Silverman, 1983). 

Penerapan teori Barthes dalam studi arsitektur juga menunjukkan 

bagaimana elemen-elemen arsitektural dapat dilihat sebagai tanda-tanda yang 

membawa makna budaya. Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma 

Betang, konsep-konsep Barthes dapat digunakan untuk menganalisis bagaimana 

struktur fisik dan ornamen arsitektural tidak hanya memiliki makna denotatif 

tetapi juga konotatif yang terkait erat dengan identitas dan nilai-nilai budaya 

komunitas Dayak. Dengan menerapkan teori Barthes, kita dapat memahami 

bagaimana arsitektur berfungsi sebagai teks budaya yang penuh dengan makna 

dan bagaimana makna tersebut dipertahankan atau dinegosiasikan dalam konteks 

sosial yang berubah. 



67  
 

 
 

Kontribusi Barthes dalam studi semiotika dan budaya juga telah 

memengaruhi banyak disiplin ilmu lainnya, termasuk antropologi, sosiologi, dan 

komunikasi. Karyanya telah membuka jalan bagi pemikiran kritis tentang 

bagaimana tanda-tanda dalam budaya tidak hanya berfungsi sebagai alat 

komunikasi tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk dan memengaruhi 

pandangan dunia. Pendekatan semiotik yang dikembangkan oleh Barthes terus 

menjadi alat yang berharga dalam analisis budaya, memungkinkan peneliti untuk 

mengeksplorasi lapisan-lapisan makna yang sering kali tersembunyi di balik 

permukaan tanda-tanda budaya (Fiske, 2006). 

Kontribusi Barthes akan digunakan sebagai kerangka kerja Teoretis untuk 

menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang tidak hanya berfungsi 

sebagai representasi fisik tetapi juga sebagai tanda budaya yang 

mengartikulasikan identitas dan nilai-nilai komunitas Dayak. Dengan 

memanfaatkan konsep-konsep Barthes, kita dapat menggali lebih dalam tentang 

bagaimana makna-makna ini dikonstruksi, dipertahankan, dan dinegosiasikan 

dalam konteks globalisasi dan modernisasi. 

2.2 Bingkai Konseptual 

2.2.1 Komunikasi Budaya 

Komunikasi budaya adalah proses di mana individu atau kelompok berbagi 

informasi, nilai-nilai, dan norma-norma yang terkait dengan identitas budaya 

mereka. Dalam konteks globalisasi yang semakin berkembang, komunikasi budaya 

menjadi penting dalam mempertahankan identitas budaya sekaligus membangun 

interaksi lintas budaya. Sebagai sebuah disiplin ilmu, komunikasi budaya 



68  
 

 
 

mencakup berbagai dimensi seperti simbolisme, bahasa, dan interaksi sosial yang 

mencerminkan pandangan dunia suatu kelompok budaya (Samovar et al., 2013) 

Karakteristik komunikasi budaya sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai yang 

dianut oleh suatu kelompok masyarakat, termasuk cara mereka memahami dan 

menafsirkan simbol-simbol budaya. Simbol-simbol ini dapat berupa bahasa, 

artefak, ritual, dan bahkan arsitektur yang semuanya memainkan peran penting 

dalam proses komunikasi antar anggota kelompok maupun dengan pihak luar. 

Dalam konteks ini, komunikasi budaya tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

penyampaian pesan tetapi juga sebagai mekanisme untuk mempertahankan dan 

memperkuat identitas budaya (Chen & Dai, 2014) 

Komunikasi budaya suku Dayak, khususnya dalam konteks masyarakat 

Huma Betang, mencerminkan nilai-nilai tradisional yang dijunjung tinggi oleh suku 

Dayak. Huma Betang berfungsi tidak hanya sebagai tempat tinggal tetapi juga 

sebagai simbol persatuan, kebersamaan, dan harmoni dalam komunitas. Penelitian 

menunjukkan bahwa struktur sosial dan budaya suku Dayak didasarkan pada 

prinsip Belom Bahadat, yang mengedepankan kehidupan yang harmonis, toleransi, 

dan penghargaan terhadap keberagaman. (Wang, 2020) Nilai-nilai ini tercermin 

dalam praktik komunikasi budaya yang memperkuat kohesi sosial dan identitas 

kolektif suku Dayak. 

Dalam masyarakat Dayak, simbolisme memainkan peran sentral dalam 

komunikasi budaya. Penggunaan simbol dalam bahasa, pakaian adat, dan struktur 

arsitektur seperti Huma Betang berfungsi tidak hanya untuk menyampaikan pesan 

tetapi juga untuk memperkuat identitas budaya. Studi oleh (Kim & Gudykunst, 

2020) menekankan bahwa simbolisme dalam komunikasi budaya tidak hanya 



69  
 

 
 

menghubungkan anggota komunitas dengan warisan budaya mereka, tetapi juga 

berperan dalam menghadapi tantangan modernisasi. 

Dalam era globalisasi, komunikasi budaya suku Dayak menghadapi tantangan 

dalam mempertahankan relevansi dan keaslian simbolisme tradisional. Oleh karena 

itu, penting untuk memahami bagaimana simbolisme ini berperan dalam 

komunikasi budaya suku Dayak dan bagaimana ia dapat dipertahankan dalam 

konteks perubahan sosial yang sedang terjadi (Lee, 2021).  

      2.2.1.1 Pengertian Simbol dan Simbolisme dalam Konteks Budaya 

Simbol dalam konteks budaya dapat dipahami sebagai representasi visual, 

verbal, atau fisik yang mengandung makna tertentu dan diakui secara bersama 

oleh anggota suatu kelompok budaya. Simbol-simbol ini berfungsi untuk 

menyampaikan nilai-nilai, keyakinan, dan norma yang dianut oleh komunitas 

tersebut. Menurut Hall (Hall, 1997), simbol merupakan elemen penting dalam 

struktur budaya karena ia memungkinkan komunikasi makna yang kompleks 

melalui representasi sederhana. Simbol-simbol ini bisa berupa objek, warna, 

gerakan, atau bahasa yang telah diberi makna khusus oleh kelompok sosial 

tertentu. 

Simbolisme, di sisi lain, merujuk pada penggunaan simbol-simbol untuk 

menyampaikan makna yang lebih dalam dari sekadar apa yang terlihat secara 

langsung. Simbolisme memungkinkan budaya untuk mengekspresikan ide-ide 

abstrak, emosi, dan konsep-konsep yang lebih luas melalui representasi yang 

konkret. Dalam studi komunikasi budaya, simbolisme memainkan peran sentral 

karena memungkinkan transmisi makna dari satu individu atau kelompok ke 



70  
 

 
 

individu atau kelompok lain dengan cara yang efisien dan efektif (Chen & Dai, 

2014) 

Dalam konteks budaya, simbol dan simbolisme berfungsi tidak hanya 

sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai cara untuk memperkuat identitas 

budaya dan kohesi sosial. Sebagai contoh, penelitian oleh Wang (Wang, 2020) 

menunjukkan bahwa simbolisme dalam budaya tradisional memainkan peran 

penting dalam menjaga kontinuitas budaya di tengah arus modernisasi. Melalui 

penggunaan simbol-simbol yang telah mapan, komunitas dapat mempertahankan 

ikatan mereka dengan warisan budaya mereka sambil menavigasi perubahan yang 

dibawa oleh perkembangan global. 

Simbol dan simbolisme juga berfungsi untuk membangun narasi kolektif 

dalam suatu masyarakat. Narasi ini memungkinkan anggota komunitas untuk 

berbagi pemahaman bersama tentang dunia mereka dan tempat mereka di 

dalamnya. Penelitian oleh (Kim & Gudykunst, 2020) menekankan bahwa simbol-

simbol budaya tidak hanya menyampaikan pesan-pesan sederhana tetapi juga 

membangun dan mempertahankan narasi budaya yang kompleks yang membantu 

komunitas dalam membentuk identitas mereka dan memandu interaksi mereka 

dengan dunia luar. 

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme memiliki peran yang sangat 

penting. Huma Betang, misalnya, tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal 

tetapi juga sebagai simbol persatuan dan keberlanjutan budaya. Simbol-simbol 

yang terkandung dalam arsitektur Huma Betang, seperti ukiran dan tata letak 

bangunan, memiliki makna mendalam yang mencerminkan nilai-nilai dasar dari 

budaya Dayak, seperti gotong royong dan penghargaan terhadap alam (Kenney et 



71  
 

 
 

al., 2005). Melalui simbolisme ini, komunitas Dayak dapat mempertahankan 

identitas budaya mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai tersebut terus hidup di 

tengah perubahan zaman. 

Simbol dan simbolisme dalam konteks budaya tidak hanya membantu dalam 

komunikasi internal di dalam komunitas tetapi juga dalam komunikasi eksternal 

dengan budaya lain. Ini memungkinkan budaya untuk beradaptasi dengan dunia 

yang semakin terhubung sambil tetap mempertahankan esensi identitas mereka. 

Dalam dunia yang terus berubah, simbol dan simbolisme menyediakan landasan 

yang stabil bagi identitas budaya untuk berkembang dan beradaptasi tanpa 

kehilangan akar tradisionalnya (Lee, 2021) 

  2.2.1.2 Peran Simbolisme dalam Komunikasi Budaya 

Simbolisme merupakan elemen fundamental dalam komunikasi budaya, 

berfungsi sebagai medium untuk menyampaikan nilai-nilai, norma, dan identitas 

suatu kelompok budaya. Simbol-simbol ini dapat ditemukan dalam berbagai 

bentuk, mulai dari bahasa, pakaian, artefak, hingga arsitektur. Menurut Hall (P. 

Smith, 2017), simbolisme dalam komunikasi budaya berperan sebagai jembatan 

yang menghubungkan individu dengan identitas kolektif mereka, memungkinkan 

penyampaian pesan-pesan budaya secara efektif dalam konteks sosial yang 

berbeda. 

Di dalam masyarakat Dayak, simbolisme memainkan peran yang sangat 

penting dalam mempertahankan dan memperkuat identitas budaya. Huma Betang, 

misalnya, bukan hanya sebuah struktur fisik tetapi juga simbol yang kuat dari 

persatuan dan kebersamaan dalam komunitas Dayak. Melalui simbol-simbol yang 

terkandung dalam arsitektur Huma Betang, nilai-nilai seperti kebersamaan, 



72  
 

 
 

toleransi, dan harmoni dapat terus dihidupkan dan dipelihara di tengah masyarakat 

(Wang, 2020). Simbolisme ini juga membantu menjaga kontinuitas budaya di 

tengah arus modernisasi yang semakin mengglobal. 

Penelitian oleh (Smith & Jones, 2019) menunjukkan bahwa simbolisme 

dalam arsitektur tradisional berfungsi sebagai alat untuk mempertahankan 

identitas budaya di era globalisasi. Mereka menekankan bahwa simbol-simbol 

yang terkandung dalam arsitektur tradisional, seperti Huma Betang, memiliki 

kemampuan untuk menghubungkan masa lalu dengan masa kini, memberikan 

ruang bagi ekspresi identitas budaya yang dinamis namun tetap kokoh. Simbol-

simbol ini juga memainkan peran penting dalam komunikasi antar generasi, 

memastikan bahwa nilai-nilai budaya yang dianut oleh leluhur dapat diwariskan 

kepada generasi berikutnya. 

Dalam konteks komunikasi budaya suku Dayak, simbolisme tidak hanya 

berfungsi untuk menyampaikan pesan-pesan budaya tetapi juga untuk 

memperkuat solidaritas dan identitas kolektif. Penelitian oleh (Lee, 2021) 

mengungkapkan bahwa simbolisme dalam budaya Dayak, seperti yang terlihat 

dalam ritual dan upacara adat, memiliki dampak signifikan dalam memperkuat 

ikatan sosial di antara anggota komunitas. Simbol-simbol ini, melalui 

penggunaannya dalam konteks budaya, memungkinkan komunikasi yang 

melampaui kata-kata, menghubungkan individu dengan identitas kolektif mereka 

melalui rasa keterikatan emosional dan spiritual. 

Simbolisme juga berfungsi sebagai alat untuk negosiasi identitas dalam 

konteks perubahan sosial. Dalam masyarakat yang mengalami modernisasi, 

seperti suku Dayak, simbol-simbol tradisional menjadi sarana untuk 



73  
 

 
 

menegosiasikan identitas budaya mereka di tengah arus perubahan. Penelitian 

oleh Dai dan Chen (Chen & Dai, 2014) menunjukkan bahwa simbol-simbol 

budaya dapat berfungsi sebagai titik rujukan dalam proses adaptasi terhadap 

modernisasi, memungkinkan komunitas untuk mempertahankan identitas mereka 

sambil beradaptasi dengan perubahan yang terjadi di sekitar mereka. 

Dengan memahami peran simbolisme dalam komunikasi budaya, kita dapat 

lebih menghargai bagaimana masyarakat Dayak menggunakan simbol-simbol 

tradisional untuk mempertahankan dan memperkuat identitas budaya mereka. 

Simbolisme dalam arsitektur, bahasa, dan ritual tidak hanya menyampaikan 

pesan-pesan budaya tetapi juga membangun dan mempertahankan struktur sosial 

yang mendukung keberlanjutan budaya. Dalam konteks globalisasi, simbolisme 

ini menjadi semakin penting sebagai alat untuk mempertahankan identitas budaya 

di tengah arus perubahan yang cepat. 

2.2.1.3 Peran Simbolisme dalam Mempertahankan Identitas Budaya 

Simbolisme memainkan peran yang sangat penting dalam mempertahankan 

identitas budaya, terutama di tengah arus globalisasi yang terus berkembang. 

Simbol-simbol budaya, baik yang bersifat fisik maupun abstrak, membantu 

memperkuat dan memelihara rasa identitas kolektif di antara anggota komunitas. 

Menurut (Kim & Gudykunst, 2020), simbolisme memungkinkan kelompok 

budaya untuk mengartikulasikan identitas mereka secara eksplisit, baik kepada 

diri mereka sendiri maupun kepada dunia luar. Simbol-simbol ini menjadi 

penanda penting yang menghubungkan anggota komunitas dengan warisan 

budaya mereka dan dengan nilai-nilai yang mereka junjung tinggi. 



74  
 

 
 

Di dalam konteks suku Dayak, simbolisme sangat berperan dalam 

mempertahankan identitas budaya mereka. Huma Betang, sebagai simbol 

arsitektur, tidak hanya merepresentasikan tempat tinggal fisik, tetapi juga 

menggambarkan prinsip-prinsip dasar yang dipegang teguh oleh masyarakat 

Dayak, seperti persatuan, gotong royong, dan keseimbangan dengan alam. 

Melalui simbol-simbol ini, identitas budaya suku Dayak dapat dipertahankan dan 

diteruskan kepada generasi berikutnya, meskipun mereka menghadapi tantangan 

dari modernisasi dan perubahan sosial (Wang, 2020). 

Simbolisme juga berfungsi sebagai mekanisme untuk memelihara nilai-nilai 

inti yang mendefinisikan identitas budaya. Penelitian oleh Dai dan Chen (Chen & 

Dai, 2014) menekankan bahwa simbol-simbol budaya tidak hanya berfungsi 

sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai alat yang sangat penting dalam 

mempertahankan integritas budaya. Dalam masyarakat tradisional, simbolisme 

sering digunakan untuk memperkuat ikatan sosial dan memperjelas peran individu 

dalam komunitas. Misalnya, upacara adat dan ritual sering kali menggunakan 

simbol-simbol yang telah diwariskan secara turun-temurun, yang tidak hanya 

mengingatkan anggota komunitas akan akar budaya mereka tetapi juga 

memperkuat ikatan sosial di antara mereka. 

Dalam konteks globalisasi, simbolisme menjadi semakin penting karena 

memberikan sarana bagi komunitas untuk menegaskan identitas mereka di tengah 

pengaruh budaya asing. Peran simbolisme dalam mempertahankan identitas 

budaya juga terlihat dalam kemampuan simbol-simbol ini untuk beradaptasi 

dengan perubahan tanpa kehilangan makna intinya. Dalam kasus suku Dayak, 

simbol-simbol yang terkandung dalam Huma Betang dan dalam ritual-ritual 



75  
 

 
 

tradisional mereka telah mampu menyesuaikan diri dengan konteks modern tanpa 

kehilangan esensi budayanya.  

Secara keseluruhan, simbolisme tidak hanya berfungsi sebagai alat 

komunikasi budaya tetapi juga sebagai penjaga identitas budaya. Simbol-simbol 

ini memungkinkan komunitas untuk mempertahankan keunikan budaya mereka 

dan memastikan bahwa nilai-nilai inti mereka tetap hidup meskipun dihadapkan 

dengan tantangan dari luar. Dalam konteks suku Dayak, simbolisme yang 

terkandung dalam Huma Betang dan praktik budaya lainnya menjadi kunci dalam 

mempertahankan identitas budaya mereka di tengah arus perubahan yang cepat. 

2.2.1.4 Simbolisme dalam Ritual dan Praktik Budaya  

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya merupakan elemen yang sangat 

penting dalam menjaga kohesi sosial dan memperkuat identitas budaya suatu 

komunitas. Ritual dan praktik budaya sering kali dipenuhi dengan simbol-simbol 

yang memiliki makna mendalam dan mencerminkan nilai-nilai inti serta 

kepercayaan yang dianut oleh masyarakat tersebut. Menurut (Kim & Gudykunst, 

2020), simbolisme dalam ritual membantu memperkuat ikatan emosional dan 

spiritual di antara anggota komunitas, menciptakan rasa kebersamaan yang 

mendalam dan memberikan struktur bagi kehidupan sosial mereka. 

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam ritual dan praktik budaya 

berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan anggota komunitas dengan 

warisan budaya mereka. Misalnya, upacara adat seperti Gawai Dayak, yang 

dilakukan untuk merayakan panen, dipenuhi dengan simbol-simbol yang 

menggambarkan hubungan manusia dengan alam dan kepercayaan kepada roh-roh 

leluhur. Simbol-simbol ini tidak hanya menegaskan kembali keyakinan spiritual 



76  
 

 
 

tetapi juga memperkuat rasa identitas kolektif di antara anggota komunitas (Wang, 

2020). 

Ritual dan praktik budaya juga berfungsi sebagai media untuk 

mentransmisikan nilai-nilai budaya dari satu generasi ke generasi berikutnya. 

Dalam penelitian yang dilakukan oleh (Lee, 2021), ditemukan bahwa simbolisme 

yang terkandung dalam ritual-ritual tradisional berfungsi sebagai alat pendidikan 

yang efektif bagi generasi muda. Simbol-simbol ini mengajarkan nilai-nilai seperti 

kebersamaan, solidaritas, dan penghormatan kepada leluhur, yang semuanya 

sangat penting dalam mempertahankan identitas budaya. Melalui partisipasi 

dalam ritual dan upacara adat, anggota komunitas muda belajar tentang 

pentingnya nilai-nilai ini dan bagaimana mereka harus dipraktikkan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya juga memainkan peran penting 

dalam mengatur hubungan sosial dan menciptakan struktur sosial yang stabil. 

(Chen & Dai, 2014) menekankan bahwa simbolisme dalam praktik budaya sering 

kali digunakan untuk mengatur perilaku sosial dan memastikan bahwa norma-

norma budaya dipatuhi oleh semua anggota komunitas. Misalnya, dalam 

masyarakat Dayak, simbolisme yang digunakan dalam upacara adat juga 

mencerminkan hierarki sosial dan peran masing-masing individu dalam 

komunitas, memberikan panduan yang jelas tentang bagaimana setiap orang harus 

bertindak dalam situasi sosial tertentu. 

Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, simbolisme dalam ritual dan 

praktik budaya juga berfungsi sebagai bentuk resistensi terhadap perubahan 

eksternal yang dapat mengancam integritas budaya. Penelitian oleh (Smith & 



77  
 

 
 

Jones, 2019) menunjukkan bahwa banyak komunitas menggunakan simbolisme 

dalam praktik budaya mereka sebagai cara untuk mempertahankan identitas 

mereka di tengah arus globalisasi yang sering kali homogenisasi budaya. Dengan 

mempertahankan simbol-simbol tradisional dalam ritual mereka, komunitas dapat 

melawan tekanan untuk berasimilasi dan memastikan bahwa nilai-nilai inti 

mereka tetap terjaga. 

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya memainkan peran penting 

dalam mempertahankan dan memperkuat identitas budaya, mentransmisikan nilai-

nilai budaya, dan mengatur hubungan sosial dalam komunitas. Dalam konteks 

suku Dayak, simbolisme ini menjadi fondasi yang kuat untuk mempertahankan 

warisan budaya mereka di tengah tantangan modernisasi. Melalui partisipasi 

dalam ritual-ritual tradisional dan praktik budaya, komunitas Dayak dapat terus 

menjaga identitas budaya mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai mereka terus 

hidup dan berkembang di tengah perubahan yang terjadi di dunia luar. 

2.2.1.5 Simbolisme dalam Konteks Globalisasi 

Globalisasi telah membawa dampak signifikan pada berbagai aspek 

kehidupan, termasuk cara simbolisme budaya dipahami dan diterapkan. Di satu 

sisi, globalisasi menawarkan peluang bagi penyebaran simbol-simbol budaya ke 

luar batas geografis, memperkenalkan elemen budaya lokal ke komunitas global 

yang lebih luas. Namun, di sisi lain, globalisasi juga menimbulkan tantangan 

dalam mempertahankan keaslian dan makna asli dari simbol-simbol tersebut. 

Penelitian oleh Robertson (Robertson, 1992) menunjukkan bahwa dalam era 

globalisasi, simbolisme budaya sering kali mengalami perubahan atau 



78  
 

 
 

penyesuaian untuk beradaptasi dengan konteks global yang lebih luas, terkadang 

mengorbankan makna asli yang terkandung di dalamnya. 

Simbolisme dalam konteks globalisasi sering kali berfungsi sebagai alat 

untuk mempertahankan identitas budaya di tengah arus homogenisasi budaya. 

Dalam penelitian yang dilakukan oleh (Smith & Jones, 2019), ditemukan bahwa 

simbol-simbol budaya sering kali digunakan sebagai bentuk resistensi terhadap 

tekanan globalisasi yang cenderung meratakan perbedaan budaya. Misalnya, 

komunitas-komunitas tradisional menggunakan simbolisme dalam arsitektur, 

bahasa, dan ritual mereka untuk menegaskan identitas budaya mereka dan 

menolak asimilasi ke dalam budaya global yang dominan. 

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam Huma Betang dan ritual adat 

mereka tetap menjadi alat penting untuk mempertahankan identitas budaya di 

tengah globalisasi. Huma Betang, misalnya, bukan hanya simbol arsitektur tetapi 

juga representasi dari nilai-nilai inti seperti gotong royong, kebersamaan, dan 

harmoni dengan alam. Melalui simbol-simbol ini, suku Dayak dapat menegaskan 

identitas mereka dan mempertahankan nilai-nilai tradisional mereka meskipun 

berada dalam arus perubahan global (Wang, 2020). 

Globalisasi juga memengaruhi cara simbol-simbol budaya diinterpretasikan 

dan diadaptasi. Dalam penelitian oleh (Lee, 2021), ditemukan bahwa simbol-

simbol budaya sering kali mengalami rebranding atau reinterpretasi untuk 

menarik audiens global. Ini bisa berarti bahwa simbol-simbol tersebut disesuaikan 

atau diubah maknanya agar lebih dapat diterima oleh komunitas yang lebih luas. 

Namun, proses ini sering kali menimbulkan kekhawatiran bahwa esensi dari 

simbol-simbol tersebut mungkin hilang atau tereduksi. 



79  
 

 
 

Meskipun demikian, simbolisme dalam konteks globalisasi juga 

memberikan peluang bagi komunitas untuk menyebarkan nilai-nilai dan budaya 

mereka ke seluruh dunia. Penelitian oleh (Chen & Dai, 2014) menekankan bahwa 

globalisasi tidak selalu berarti hilangnya identitas budaya, tetapi juga dapat 

menjadi kesempatan bagi komunitas untuk memperkenalkan simbol-simbol 

budaya mereka ke panggung global. Ini memungkinkan budaya lokal untuk 

mendapatkan pengakuan internasional dan untuk memainkan peran dalam dialog 

antarbudaya. 

Namun, tantangan terbesar dalam globalisasi adalah bagaimana menjaga 

makna asli dari simbol-simbol budaya sambil tetap relevan di panggung global. 

Komunitas Dayak, misalnya, harus menemukan cara untuk mempertahankan 

simbolisme tradisional mereka dalam Huma Betang sambil menyesuaikannya 

dengan perubahan sosial dan ekonomi yang terjadi di dunia luar. Hal ini 

memerlukan keseimbangan antara mempertahankan tradisi dan berinovasi untuk 

memastikan bahwa simbolisme budaya tetap hidup dan bermakna di era modern 

(Robertson, 1992). 

Simbolisme dalam konteks globalisasi menghadapi tantangan dan peluang 

yang unik. Sementara globalisasi dapat mengancam keaslian dan makna asli dari 

simbol-simbol budaya, itu juga memberikan kesempatan bagi simbol-simbol ini 

untuk dikenal di seluruh dunia. Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam 

Huma Betang dan ritual adat mereka tetap menjadi alat penting untuk 

mempertahankan identitas budaya di tengah arus globalisasi yang terus 

berkembang. 

 



80  
 

 
 

2.2.2  Masyarakat Budaya dan Kearifan Lokal 

Masyarakat budaya adalah kelompok sosial yang identitasnya sangat terkait 

dengan tradisi, nilai-nilai, dan norma-norma yang diwariskan dari generasi ke 

generasi. Kelompok ini sering kali memiliki keterikatan yang kuat dengan 

lingkungan alam mereka dan mempertahankan cara hidup yang mencerminkan 

keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam konteks ini, kearifan lokal 

memainkan peran penting dalam membentuk dan memelihara identitas budaya 

masyarakat tersebut. Menurut Smith (Smith, 2020), kearifan lokal adalah 

pengetahuan, kepercayaan, dan praktik yang telah berkembang selama berabad-

abad dan digunakan oleh masyarakat untuk menghadapi tantangan lingkungan dan 

sosial mereka. 

Kearifan lokal mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk pengelolaan 

sumber daya alam, sistem pertanian, kesehatan, serta praktik sosial dan spiritual. 

Penelitian oleh Geertz (Geertz, 1973) menunjukkan bahwa kearifan lokal tidak 

hanya berfungsi sebagai panduan praktis bagi masyarakat, tetapi juga sebagai 

landasan untuk membangun identitas budaya yang kuat. Dalam banyak kasus, 

kearifan lokal mencerminkan hubungan yang mendalam antara manusia dan 

lingkungan mereka, serta pemahaman yang kompleks tentang bagaimana menjaga 

keseimbangan ekosistem. 

Di Indonesia, masyarakat adat seperti suku Dayak di Kalimantan Tengah 

memiliki kearifan lokal yang sangat kaya dan beragam. Huma Betang, sebagai 

contoh, adalah manifestasi arsitektur dari kearifan lokal Dayak yang mencerminkan 

nilai-nilai seperti kebersamaan, gotong royong, dan penghargaan terhadap alam. 

Penelitian oleh Wulandari (2019)  menunjukkan bahwa Huma Betang bukan hanya 



81  
 

 
 

sekedar tempat tinggal, tetapi juga pusat kehidupan sosial dan budaya yang 

memperkuat ikatan antar anggota komunitas. Melalui arsitektur dan tata ruang 

Huma Betang, suku Dayak mengekspresikan nilai-nilai kearifan lokal mereka yang 

berfokus pada harmoni, solidaritas, dan keberlanjutan. 

Kearifan lokal juga terlihat dalam praktik-praktik pertanian tradisional yang 

diterapkan oleh masyarakat Dayak. Sistem ladang berpindah, yang dikenal sebagai 

huma, adalah contoh dari bagaimana kearifan lokal digunakan untuk menjaga 

keseimbangan ekologi dan memastikan keberlanjutan pangan. Menurut penelitian 

oleh Dove (Dove, 2011), sistem ini memungkinkan masyarakat Dayak untuk 

mengelola lahan secara berkelanjutan tanpa merusak ekosistem hutan. Praktik ini 

menunjukkan pemahaman mendalam tentang siklus alam dan pentingnya menjaga 

keseimbangan antara penggunaan lahan dan pelestarian hutan. 

Kearifan lokal juga mencakup sistem pengetahuan medis tradisional yang 

digunakan oleh masyarakat adat untuk menjaga kesehatan mereka. Pengetahuan ini 

sering kali didasarkan pada pengamatan yang cermat terhadap flora dan fauna lokal 

serta interaksi mereka dengan manusia. Dalam konteks masyarakat Dayak, 

penggunaan tumbuhan obat dan praktik penyembuhan tradisional adalah bagian 

integral dari kearifan lokal mereka yang diwariskan dari generasi ke generasi. 

Namun, kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai panduan praktis tetapi 

juga sebagai alat untuk mempertahankan identitas budaya di tengah tekanan 

modernisasi. Dalam banyak kasus, globalisasi dan modernisasi telah membawa 

perubahan yang signifikan dalam cara hidup masyarakat adat, sering kali 

mengancam keberlanjutan kearifan lokal. Penelitian oleh Escobar (Escobar, 2018) 

menunjukkan bahwa banyak masyarakat adat menghadapi tantangan besar dalam 



82  
 

 
 

mempertahankan kearifan lokal mereka di tengah arus homogenisasi budaya yang 

dibawa oleh globalisasi. Meskipun demikian, banyak komunitas yang berhasil 

mempertahankan kearifan lokal mereka dengan beradaptasi dan menemukan cara 

baru untuk menjaga tradisi mereka tetap hidup. 

Kearifan lokal juga berfungsi sebagai bentuk resistensi terhadap perubahan 

sosial yang dipaksakan dari luar. Masyarakat adat sering kali menggunakan 

kearifan lokal mereka untuk menegaskan identitas budaya mereka dan menolak 

asimilasi ke dalam budaya dominan. Penelitian oleh (Smith, 2019) menunjukkan 

bahwa dalam banyak kasus, kearifan lokal telah menjadi alat penting bagi 

masyarakat adat untuk mempertahankan otonomi budaya mereka dan melawan 

dominasi budaya yang mengancam kelangsungan hidup mereka. Dalam konteks ini, 

kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya tetapi juga sebagai 

strategi untuk bertahan hidup dalam dunia yang semakin terhubung. 

Di sisi lain, kearifan lokal juga menawarkan solusi untuk banyak tantangan 

global, termasuk perubahan iklim, degradasi lingkungan, dan ketahanan pangan. 

Penelitian oleh Berkes (Berkes, 2017) menunjukkan bahwa kearifan lokal sering 

kali menawarkan pendekatan yang lebih berkelanjutan dan holistik untuk 

mengelola sumber daya alam dibandingkan dengan pendekatan modern yang sering 

kali bersifat eksploitasi. Dalam konteks ini, kearifan lokal tidak hanya penting bagi 

masyarakat adat tetapi juga bagi masyarakat global yang mencari cara untuk hidup 

lebih berkelanjutan. 

Dalam konteks suku Dayak, kearifan lokal mereka tidak hanya penting 

untuk mempertahankan identitas budaya tetapi juga untuk menjaga keseimbangan 

ekologi di wilayah mereka. Praktik-praktik seperti ladang berpindah dan 



83  
 

 
 

pengelolaan hutan berbasis komunitas telah terbukti efektif dalam menjaga 

keberlanjutan lingkungan sekaligus memperkuat ikatan sosial di antara anggota 

komunitas. Penelitian oleh (Dove, 2011) menunjukkan bahwa kearifan lokal Dayak 

telah memainkan peran penting dalam menjaga hutan Kalimantan tetap lestari, 

meskipun menghadapi tekanan dari industri ekstraktif dan perubahan penggunaan 

lahan. 

Kearifan lokal adalah bagian integral dari identitas budaya masyarakat adat 

dan memainkan peran penting dalam menjaga keberlanjutan lingkungan dan sosial. 

Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, kearifan lokal menawarkan pendekatan 

yang unik dan berharga untuk mengelola sumber daya alam, menjaga kesehatan, 

dan mempertahankan identitas budaya. Bagi masyarakat Dayak, kearifan lokal 

mereka, yang terwujud dalam Huma Betang dan praktik-praktik tradisional lainnya, 

adalah fondasi yang kuat untuk mempertahankan cara hidup mereka di tengah 

perubahan yang cepat. 

2.2.3 Posisi Huma Betang Pada Masyarakat Suku Dayak 

Huma Betang, atau rumah panjang, merupakan simbol sentral dalam 

kehidupan sosial dan budaya masyarakat Dayak di Kalimantan. Lebih dari sekadar 

tempat tinggal, Huma Betang menggambarkan prinsip-prinsip dasar kehidupan 

kolektif, seperti gotong royong, kebersamaan, dan kesetaraan, yang menjadi fondasi 

kehidupan komunitas Dayak (Ave & King, 1986). Huma Betang tidak hanya 

berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai pusat berbagai kegiatan sosial, 

ritual, dan budaya, menjadikannya ikon yang mencerminkan identitas budaya 

Dayak serta kebersamaan mereka sebagai sebuah komunitas. 



84  
 

 
 

Dalam masyarakat Dayak, Huma Betang memainkan peran penting sebagai 

simbol persatuan dan harmoni. Tata ruang Huma Betang yang terbuka dan tanpa 

sekat internal mencerminkan prinsip egalitarianisme, di mana semua anggota 

komunitas hidup bersama dalam satu ruang yang sama, tanpa adanya hierarki yang 

ketat. Ini mencerminkan nilai-nilai gotong royong dan kebersamaan yang menjadi 

inti dari kehidupan sosial Dayak. Lebih dari itu, Huma Betang juga berfungsi 

sebagai tempat di mana berbagai upacara adat dan ritual keagamaan dilaksanakan, 

menjadikannya pusat spiritual yang menjaga dan melestarikan kepercayaan dan 

tradisi leluhur (Ave & King, 1986). 

Sebagai simbol budaya, Huma Betang juga mencerminkan hubungan 

masyarakat Dayak dengan lingkungan alam mereka. Material bangunan yang 

digunakan dalam konstruksi Huma Betang, seperti kayu ulin dan bambu, dipilih 

bukan hanya karena ketersediaannya, tetapi juga karena mereka memiliki makna 

spiritual dan simbolis yang mendalam. Penggunaan material alami ini menunjukkan 

keselarasan masyarakat Dayak dengan alam, serta pemahaman mereka tentang 

keberlanjutan dan pelestarian lingkungan (Ave & King, 1986). Dalam konteks ini, 

Huma Betang berfungsi sebagai perwujudan fisik dari filosofi hidup yang 

menekankan keseimbangan antara manusia dan alam. 

Namun, dalam konteks modernisasi dan globalisasi, posisi Huma Betang 

dalam masyarakat Dayak mulai mengalami tantangan. Perubahan sosial dan 

ekonomi, serta pengaruh budaya luar, telah menyebabkan perubahan dalam cara 

Huma Betang diinterpretasikan dan digunakan. Dalam beberapa kasus, Huma 

Betang tidak lagi berfungsi sebagai tempat tinggal utama, melainkan sebagai 



85  
 

 
 

simbol budaya yang dipertahankan untuk keperluan pariwisata atau pelestarian 

budaya. 

Penting untuk memahami posisi Huma Betang tidak hanya sebagai artefak 

arsitektural, tetapi juga sebagai simbol dinamis yang terus berkembang sesuai 

dengan perubahan sosial dan budaya. Analisis semiotik terhadap Huma Betang 

memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana elemen-elemen fisik dan 

simbolis dari bangunan ini mencerminkan nilai-nilai budaya Dayak, serta 

bagaimana nilai-nilai tersebut dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin 

direinterpretasi dalam konteks perubahan global. Dengan demikian, Huma Betang 

dapat dipahami sebagai simbol identitas budaya yang kuat, yang tetap relevan dan 

signifikan bagi masyarakat Dayak meskipun menghadapi berbagai tantangan 

modernisasi (Chua, 2012). 

2.2.3.1 Analisis Struktur Arsitektur Pada Huma Betang  

Struktur arsitektur Huma Betang merupakan manifestasi fisik dari nilai-nilai 

sosial dan budaya masyarakat Dayak. Bangunan ini tidak hanya dirancang untuk 

memenuhi kebutuhan fungsional sebagai tempat tinggal, tetapi juga untuk 

mencerminkan dan memperkuat ikatan sosial di antara anggota komunitas. Huma 

Betang biasanya dibangun dengan panjang yang bisa mencapai puluhan hingga 

ratusan meter, memungkinkan banyak keluarga tinggal bersama di bawah satu 

atap. Tata ruang yang terbuka tanpa sekat-sekat internal mencerminkan prinsip 

kesetaraan dan kolektivitas yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak (Ave & 

King, 1986). 

Material yang digunakan dalam konstruksi Huma Betang juga dipilih 

dengan cermat, mencerminkan hubungan erat masyarakat Dayak dengan 



86  
 

 
 

lingkungan alam mereka. Kayu ulin, yang terkenal karena kekuatannya, sering 

kali digunakan sebagai bahan utama untuk struktur tiang dan dinding Huma 

Betang. Penggunaan material lokal ini tidak hanya menunjukkan kearifan lokal 

dalam memanfaatkan sumber daya alam yang ada, tetapi juga mengandung makna 

simbolis yang mendalam, di mana kayu ulin dianggap sebagai simbol kekuatan 

dan ketahanan komunitas (Sellato, 2002). 

Struktur Huma Betang juga dirancang dengan mempertimbangkan faktor-

faktor lingkungan, seperti iklim dan topografi. Bangunan ini biasanya dibangun di 

atas tiang-tiang tinggi untuk melindungi dari banjir dan serangan binatang buas, 

serta untuk meningkatkan sirkulasi udara, yang penting di iklim tropis 

Kalimantan. Desain ini menunjukkan bagaimana arsitektur tradisional Dayak 

telah berkembang sebagai respons adaptif terhadap lingkungan alam mereka, 

sekaligus mempertahankan nilai-nilai budaya yang penting (Ave & King, 1986). 

Selain fungsi fisik, struktur arsitektur Huma Betang juga memiliki makna 

simbolis yang mendalam. Misalnya, orientasi bangunan sering kali dikaitkan 

dengan kepercayaan dan praktik spiritual masyarakat Dayak. Banyak Huma 

Betang yang diorientasikan ke arah tertentu berdasarkan kepercayaan tradisional 

tentang harmoni dengan alam dan roh leluhur. Hal ini menunjukkan bahwa 

arsitektur Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga 

sebagai medium untuk menjaga hubungan spiritual dan budaya dengan leluhur 

dan lingkungan (Chua, 2012). 

Dalam analisis struktural, Huma Betang dapat dilihat sebagai representasi 

dari struktur sosial Dayak, di mana setiap elemen arsitektural berperan dalam 

mempertahankan dan memperkuat hubungan sosial di dalam komunitas. Elemen-



87  
 

 
 

elemen seperti tiang-tiang utama, dinding, dan atap bukan hanya komponen fisik 

dari bangunan, tetapi juga simbol dari prinsip-prinsip dasar yang mengatur 

kehidupan komunitas Dayak. Oleh karena itu, memahami struktur arsitektur 

Huma Betang berarti juga memahami struktur sosial dan budaya masyarakat yang 

membangunnya. 

2.2.3.2 Pendekatan Strukturalisme dalam Menganalisis Huma Betang 

Pendekatan strukturalisme menawarkan kerangka analitis yang kuat untuk 

memahami bagaimana elemen-elemen arsitektural dalam Huma Betang berfungsi 

sebagai bagian dari sistem yang lebih besar, di mana setiap elemen berinteraksi 

untuk menciptakan dan memelihara makna budaya yang kompleks. Dalam 

konteks ini, strukturalisme memandang Huma Betang bukan hanya sebagai 

bangunan fisik, tetapi sebagai teks budaya yang penuh dengan tanda-tanda yang 

mencerminkan nilai-nilai, kepercayaan, dan struktur sosial masyarakat Dayak 

(Lévi-Strauss, 2008).  

Strukturalisme, yang awalnya dikembangkan oleh Ferdinand de Saussure 

dalam linguistik, menekankan pentingnya memahami hubungan antara elemen-

elemen dalam suatu sistem untuk mengungkap makna yang lebih dalam. Dalam 

kasus Huma Betang, setiap elemen arsitektural dari tiang utama, tata ruang, 

hingga ornamen dapat dilihat sebagai tanda (signifier) yang mengacu pada 

konsep-konsep budaya tertentu (signified) dalam sistem kepercayaan Dayak. 

Misalnya, tata ruang terbuka Huma Betang dapat dipahami sebagai penanda dari 

prinsip kolektivitas dan kesetaraan, yang merupakan nilai inti dalam budaya 

Dayak (Barthes, 1986). 



88  
 

 
 

Claude Lévi-Strauss, seorang antropolog terkemuka yang menerapkan 

pendekatan strukturalisme dalam studinya tentang mitos dan budaya, berpendapat 

bahwa struktur dasar dari suatu kebudayaan dapat ditemukan dalam pola pikir dan 

praktik-praktik sosialnya. Lévi-Strauss menunjukkan bahwa elemen-elemen 

dalam budaya, termasuk arsitektur, dapat dianalisis untuk mengungkapkan 

struktur-struktur mendasar yang mengatur cara masyarakat berinteraksi dengan 

dunia mereka (Lévi-Strauss, 2008). Dalam konteks Huma Betang, pendekatan 

strukturalisme memungkinkan kita untuk memahami bagaimana struktur fisik 

bangunan ini mencerminkan dan memperkuat struktur sosial masyarakat Dayak. 

Pendekatan ini juga relevan dalam menganalisis bagaimana Huma Betang 

berfungsi sebagai alat komunikasi budaya. Melalui penggunaan simbolisme 

arsitektural, Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi 

juga sebagai medium untuk menyampaikan pesan-pesan budaya yang penting, 

seperti prinsip gotong royong, hubungan dengan alam, dan spiritualitas. Setiap 

elemen arsitektural dapat dipahami sebagai bagian dari kode budaya yang harus 

dibaca dalam konteks sistem budaya yang lebih luas (Jencks, 1978). 

Pendekatan strukturalisme juga membuka peluang untuk memahami 

bagaimana makna dalam arsitektur Huma Betang dapat berubah seiring waktu, 

terutama ketika dihadapkan dengan tantangan modernisasi dan globalisasi. 

Sebagai contoh, ornamen tradisional yang dulunya memiliki makna spiritual yang 

mendalam mungkin mengalami reinterpretasi atau bahkan kehilangan maknanya 

ketika Huma Betang dihadapkan pada konteks budaya yang berbeda. Ini 

menunjukkan bahwa struktur dan makna dalam Huma Betang tidak statis tetapi 



89  
 

 
 

dinamis, terus berkembang sesuai dengan perubahan sosial dan budaya (Tilley, 

1994). 

Dengan menerapkan pendekatan strukturalisme, kita dapat menggali lebih 

dalam bagaimana Huma Betang berfungsi sebagai refleksi dari struktur sosial dan 

budaya masyarakat Dayak, serta bagaimana elemen-elemen arsitekturalnya 

bekerja sama untuk mempertahankan identitas budaya dalam konteks perubahan 

yang terus berlangsung. 

2.2.3.3  Simbolisme dalam Ornamen dan Ukiran. 

Ornamen dan ukiran pada Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai 

elemen dekoratif, tetapi juga sebagai medium untuk menyampaikan makna-makna 

budaya yang mendalam. Setiap motif dan pola yang diukir pada struktur Huma 

Betang mengandung simbolisme yang erat kaitannya dengan kepercayaan, mitos, 

dan nilai-nilai sosial masyarakat Dayak. Ornamen dan ukiran ini merupakan 

bagian integral dari arsitektur Huma Betang, yang mencerminkan identitas budaya 

dan spiritualitas masyarakat yang membangunnya (Helliwel, 2020). 

Motif-motif yang ditemukan dalam ornamen dan ukiran Huma Betang sering 

kali mencerminkan alam dan kehidupan sehari-hari masyarakat Dayak. Misalnya, 

motif tanaman, hewan, dan elemen alam lainnya digunakan untuk melambangkan 

hubungan harmonis antara manusia dan alam. Ukiran naga atau burung enggang, 

yang sering ditemukan dalam dekorasi Huma Betang, memiliki makna spiritual 

yang kuat dan dianggap sebagai penjaga dan pelindung rumah serta penghuninya. 

Simbolisme ini tidak hanya memperkuat identitas budaya Dayak tetapi juga 

menjaga hubungan spiritual masyarakat dengan alam dan leluhur mereka (Ave & 

King, 1986) 



90  
 

 
 

Ornamen dan ukiran pada Huma Betang juga berfungsi sebagai sarana untuk 

mengajarkan nilai-nilai sosial dan moral. Misalnya, pola geometris yang 

kompleks sering kali digunakan untuk melambangkan prinsip-prinsip seperti 

kesetaraan, kebersamaan, dan kerja sama, yang menjadi inti dari kehidupan 

komunitas Dayak. Penggunaan motif-motif ini dalam arsitektur Huma Betang 

menunjukkan bagaimana nilai-nilai budaya diinternalisasi dan diwariskan melalui 

elemen-elemen visual yang terpahat pada bangunan tersebut (Chua, 2012). 

Pendekatan semiotik dalam analisis ornamen dan ukiran pada Huma Betang 

menunjukkan bahwa elemen-elemen ini berfungsi sebagai tanda-tanda yang 

membawa makna konotatif yang kaya. Barthes (Barthes, 1977) dalam karyanya 

tentang semiotika budaya menunjukkan bahwa tanda-tanda visual seperti ornamen 

dan ukiran tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi juga makna 

tambahan (konotatif) yang berkaitan dengan konteks sosial dan budaya. Dengan 

demikian, ornamen dan ukiran pada Huma Betang dapat dilihat sebagai teks 

budaya yang dibaca oleh anggota masyarakat Dayak untuk memahami dan 

menginternalisasi nilai-nilai budaya mereka. 

Dalam konteks modernisasi, simbolisme dalam ornamen dan ukiran Huma 

Betang mungkin mengalami reinterpretasi atau bahkan adaptasi. Studi oleh 

(Waterson, 2007) menunjukkan bahwa dalam menghadapi perubahan sosial dan 

ekonomi, masyarakat Dayak sering kali harus menegosiasikan kembali makna 

simbolis dari ornamen dan ukiran tradisional mereka. Ini mencerminkan dinamika 

budaya yang terus berkembang di mana identitas budaya dipertahankan, namun 

juga disesuaikan dengan kondisi baru. 



91  
 

 
 

Analisis simbolisme dalam ornamen dan ukiran pada Huma Betang 

memungkinkan kita untuk memahami bagaimana elemen-elemen arsitektural ini 

tidak hanya berfungsi sebagai hiasan tetapi juga sebagai medium yang kaya akan 

makna budaya, yang memainkan peran penting dalam mempertahankan dan 

mengartikulasikan identitas masyarakat Dayak. 

2.2.3.4 Keterkaitan antara Struktur dan Identitas Budaya 

Struktur arsitektural Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat 

tinggal, tetapi juga sebagai cerminan identitas budaya masyarakat Dayak. 

Keterkaitan antara struktur fisik Huma Betang dan identitas budaya masyarakat 

Dayak sangat erat, di mana setiap elemen arsitektural mengandung makna yang 

memperkuat dan mempertahankan nilai-nilai budaya dan tradisi yang diwariskan 

dari generasi ke generasi (Helliwel, 2020). 

Identitas budaya masyarakat Dayak sebagian besar terbentuk dan 

dipertahankan melalui struktur Huma Betang, yang dirancang untuk 

mencerminkan prinsip-prinsip dasar kehidupan sosial mereka, seperti 

kebersamaan, kesetaraan, dan gotong royong. Struktur yang terbuka dan komunal 

memungkinkan terjadinya interaksi sosial yang intens antara anggota komunitas, 

yang pada gilirannya memperkuat ikatan sosial dan identitas kolektif mereka. Ini 

menunjukkan bahwa struktur arsitektural Huma Betang tidak hanya bersifat 

fungsional tetapi juga simbolis, di mana tata ruang dan desain bangunan berfungsi 

untuk mengartikulasikan dan memelihara identitas budaya (Waterson, 2019). 

Material yang digunakan dalam konstruksi Huma Betang juga berkontribusi 

terhadap identitas budaya masyarakat Dayak. Kayu ulin, misalnya, tidak hanya 

dipilih karena kekuatan dan daya tahannya, tetapi juga karena makna simbolisnya 



92  
 

 
 

sebagai representasi dari ketahanan dan keabadian budaya Dayak. Penggunaan 

material lokal ini menunjukkan bagaimana masyarakat Dayak mempertahankan 

hubungan mereka dengan alam, yang merupakan elemen penting dari identitas 

budaya mereka. Dengan kata lain, pilihan material dan teknik konstruksi Huma 

Betang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Dayak yang menekankan 

keberlanjutan dan harmoni dengan alam (King et al., 2020). 

Keterkaitan antara struktur dan identitas budaya juga terlihat dalam cara 

Huma Betang digunakan sebagai pusat ritual dan upacara adat. Struktur bangunan 

ini dirancang sedemikian rupa untuk mengakomodasi berbagai aktivitas sosial dan 

spiritual, yang memainkan peran penting dalam mempertahankan dan 

memperkuat identitas budaya Dayak. Misalnya, ruang tengah yang luas sering kali 

digunakan untuk upacara adat, yang tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi 

spiritual tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat kohesi sosial dan identitas 

komunitas (Lindell, 2021). 

Dalam konteks modernisasi dan globalisasi, struktur Huma Betang tetap 

menjadi simbol penting dari identitas budaya Dayak, meskipun ada tantangan 

dalam mempertahankan makna tradisionalnya. Studi oleh Lindell (Lindell, 2021) 

menunjukkan bahwa meskipun beberapa aspek dari Huma Betang telah 

mengalami adaptasi dan perubahan, esensinya sebagai simbol identitas budaya 

tetap kuat. Hal ini mencerminkan kemampuan masyarakat Dayak untuk 

beradaptasi dengan perubahan sambil tetap mempertahankan identitas budaya 

mereka melalui struktur arsitektural yang kaya akan makna. 

Keterkaitan antara struktur Huma Betang dan identitas budaya masyarakat 

Dayak menunjukkan bahwa arsitektur tidak hanya berfungsi sebagai tempat 



93  
 

 
 

tinggal, tetapi juga sebagai alat penting untuk mempertahankan, 

mengartikulasikan, dan memperkuat identitas budaya. Analisis ini menunjukkan 

bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang bekerja bersama untuk 

membentuk dan memelihara identitas budaya yang dinamis dan terus 

berkembang. 

2.2.3.5 Struktur Huma Betang dalam Konteks Era Modernisasi 

Modernisasi membawa berbagai perubahan yang signifikan dalam kehidupan 

masyarakat tradisional, termasuk masyarakat Dayak di Kalimantan. Struktur 

Huma Betang, yang telah lama menjadi pusat kehidupan sosial dan budaya 

Dayak, kini dihadapkan pada tantangan baru yang muncul dari proses 

modernisasi. Tantangan ini meliputi perubahan dalam pola pemukiman, ekonomi, 

dan interaksi sosial, yang memengaruhi cara Huma Betang dipahami dan 

digunakan dalam kehidupan sehari-hari (Lindell, 2021). 

Dalam konteks era modernisasi, struktur Huma Betang mengalami 

transformasi baik dalam bentuk fisik maupun fungsionalnya. Beberapa Huma 

Betang telah diadaptasi untuk memenuhi kebutuhan modern, seperti penambahan 

fasilitas listrik dan air bersih, serta perubahan dalam desain interior untuk 

mengakomodasi gaya hidup kontemporer. Namun, meskipun mengalami adaptasi, 

esensi dari Huma Betang sebagai simbol kebersamaan dan identitas budaya tetap 

dipertahankan. Ini menunjukkan bahwa masyarakat Dayak mampu 

menegosiasikan perubahan sambil tetap menjaga nilai-nilai tradisional mereka 

(Chua, 2012). 

Modernisasi juga memengaruhi cara masyarakat Dayak memandang dan 

menggunakan Huma Betang. Beberapa keluarga memilih untuk pindah ke rumah-



94  
 

 
 

rumah individu yang lebih kecil dan modern, meninggalkan Huma Betang sebagai 

bangunan simbolis yang digunakan terutama untuk upacara adat atau sebagai 

objek wisata budaya. Studi oleh Waterson (Waterson, 2007) mengungkapkan 

bahwa meskipun terjadi perubahan dalam penggunaan dan makna Huma Betang, 

bangunan ini masih memainkan peran penting dalam menjaga identitas budaya 

dan kohesi sosial di tengah perubahan yang cepat. 

Modernisasi membawa tantangan bagi keberlanjutan material dan teknik 

konstruksi tradisional yang digunakan dalam membangun Huma Betang. 

Penggunaan bahan bangunan modern yang lebih murah dan mudah diperoleh 

sering kali menggantikan kayu ulin dan material alami lainnya yang dahulu 

menjadi ciri khas Huma Betang. Ini menimbulkan kekhawatiran tentang hilangnya 

pengetahuan tradisional dan nilai-nilai yang terkait dengan penggunaan material 

lokal (King et al., 2020). Namun, beberapa inisiatif lokal berupaya untuk 

melestarikan teknik konstruksi tradisional ini, dengan menggabungkannya dengan 

teknologi modern untuk menciptakan struktur yang berkelanjutan dan relevan 

dalam konteks zaman ini. 

Di tengah tantangan modernisasi, Huma Betang tetap menjadi simbol kuat 

dari identitas budaya Dayak. Bangunan ini tidak hanya bertahan sebagai artefak 

budaya, tetapi juga sebagai ruang yang terus beradaptasi dengan kebutuhan 

masyarakat yang berubah. Ini mencerminkan kemampuan masyarakat Dayak 

untuk mempertahankan esensi budaya mereka sambil merespons perubahan yang 

dibawa oleh modernisasi. Dalam hal ini, Huma Betang berfungsi sebagai 

jembatan antara masa lalu dan masa depan, menghubungkan tradisi dengan 



95  
 

 
 

inovasi dalam cara yang memastikan keberlanjutan identitas budaya Dayak 

(Helliwel, 2020).  

Struktur Huma Betang dalam konteks era modernisasi menunjukkan 

dinamika yang kompleks antara pelestarian tradisi dan adaptasi terhadap 

perubahan. Analisis ini mengungkapkan bagaimana masyarakat Dayak mengelola 

perubahan tersebut untuk memastikan bahwa Huma Betang tetap relevan sebagai 

simbol identitas budaya, meskipun dalam bentuk dan fungsi yang mungkin telah 

berubah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4. Kerangka Konsep Penelitian 

 



96  
 

 
 

2.3 Kerangka Pemikiran Penelitian 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Teori dan Konsep dalam kerangka kerja ini berfungsi sebagai pusat atau nada 

dasar yang memengaruhi semua elemen lain di dalam penelitian, baik yang di kiri 

maupun yang di kanan. Sama seperti dalam lagu Gemu Fa Mi Re dari Maumere, Nusa 

Tenggara Timur, di mana melodi utama mengarahkan alur dan irama seluruh lagu, teori 

dan konsep di sini mengarahkan dan membentuk struktur penelitian secara keseluruhan.  

Teori dan Konsep membantu mengidentifikasi dan mendefinisikan permasalahan 

utama dalam penelitian. Dalam hal ini, pemahaman teori semiotika dan strukturalisme 

memberikan kerangka kerja untuk melihat bagaimana simbol-simbol dalam Huma 

Betang telah mengalami pergeseran makna di tengah modernisasi. Seperti nada dasar 

dalam sebuah lagu yang menentukan mood, teori ini menentukan bagaimana masalah 

utama harus dipahami dan diartikulasi. 

MEMENGARUHI

PERMASALAHAN PERTANYAAN PERNYATAAN METODOLOGI ANALISIS KESIMPULAN

Penelitian ini 

mengidentifikasi masalah 

utama berupa penurunan 

pemahaman dan praktik 

Huma Betang di kalangan 

generasi muda Dayak, yang 

secara signifikan 

mengancam kelestarian 

komunikasi budaya mereka 

di tengah arus modernisasi 

yang semakin kuat. 

Bagaimana simbol-

simbol dalam Huma 

Betang dapat 

dipertahankan dan 

dimaknai kembali 

untuk menjaga 

identitas budaya 

Dayak di tengah arus 

modernisasi?

Penelitian ini menyatakan 

bahwa pelestarian simbol-

simbol dan struktur Huma 

Betang merupakan elemen 

kunci dalam upaya 

menjaga komunikasi 

budaya Dayak yang khas, 

terutama di tengah 

perubahan sosial dan 

budaya yang cepat terjadi 

di era modern ini.

Metodologi yang 

diterapkan adalah 

kualitatif, paradigma 

interpretif dengan 

pendekatan interdisipliner, 

yang mencakup perspektif 

ilmu komunikasi, 

sosiologi, dan antropologi 

etnografi, bertujuan untuk 

mengungkap makna 

budaya dan interaksi sosial 

yang secara kolektif 

membentuk realitas 

masyarakat Dayak. 

Analisis data 

menunjukkan bahwa 

integrasi simbol-simbol 

Huma Betang dalam 

pendidikan dan 

pemahaman budaya 

sangat penting untuk 

memastikan 

keberlangsungan 

pengetahuan dan identitas 

budaya suku Dayak

Penelitian ini menekankan 

pentingnya pengembangan 

strategi konservasi 

simbolik dan pendidikan 

budaya yang berkelanjutan 

guna menjaga karakter 

komunikasi suku Dayak 

serta memperkuat identitas 

budaya mereka di tengah 

tantangan modernisasi 

yang terus berkembang.

MEMENGARUHI

TEORI DAN KONSEP

Teori semiotik Ferdinand 

de Saussure dan analisis 

semiotika Charles Sanders 

Peirce serta denotasi dan 

konotasi Roland Barthes 

diterapkan untuk 

memahami makna 

mendalam yang 

terkandung dalam penanda 

dan petanda, serta dalam 

ikon, indeks, dan simbol 

yang terdapat dalam 

elemen arsitektural dan 

ornamen Huma Betang.

Gambar 5: Kerangka Kerja Penelitian, Pengembangan oleh 

Peneliti, 2024. 



97  
 

 
 

Teori dan Konsep membimbing pembentukan pertanyaan penelitian, memastikan 

bahwa pertanyaan-pertanyaan tersebut sejajar dengan kerangka teoretis yang dipilih. 

Pertanyaan penelitian dirumuskan untuk mengeksplorasi bagaimana simbol dan struktur 

Huma Betang dapat dipertahankan dalam konteks teori semiotik dan strukturalisme. 

Dalam Gemu Fa Mi Re, melodi utama menentukan bagaimana lirik atau bait harus 

dinyanyikan. Begitu juga, teori dan konsep menentukan arah pertanyaan penelitian. 

Teori dan Konsep memengaruhi pernyataan penelitian dengan menyediakan dasar 

teoretis untuk argumen utama. Pernyataan bahwa pelestarian simbol-simbol Huma 

Betang penting untuk menjaga identitas budaya berakar pada pemahaman 

strukturalisme dan semiotika. Seperti dalam sebuah lagu, di mana nada dasar 

memperkuat chorus, teori dan konsep memperkuat pernyataan inti dari penelitian. 

Teori dan Konsep memandu pemilihan metodologi yang tepat. Dalam hal ini, 

pendekatan kualitatif dengan fokus pada semiotika dan etnografi dipilih karena sesuai 

dengan kerangka teoretis yang menekankan analisis makna dan konteks budaya. Sama 

seperti nada dasar yang mengarahkan aransemen musik, teori dan konsep mengarahkan 

pemilihan metode penelitian. 

Teori dan Konsep juga mengarahkan bagaimana data dianalisis. Dengan 

berpedoman pada teori semiotika dan strukturalisme, analisis difokuskan pada 

bagaimana simbol-simbol Huma Betang diinterpretasikan dalam konteks budaya Dayak. 

Dalam lagu, melodi utama menentukan variasi dalam interpretasi lirik. Begitu juga, 

teori dan konsep menentukan cara data diinterpretasikan dalam analisis. 

Teori dan Konsep membentuk kesimpulan penelitian dengan memastikan bahwa 

hasil akhir selaras dengan kerangka teoretis yang dipilih. Kesimpulan menegaskan 

pentingnya teori yang digunakan dalam memahami dan melestarikan simbol-simbol 



98  
 

 
 

budaya Dayak. Seperti lagu yang mencapai puncak atau resolusi pada nada dasar, 

kesimpulan dalam penelitian ini mencapai resolusi berdasarkan teori dan konsep yang 

digunakan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 6: Kerangka Pemikiran Penelitian, Pengembangan 

oleh Peneliti, 2024. 

Analisis 

Semiotik 

Strukturalisme 

Dinamis 

Grand Teori 



99  
 

 
 

 

2.3.1 Kritik Bagi Teori yang Ada 

Kerangka pemikiran yang dijadikan panduan alur dalam penulisan ini juga 

menjadi kritik bagi; Pertama, Teori Strukturalisme oleh Ferdinand de Saussure bahwa 

simbol dapat dimaknai sesuai dengan kesepakatan konvensional, faktanya simbol bisa 

saja dimaknai oleh pembuat simbol tersebut atau pembuat tanda itu sendiri. 

Strukturalisme Ferdinand de Saussure menekankan hubungan tetap antara penanda 

(signifier) dan petanda (signified) dalam sebuah sistem bahasa. Namun, teori ini 

cenderung mengabaikan bagaimana makna dapat berubah atau berkembang seiring 

dengan perubahan konteks sosial, budaya, dan waktu. Dalam konteks Huma Betang, 

simbol-simbol budaya tidak hanya berfungsi dalam sistem statis, tetapi juga dipengaruhi 

oleh dinamika sosial, interaksi antarbudaya, dan modernisasi yang terus berkembang. 

Oleh karena itu, ada kebutuhan untuk memperluas Strukturalisme agar lebih fleksibel 

dan mampu menangkap perubahan makna yang terjadi dalam konteks budaya yang 

dinamis. 

 

2.3.2 Teori Baru yang Ditawarkan: Strukturalisme Dinamis 

Teori baru yang dikembangkan dari kritik terhadap Strukturalisme ini dapat 

disebut Strukturalisme Dinamis. Teori ini menggabungkan konsep dasar Strukturalisme 

yang menekankan hubungan antara penanda dan petanda, tetapi dengan tambahan 

dimensi kontekstual dan temporal. Strukturalisme Dinamis memperhitungkan 

bagaimana makna simbol tidak bersifat tetap, melainkan terus berkembang dan berubah 

sesuai dengan interaksi sosial, pengaruh budaya luar, dan proses modernisasi. Ini 



100  
 

 
 

berarti, makna dari simbol-simbol dalam Huma Betang dapat berbeda antar generasi, 

antar kelompok sosial, atau bahkan dalam konteks waktu yang berbeda. 

 

2.3.3 Aplikasi Teori Strukturalisme Dinamis 

Dalam Strukturalisme Dinamis, simbol-simbol Huma Betang tidak lagi dilihat 

sebagai entitas yang stabil dengan makna tetap. Sebaliknya, simbol-simbol ini dipahami 

sebagai bagian dari sistem yang terus berubah, di mana makna mereka dipengaruhi oleh 

faktor-faktor eksternal seperti modernisasi, perubahan sosial, dan interaksi dengan 

budaya lain. Teori ini memberikan kerangka kerja untuk menganalisis bagaimana 

makna-makna baru diciptakan dan diinterpretasikan dalam masyarakat Dayak saat ini, 

serta bagaimana simbol-simbol tradisional dapat beradaptasi atau berubah di bawah 

pengaruh faktor-faktor tersebut. 

 

2.3.4 Peran Peirce dan Barthes sebagai Support Analisis Semiotik 

Strukturalisme Dinamis juga akan didukung oleh analisis semiotik Charles 

Sanders Peirce, yang menambahkan dimensi triadik melalui konsep ikon, indeks, dan 

simbol. Ini memperkaya teori baru ini dengan pendekatan yang lebih luas dalam 

memahami bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang dapat diinterpretasikan 

dalam berbagai konteks sosial dan budaya. Interpretant dalam konsep Peirce berfungsi 

untuk menunjukkan bagaimana makna tidak hanya dibentuk oleh struktur, tetapi juga 

oleh proses interpretasi yang dinamis dan berulang. 

Di sisi lain, teori Denotasi dan Konotasi Roland Barthes akan digunakan secara 

selektif untuk menyoroti bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang dapat memiliki 

lapisan makna yang berbeda dalam konteks modernisasi. Barthes memberikan 



101  
 

 
 

perspektif tambahan untuk memahami bagaimana simbol-simbol tradisional dapat 

diberi makna baru yang mencerminkan perubahan ideologis atau sosial. 

 

2.3.5 Penamaan Teori: Strukturalisme Dinamis 

Dengan memperkenalkan Strukturalisme Dinamis, disertasi ini menawarkan 

sebuah teori yang tidak hanya memperluas Strukturalisme klasik, tetapi juga 

memberikan alat analisis yang lebih sesuai untuk memahami perubahan makna dalam 

konteks budaya yang dinamis. Teori ini menjelaskan bagaimana simbol-simbol dalam 

Huma Betang berfungsi tidak hanya dalam kerangka struktural yang tetap, tetapi juga 

dalam konteks perubahan sosial yang memengaruhi makna dan fungsinya dalam 

komunikasi budaya Dayak. 

Penjelasan ini menyajikan teori baru yang jelas dan konkret, serta memberikan 

nama yang sesuai, yaitu Strukturalisme Dinamis. Teori ini mengatasi keterbatasan 

Strukturalisme tradisional dengan menawarkan pendekatan yang lebih adaptif terhadap 

perubahan makna dalam konteks budaya yang terus berkembang, didukung oleh analisis 

semiotik Peirce dan Barthes. 

Dalam perspektif Huma Betang makna dari simbol-simbol, aretefak atau 

ornament memberikan sebuah konsep bagaimana kehidupan manusia dengan manusia, 

kehidupan manusia dengan alam, kehidupan manusia dengan Tuhannya yang di 

rangkum dalam sebuah pohonn batang garing yang dinamakan pohon kehidupan, yang 

memiliki makna harmoni hubungan manusia dengan yang Maha Kuasa dan Semesta. 

Sebagaiman yang dikatakan oleh Koentjaraningrat (1993:2) dalam Apandiel dan Danial 

(2019:79) Filosofi huma betang ini berangkat dari pemahaman mengenai tujuh unsur 

kebudayaan (cultural universal) yaitu: (1) Sistem Religi, (2) Sistem Kemasyarakatan 



102  
 

 
 

dan Organisasi, (3) Sistem Pengetahun, (4) Bahasa, (5) Kesenian, (6) Sistem Ekonomi, 

(7) Sistem Tekhnologi. 

 

2.3.6 Keterangan Tambahan 

Bahasa komunikasi tidak hanya berfungsi sebagai proses, tetapi juga sebagai 

bentuk the generation of meaning atau pembangkitan makna. Ketika berkomunikasi 

dengan orang lain, setidaknya diharapkan bahwa orang lain tersebut dapat memahami 

maksud dari pesan yang disampaikan dengan cukup akurat. Agar komunikasi dapat 

terlaksana, pesan harus disampaikan dalam bentuk tanda, seperti bahasa atau kata-kata. 

Pesan-pesan tersebut mendorong orang lain untuk menciptakan makna bagi diri mereka 

sendiri, yang dalam beberapa hal terkait dengan makna yang dihasilkan dari pesan 

tersebut. 

Dari pembahasan-pembahasan sebelumnya, penulis menyimpulkan bahwa 

penerapan konsep linguistik dalam rancangan arsitektur dapat dilihat sebagai kajian 

arsitektur melalui bahasa komunikasi. Dalam hal ini, linguistik yang dimaksud merujuk 

pada pemahaman bahwa bahasa terdiri dari kata-kata yang memiliki makna, sama 

halnya dengan karya arsitektural yang terdiri dari elemen-elemen pembentuk yang 

memancarkan makna atau arti. Teori linguistik berkaitan dengan makna, di mana bahasa 

atau kalimat terbentuk dari kata-kata, begitu pula karya arsitektural yang tersusun dari 

elemen-elemen pembentuk arsitektur. 

Linguistik dalam arsitektur mengadopsi pandangan bahwa bangunan dirancang 

untuk menyampaikan informasi kepada para pengamat, sehingga persepsi pengamat 

atau pengguna bangunan perlu dipertimbangkan dalam menciptakan karya arsitektur. 

Namun, hal ini tidak menutup kemungkinan untuk menciptakan 'bahasa-bahasa' baru 



103  
 

 
 

yang awalnya mungkin terasa 'asing', tetapi seiring waktu dan 'perkenalan', bahasa 

tersebut menjadi lebih familiar. Seperti pepatah yang mengatakan 'tak kenal maka tak 

sayang'. Persepsi bekerja dalam berbagai lapisan. Arsitek merancang sebuah bangunan 

dengan asumsi mengenai bagaimana penghuninya atau penggunanya kelak akan 

memahaminya. 

Sebagaimana pepatah mengatakan 'tak kenal maka tak sayang,' persepsi 

berfungsi dalam berbagai lapisan. Seorang arsitek merancang suatu bangunan dengan 

asumsi mengenai bagaimana para penghuni atau pengguna bangunan tersebut nantinya 

akan memahaminya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104  
 

 
 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

 

3.1 Paradigma Penelitian 

Dalam penelitian ini, paradigma interpretif digunakan sebagai landasan untuk 

memahami bagaimana makna dan realitas sosial dibentuk dan diinterpretasikan oleh 

individu dalam konteks budaya. Paradigma interpretif, yang berasal dari tradisi 

pemikiran fenomenologi dan hermeneutika, menekankan bahwa realitas sosial bersifat 

subjektif dan dibentuk melalui pengalaman individu dan interaksi sosial. Pendekatan ini 

sangat relevan untuk disertasi ini karena fokusnya pada bagaimana individu dalam 

masyarakat Dayak memahami dan memberi makna pada Huma Betang sebagai simbol 

budaya yang kaya. (Denzin & Lincoln, 2011) 

Secara konseptual, paradigma interpretif memungkinkan peneliti untuk 

mengeksplorasi cara-cara di mana makna dikonstruksi dan dinegosiasikan oleh 

masyarakat Dayak dalam konteks arsitektur Huma Betang. Dalam konteks ini, 

paradigma interpretif menyediakan kerangka kerja untuk memahami bagaimana struktur 

arsitektural dan simbolisme dalam Huma Betang tidak hanya dipahami sebagai objek 

fisik tetapi juga sebagai teks budaya yang dibaca dan diinterpretasikan oleh komunitas. 

Melalui pendekatan ini, peneliti dapat mengungkap bagaimana elemen-elemen 

arsitektural dan simbolik berkontribusi pada pemeliharaan identitas budaya, serta 

bagaimana mereka dapat mengalami perubahan makna dalam konteks modernisasi. 

(Geertz, 1973) 

Epistemologi dari paradigma interpretif, yang berakar pada konstruktivisme, 

berpendapat bahwa pengetahuan bukanlah sesuatu yang objektif dan tetap, melainkan 

dibentuk oleh pengalaman, persepsi, dan interaksi sosial. Dalam konteks penelitian ini, 



105  
 

 
 

pengetahuan tentang Huma Betang sebagai simbol budaya tidak dianggap sebagai fakta 

yang tak terbantahkan, tetapi sebagai hasil dari proses interpretasi yang dilakukan oleh 

individu-individu dalam masyarakat Dayak. Ini mencakup bagaimana mereka 

memahami fungsi sosial, spiritual, dan simbolik dari Huma Betang, serta bagaimana 

makna ini mungkin berubah atau beradaptasi seiring waktu dan dalam berbagai konteks 

sosial (Schwandt, 2014).  

Relevansi paradigma interpretif dalam penelitian ini terletak pada 

kemampuannya untuk menangkap kompleksitas dan kedalaman makna yang terkait 

dengan Huma Betang. Dengan menggunakan pendekatan interpretif, penelitian ini tidak 

hanya mengeksplorasi makna permukaan dari elemen-elemen arsitektural, tetapi juga 

menyelami makna-makna yang lebih dalam dan simbolik yang melekat pada struktur 

ini. Ini mencakup analisis bagaimana ornamen, tata ruang, dan material dalam Huma 

Betang mencerminkan nilai-nilai budaya Dayak dan bagaimana makna-makna ini dapat 

berfungsi untuk mempertahankan identitas budaya dalam menghadapi tantangan 

modernisasi (Smith, 2019). 

Secara konseptual, paradigma interpretif memungkinkan peneliti untuk 

menggunakan teori-teori yang relevan, seperti strukturalisme dan semiotika, untuk 

menganalisis bagaimana makna dibentuk dan diinterpretasikan dalam konteks budaya. 

Misalnya, teori semiotika dari Peirce dan Barthes dapat diterapkan untuk memahami 

bagaimana tanda-tanda visual dalam ornamen dan ukiran Huma Betang berfungsi 

sebagai medium untuk menyampaikan pesan-pesan budaya yang penting. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya memberikan deskripsi tentang Huma Betang, tetapi 

juga analisis mendalam tentang bagaimana makna-makna ini dikonstruksi dan 

dipertahankan dalam konteks sosial yang terus berubah (Lincoln et al., 2011). 



106  
 

 
 

Paradigma interpretif juga menyediakan kerangka konseptual untuk memahami 

bagaimana perubahan dalam struktur dan fungsi Huma Betang dapat dilihat sebagai 

hasil dari proses interpretasi ulang oleh masyarakat Dayak. Modernisasi, misalnya, 

dapat dilihat sebagai faktor yang mendorong reinterpretasi terhadap makna tradisional 

yang melekat pada Huma Betang, menghasilkan bentuk-bentuk baru dari makna yang 

relevan dengan konteks zaman. Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan 

bagaimana paradigma interpretif memungkinkan analisis yang dinamis dan kontekstual 

terhadap fenomena budaya yang kompleks, yang tidak dapat dijelaskan dengan 

memadai oleh pendekatan positivistik yang lebih kaku (B. M. Smith & Sparkes, 2016). 

3.2 Pendekatan Penelitian  

Dalam disertasi ini, pendekatan interdisipliner digunakan untuk 

mengintegrasikan perspektif dari tiga disiplin ilmu utama: Ilmu Komunikasi, Ilmu 

Sosiologi, dan Ilmu Antropologi. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 

menganalisis Huma Betang secara komprehensif dari berbagai sudut pandang, 

memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan holistik tentang fenomena yang 

kompleks ini. Dengan memanfaatkan kekuatan masing-masing disiplin, pendekatan 

interdisipliner ini tidak hanya memperkaya analisis, tetapi juga memungkinkan 

pengujian dan pengembangan teori-teori yang lebih relevan dalam konteks budaya dan 

sosial masyarakat Dayak (Repko, Szostak, & Buchberger, 2017) .  

3.2.1 Ilmu Komunikasi (Dimensi Komunikasi Budaya) 

Dari sudut pandang Ilmu Komunikasi, penelitian ini akan mengeksplorasi 

bagaimana Huma Betang berfungsi sebagai medium komunikasi budaya yang 

menyampaikan nilai-nilai, norma, dan identitas budaya masyarakat Dayak. Pendekatan 

komunikasi budaya memungkinkan peneliti untuk menganalisis bagaimana elemen-



107  
 

 
 

elemen arsitektural dan simbolisme dalam Huma Betang berperan dalam proses 

komunikasi antaranggota komunitas, serta bagaimana pesan-pesan budaya ini 

dipertahankan dan disampaikan lintas generasi (Hall, 1997). Epistemologi dari 

pendekatan ini didasarkan pada konstruktivisme, di mana makna budaya dilihat 

sebagai hasil dari proses interaksi dan komunikasi dalam konteks sosial yang spesifik. 

3.2.2 Ilmu Sosiologi (Dimensi Sosiokultural) 

Ilmu Sosiologi menyediakan kerangka kerja untuk menganalisis dimensi 

sosiokultural dari Huma Betang, yang mencakup bagaimana struktur sosial, hubungan 

kekuasaan, dan dinamika komunitas berinteraksi dengan struktur arsitektural ini. 

Dengan menggunakan perspektif sosiologis, penelitian ini akan mengkaji bagaimana 

Huma Betang mencerminkan dan memperkuat struktur sosial masyarakat Dayak, serta 

bagaimana perubahan sosial, seperti modernisasi dan globalisasi, memengaruhi makna 

dan fungsi Huma Betang dalam kehidupan sehari-hari (Giddens & Sutton, 2021). 

Pendekatan ini berfokus pada hubungan antara individu dan masyarakat serta 

bagaimana struktur sosial membentuk dan dipengaruhi oleh praktik-praktik budaya. 

3.2.3 Ilmu Antropologi (Dimensi Etnografi) 

Dari perspektif Antropologi, pendekatan etnografi digunakan untuk memahami 

Huma Betang sebagai bagian dari kehidupan budaya masyarakat Dayak. Etnografi 

memungkinkan peneliti untuk melakukan observasi mendalam dan berinteraksi 

langsung dengan komunitas untuk mengungkap makna simbolis dan ritual yang terkait 

dengan Huma Betang. Melalui pendekatan ini, penelitian ini berusaha untuk menangkap 

perspektif orang dalam (emic) dan bagaimana mereka menginterpretasikan makna dari 

struktur arsitektural ini dalam konteks budaya mereka sendiri (Geertz, 1973). 

Pendekatan etnografi juga berperan penting dalam memahami bagaimana tradisi dan 



108  
 

 
 

nilai-nilai budaya dipertahankan dalam masyarakat yang sedang mengalami perubahan 

sosial. 

Pendekatan interdisipliner ini sangat relevan dalam penelitian ini karena 

memungkinkan pengintegrasian berbagai perspektif yang saling melengkapi untuk 

memahami Huma Betang secara lebih mendalam. Dengan menggabungkan dimensi 

komunikasi budaya, sosiokultural, dan etnografi, penelitian ini mampu mengungkap 

kompleksitas makna yang terkait dengan Huma Betang dan bagaimana makna ini 

dipertahankan, diubah, atau dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial yang terus 

berlangsung. Pendekatan ini juga memperkuat validitas dan reliabilitas penelitian 

dengan memberikan pandangan yang lebih holistik dan terintegrasi. 

Secara epistemologis, pendekatan interdisipliner ini didasarkan pada asumsi 

bahwa realitas sosial dan budaya adalah hasil dari interaksi antara berbagai faktor yang 

saling berhubungan, dan oleh karena itu tidak dapat sepenuhnya dipahami melalui satu 

disiplin ilmu saja. Dengan mengintegrasikan perspektif dari Ilmu Komunikasi, 

Sosiologi, dan Antropologi, penelitian ini tidak hanya memperkaya pemahaman tentang 

Huma Betang, tetapi juga memungkinkan pengembangan teori-teori yang lebih relevan 

dan aplikatif dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak (Klein, 1990) 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 7. Pendekatan Penelitian 



109  
 

 
 

3.3 Metode Penelitian 

3.3.1 Analisis Semiotik Charles Sanders Peirce 

Analisis semiotik yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce 

merupakan salah satu pendekatan paling signifikan dalam memahami bagaimana 

tanda-tanda berfungsi dalam konteks komunikasi dan budaya. Teori semiotik 

Peirce didasarkan pada gagasan bahwa semua fenomena sosial dapat dianalisis 

sebagai sistem tanda, yang terdiri dari tiga komponen utama: representamen 

(penanda), objek (apa yang diwakili oleh tanda), dan interpretant (makna yang 

dihasilkan oleh tanda). Pendekatan ini sangat relevan untuk penelitian ini karena 

memungkinkan peneliti untuk menggali bagaimana elemen-elemen arsitektural 

dan simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda-tanda budaya yang 

kaya akan makna (Peirce, 1974). 

Dalam konteks Huma Betang, setiap elemen arsitektural, ornamen, dan 

ukiran dapat dipahami sebagai tanda yang mengomunikasikan makna tertentu 

kepada anggota masyarakat Dayak. Misalnya, tiang utama dalam Huma Betang 

tidak hanya berfungsi sebagai elemen struktural tetapi juga sebagai simbol 

kekuatan dan keabadian, yang menghubungkan masyarakat dengan leluhur 

mereka. Melalui analisis semiotik Peirce, peneliti dapat mengidentifikasi 

bagaimana tanda-tanda ini tidak hanya memiliki makna denotatif (literal) tetapi 

juga konotatif (asosiatif), yang mencerminkan nilai-nilai budaya, kepercayaan, 

dan identitas sosial masyarakat Dayak (Chandler, 2022). 

Salah satu aspek penting dari analisis semiotik Peirce adalah konsep triadik, 

di mana makna tidak hanya ditentukan oleh hubungan antara representamen dan 

objek, tetapi juga oleh proses interpretasi yang dilakukan oleh individu atau 



110  
 

 
 

kelompok sosial. Dalam hal ini, analisis semiotik Peirce memungkinkan peneliti 

untuk mengeksplorasi bagaimana masyarakat Dayak memahami dan 

menginterpretasikan tanda-tanda yang ada dalam Huma Betang, serta bagaimana 

makna ini mungkin berubah seiring waktu atau dalam berbagai konteks sosial. 

Ini sangat relevan dalam penelitian ini, karena memungkinkan peneliti untuk 

menangkap dinamika perubahan sosial dan budaya yang memengaruhi cara 

masyarakat memaknai arsitektur tradisional mereka (Short, 2007). 

Analisis semiotik Peirce memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan 

berbagai perspektif teoretis dalam memahami fenomena sosial. Misalnya, 

konsep ikon, indeks, dan simbol dalam teori tanda Peirce memberikan alat 

analitis yang kuat untuk mengkategorikan dan memahami berbagai jenis tanda 

yang ditemukan dalam Huma Betang. Ikon, yang memiliki kemiripan langsung 

dengan objek yang diwakilinya, dapat digunakan untuk menganalisis ukiran-

ukiran yang menggambarkan hewan atau tumbuhan. Indeks, yang menunjukkan 

hubungan kausal atau eksistensial dengan objeknya, dapat diterapkan pada 

elemen-elemen arsitektural yang menunjukkan fungsi tertentu. Simbol, yang 

hubungannya dengan objek didasarkan pada konvensi sosial, dapat digunakan 

untuk menganalisis motif-motif yang mewakili nilai-nilai budaya tertentu 

(Liszka, 1996). 

Dengan menggunakan analisis semiotik Peirce, penelitian ini mampu 

mengungkap lapisan-lapisan makna yang terkandung dalam arsitektur dan 

simbolisme Huma Betang, serta bagaimana makna-makna ini dipertahankan, 

diinterpretasikan, dan diadaptasi oleh masyarakat Dayak. Pendekatan ini sangat 

relevan dalam konteks penelitian ini karena memungkinkan peneliti untuk 



111  
 

 
 

menangkap kompleksitas makna yang terkait dengan Huma Betang, serta 

bagaimana makna ini dipertahankan atau diubah dalam menghadapi tantangan 

modernisasi (Nöth, 1990). 

 

3.3.2 Etnografi Antropologi 

Etnografi, sebagai metode penelitian dalam antropologi, berfokus pada 

eksplorasi mendalam tentang kehidupan sehari-hari suatu kelompok sosial, 

melalui observasi langsung dan partisipasi aktif di dalamnya. Dalam penelitian 

ini, pendekatan etnografi diterapkan untuk mengkaji bagaimana Huma Betang, 

sebagai elemen sentral dalam kehidupan masyarakat Dayak, tidak hanya 

dipahami tetapi juga dihidupi oleh komunitas tersebut. Metode ini 

memungkinkan peneliti untuk menggali makna yang lebih dalam dan kompleks 

terkait Huma Betang, yang tidak dapat diungkapkan sepenuhnya melalui metode 

lain (Hammersley & Atkinson, 2019). 

Pendekatan etnografi menekankan pentingnya memahami dunia sosial dari 

perspektif orang dalam (emic), yakni perspektif yang dimiliki oleh anggota 

komunitas itu sendiri. Dalam konteks penelitian ini, peneliti berupaya untuk 

merasakan dan mengalami kehidupan budaya masyarakat Dayak secara 

langsung, sehingga dapat menangkap nuansa dan makna yang terkandung dalam 

praktik-praktik yang terkait dengan Huma Betang. Melalui interaksi langsung 

dengan anggota masyarakat, peneliti dapat memahami bagaimana Huma Betang 

berfungsi sebagai pusat kehidupan sosial dan spiritual, serta bagaimana nilai-

nilai budaya diwariskan melalui struktur arsitektural ini (Spradley, 2016). 



112  
 

 
 

Metode etnografi juga relevan dalam penelitian ini karena fleksibilitasnya 

dalam menangkap dinamika sosial dan budaya yang kompleks. Peneliti dapat 

beradaptasi dengan perubahan yang terjadi di lapangan, seperti perubahan dalam 

peran dan fungsi Huma Betang dalam konteks modernisasi. Ini memungkinkan 

peneliti untuk mengamati secara langsung bagaimana masyarakat Dayak 

menegosiasikan identitas budaya mereka di tengah perubahan sosial, serta 

bagaimana mereka mempertahankan atau memodifikasi tradisi yang terkait 

dengan Huma Betang (Murchison, 2010). 

Dalam kerangka epistemologis, etnografi didasarkan pada asumsi bahwa 

pengetahuan tentang dunia sosial dihasilkan melalui interaksi yang mendalam 

dan refleksi kritis terhadap pengalaman tersebut. Peneliti dalam pendekatan ini 

tidak hanya berperan sebagai pengamat, tetapi juga sebagai peserta yang aktif 

dalam kehidupan komunitas yang diteliti. Dengan demikian, etnografi 

memungkinkan pengembangan pemahaman yang lebih kaya dan nuansa tentang 

makna-makna budaya, yang dihasilkan dari proses interaksi sosial yang 

kompleks (Clifford & Marcus, 2023). 

Pendekatan etnografi dalam penelitian ini memberikan ruang bagi 

pengungkapan perspektif budaya yang mungkin terabaikan dalam metode 

penelitian lainnya. Melalui wawancara mendalam, partisipasi dalam upacara 

adat, dan observasi terhadap praktik-praktik sehari-hari yang terkait dengan 

Huma Betang, peneliti dapat menangkap bagaimana makna-makna budaya 

dipraktikkan dan diartikulasikan oleh masyarakat Dayak. Ini termasuk 

pemahaman tentang peran Huma Betang dalam menjaga kohesi sosial dan 

identitas budaya, serta bagaimana elemen-elemen arsitekturalnya berfungsi 



113  
 

 
 

sebagai simbol dari nilai-nilai yang dipegang oleh komunitas tersebut 

(Fetterman, 2019). 

Dengan menggunakan pendekatan etnografi, penelitian ini dapat 

memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperkaya literatur tentang 

budaya Dayak dan peran arsitektur tradisional dalam mempertahankan identitas 

budaya. Etnografi memungkinkan peneliti untuk menggali lebih dalam tentang 

bagaimana makna yang terkait dengan Huma Betang diinternalisasi oleh anggota 

komunitas, serta bagaimana makna tersebut dipertahankan atau diubah dalam 

konteks perubahan sosial. Dengan demikian, metode ini tidak hanya 

menghasilkan deskripsi yang kaya tentang kehidupan sosial masyarakat Dayak, 

tetapi juga memberikan wawasan yang mendalam tentang dinamika yang terjadi 

di balik struktur budaya mereka  (Wolcott, 1999). 

Pendekatan analisis semiotik Peirce dan etnografi antropologi bekerja secara 

sinergis untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan menyeluruh tentang 

makna yang terkait dengan Huma Betang. Analisis semiotik Peirce memungkinkan 

peneliti untuk memetakan tanda-tanda budaya dan simbolisme dalam elemen-elemen 

arsitektural Huma Betang, mengungkap lapisan-lapisan makna yang mungkin tidak 

terlihat pada pandangan pertama (Chandler, 2022). Sementara itu, pendekatan etnografi 

memastikan bahwa interpretasi tanda-tanda ini didasarkan pada konteks sosial dan 

budaya yang hidup, dengan memahami perspektif emik masyarakat Dayak melalui 

observasi langsung dan partisipasi aktif (Hammersley & Atkinson, 2019). Dengan 

menggabungkan kedua metode ini, peneliti dapat membangun pemahaman yang lebih 

dalam dan kontekstual tentang makna-makna budaya yang terkait dengan Huma Betang. 



114  
 

 
 

Melalui integrasi kedua metode ini, potensi bias interpretatif dapat diminimalkan 

karena setiap hasil analisis semiotik diuji dan dipahami dalam konteks kehidupan nyata 

yang diobservasi melalui etnografi. Pendekatan interdisipliner ini memastikan bahwa 

semua elemen baik itu grand teori, konsep strukturalisme, semiotik, maupun 

pemahaman budaya terintegrasi dengan mulus tanpa menegasikan satu sama lain 

(Liszka, 1996). Kombinasi ini memungkinkan peneliti untuk memperoleh gambaran 

holistik yang memperkaya pemahaman tentang bagaimana Huma Betang dipraktikkan, 

dimaknai, dan diartikulasikan dalam konteks sosial yang dinamis (Fetterman, 2019). 

 

3.4 Subjek dan Objek 

3.4.1 Sejarah Suku Dayak 

Secara ilmiah disebutkan bahwa sekitar dua ratus tahun sebelum masehi, 

terjadi gelombang pertama perpindahan bangsa Melayu ke Indonesia. Mereka 

datang secara bertahap dari wilayah Yunan. Pada awalnya, mereka menetap di 

daerah pantai, namun dengan kedatangan bangsa Melayu Muda, bangsa Melayu 

Tua atau Proto Melayu terpaksa pindah ke daerah pedalaman. Hal ini mungkin 

disebabkan oleh fakta bahwa kebudayaan Melayu Tua dianggap lebih rendah 

dibandingkan dengan Melayu Muda. (Riwut, 2003).  

Penulis sejarah orang Dayak menyebutkan bahwa nenek moyang mereka 

berasal dari Provinsi Yunan, Cina Selatan, yang bermigrasi secara besar-besaran ke 

Kalimantan antara 3000 hingga 1500 tahun sebelum Masehi. Migrasi ini menempuh 

dua jalur utama: jalur pertama melalui Provinsi Yunan (Cina Selatan) menuju 

Semenanjung Malaysia, kemudian Selat Malaka, Sumatera, Jawa, hingga 

Kalimantan (Kalimantan Selatan dan Tengah); dan jalur kedua melalui Provinsi 



115  
 

 
 

Yunan, Hainan (Taiwan), kemudian Filipina, dan akhirnya Kalimantan. 

(Normuslim, 2016). 

Ukur, Coomans, dan Carey, sebagaimana dikutip oleh Ahim Rusan, 

mengelompokkan penduduk Pulau Kalimantan ke dalam dua kelompok 

berdasarkan periode kedatangan mereka dan ciri-ciri geografis tempat tinggal 

mereka. Kelompok pertama adalah Proto Melayu (Melayu Tua), yang bermigrasi ke 

Kalimantan dan Cina Selatan antara 3000 hingga 1500 tahun sebelum Masehi, 

awalnya tinggal di daerah pesisir namun kemudian berpindah ke pedalaman 

Kalimantan. Kelompok kedua adalah Deutro Melayu (Melayu Muda), yang 

bermigrasi ke Kalimantan sekitar 500 tahun sebelum Masehi dan menetap di daerah 

pesisir Kalimantan. Berdasarkan pengelompokan ini, orang Dayak termasuk dalam 

kelompok Proto Melayu. Pengelompokan ini tidak hanya didasarkan pada periode 

kedatangan dan lokasi geografis, tetapi juga pada alasan sosiologis yang meliputi 

aspek sosial, ekonomi, dan keyakinan atau agama. (Normuslim, 2016). 

Secara sosial, Proto Melayu berusaha mempertahankan kemurnian budaya 

dan adat istiadat mereka dari pengaruh budaya dan adat istiadat Deutro Melayu. 

Secara ekonomi, mereka merasa terdesak oleh kedatangan Deutro Melayu yang 

sebagian besar bekerja sebagai pedagang dan nelayan. Secara agama, mereka 

memilih untuk tidak menganut agama Islam seperti kebanyakan Deutro Melayu. 

Oleh karena itu, mereka meninggalkan daerah pesisir dan mencari lahan baru di 

pedalaman Kalimantan untuk menjaga identitas dan budaya mereka tetap utuh. 

(Normuslim, 2016). 



116  
 

 
 

Dari uraian di atas dapat peneliti simpulkan bahwa asal usul suku Dayak 

sudah ada sekitar kurang lebih dua ratus tahun sebelum masehi dan ini menandai  

awal mula perpindahan bangsa Melayu yang pertama ke Indonesia. 

 

 

3.4.2 Deskripsi Suku Dayak dan Keyakinannya 

Suku Dayak merupakan suku asli yang mendiami Pulau Kalimantan, dengan 

penyebarannya yang secara umum hampir merata di seluruh wilayah Kalimantan. 

Namun, secara spesifik, hanya ada dua wilayah di Pulau Kalimantan yang 

mayoritas penduduknya adalah suku Dayak, yaitu Kalimantan Barat dan 

Kalimantan Tengah (Riswanto et al., 2017) 

Kalimantan Tengah memiliki komposisi etnis yang relatif berbeda 

dibandingkan dengan Kalimantan Barat dan daerah lainnya. Mayoritas penduduk 

Kalimantan Tengah berasal dari etnis suku Dayak Ngaju, Ot Danum, Maanyan, 

Dusun, dan lain-lain. Agama yang dianut oleh masyarakat Dayak di Kalimantan 

Tengah sangat bervariasi. Dayak yang beragama Islam tetap mempertahankan 

identitas etnis mereka sebagai orang Dayak, begitu pula dengan Dayak yang 

beragama Kristen. Agama asli suku Dayak di Kalimantan Tengah adalah 

Kaharingan, yang merupakan agama asli yang lahir dari budaya setempat sebelum 

bangsa Indonesia mengenal agama pertama, yaitu Hindu. Karena agama Hindu 

telah menyebar luas di dunia, terutama di Indonesia, dan lebih dikenal luas 

dibandingkan dengan agama suku Dayak, maka agama Kaharingan dikategorikan 

sebagai salah satu cabang dari agama Hindu. (Darmadi, 2016) 



117  
 

 
 

Menurut Scharer, sebutan untuk orang Dayak biasanya disesuaikan dengan 

asal atau tempat tinggal mereka, seperti oloh Barito untuk orang Dayak yang 

berasal dari Sungai Barito, oloh Katingan untuk orang Dayak yang berasal dari 

Sungai Katingan, oloh Kahayan untuk yang berasal dari Sungai Kahayan, dan oloh 

Kapuas untuk yang berasal dari Sungai Kapuas. Sebagaimana disebutkan oleh 

Scharer, "The Dayak name themselves after the various rivers on which they live. 

The Ngaju also use this method of distinction, and when they speak of the olo 

Kahayan, olo Kapuas, olo Barito, they mean fellow members of their tribe who 

have settled on these different rivers. The banks of Kahayan may be regarded as the 

true tribal area of the Ngaju, from where they have spread to other rivers." Artinya, 

nama Dayak itu sendiri diberikan berdasarkan sungai-sungai tempat mereka tinggal, 

dan mereka menggunakan nama suku sesuai dengan lokasi tempat tinggalnya. 

Tepian Sungai Kahayan merupakan daerah domisili asli Dayak Ngaju, dari mana 

mereka kemudian menyebar ke beberapa daerah mengikuti aliran sungai. (Darmadi, 

2016) 

Istilah Dayak pertama kali digunakan oleh orang-orang Inggris untuk 

menyebut suku-suku Dayak di Kalimantan Utara. Di Kalimantan Timur dan 

Kalimantan Barat, istilah yang lebih populer adalah Daya. Dalam bahasa Ngaju, 

kata Dayak atau Daya mengandung makna sifat dan menunjukkan kekuatan. 

Sementara itu, menurut O.K Rachmat dan R. Sunardi, istilah Dayak diberikan oleh 

orang-orang Melayu pesisir Kalimantan kepada suku-suku pedalaman Kalimantan 

yang tidak memeluk agama Islam, yang diartikan sebagai orang gunung. (Riwut, 

2003) 



118  
 

 
 

Sejalan Sejalan dengan pandangan O.K Rachmat dan R. Sunardi, Roedy 

Haryo Widjono juga berpendapat bahwa istilah Dayak digunakan untuk merujuk 

pada penduduk asli Kalimantan yang tidak memeluk agama Islam. Oleh karena itu, 

orang Dayak yang telah memeluk agama Islam dianggap tidak lagi termasuk suku 

Dayak, bahkan sebagian dari kalangan suku Dayak sendiri menganggap mereka 

yang berpindah ke agama Islam sebagai bagian dari suku Melayu. Pendapat ini 

tentu terasa aneh; apakah mungkin seseorang yang awalnya bersuku Dayak 

kemudian memeluk agama Islam akan kehilangan identitas suku Dayaknya? 

Terlepas dari beragam pandangan tersebut, saat ini mereka lebih dikenal dengan 

istilah Dayak (Normuslim, 2016).  

Masyarakat Dayak yang telah memeluk Islam dan menikah dengan pendatang 

Melayu dikenal dengan sebutan Senganan atau masuk Senganan/masuk Laut, dan 

saat ini mereka mengidentifikasi diri sebagai orang Melayu. Mereka biasanya 

memilih seorang tokoh yang dihormati, baik dari kalangan mereka sendiri maupun 

dari pendatang yang seagama dan memiliki kharisma, untuk menjadi pemimpin 

kampung atau wilayah mereka. Seiring dengan perkembangan sosial dan 

peningkatan pengetahuan, masyarakat Dayak yang beragama Islam mulai menyebut 

diri mereka sebagai Dayak Muslim. Ini merupakan sesuatu yang patut diapresiasi 

tinggi karena menunjukkan bahwa mereka kembali kepada identitas asal mereka 

sebagai orang Dayak. Bagi mereka, asal-usul adalah hal yang sangat penting dan 

tidak dapat dilupakan, sebagai bentuk manifestasi yang tetap menjadi satu kesatuan 

dalam prinsip Bhinneka Tunggal Ika, meskipun terdapat perbedaan agama dan 

etnis, yang merupakan dasar dari Indonesia raya. (Darmadi, 2016). 

 



119  
 

 
 

3.4.3 Kelompok Suku Dayak 

Suku Dayak sebenarnya tersebar di hampir seluruh wilayah Kalimantan. 

Namun, karena proses kehidupan yang telah berlangsung selama ribuan tahun dan 

kondisi geografis yang luas serta sulit dijangkau oleh alat transportasi, orang Dayak 

terpecah menjadi beberapa komunitas yang berbeda. Berdasarkan kenyataan ini, 

para peneliti sejarah dan budaya Dayak kemudian berusaha membuat 

pengelompokan atau klasifikasi suku Dayak untuk memudahkan pemahaman, 

sesuai dengan sudut pandang masing-masing. 

Menurut W. Stohr dalam (Laksono & Riwut, 2006) mengklasifikasikan suku 

Dayak dalam enam kelompok berdasarkan ritus kematian, yaitu: 

1) Kenya-kanya-Bahau 

2) Ot Danum (Ot Danum, Ngaju, Manyan, Lawangan) 

3) Iban/Dayak Laut 

4) Murut (Dusun, Murut, Kelabit) 

5) Klemantan/Dayak Darat 

6) Punan 

Berdasarkan karakter dan adat istiadat dari masing-masing suku yang ada 

dipulau kalimantan, suku Dayak telah berkembang menjadi sangat banyak varian 

tentang sebutan suku karena didasari dengan kelompok-kelompok yang  sangat 

memiliki erbedaan dengan kelompok lain (Rico et al., 2023). Menurut Riwut dalam 

(Darmadi, 2016) bahwa suku Dayak terbagi dalam 7 suku besar yang terdiri dari 18 

suku kecil dan terbagi lagi dalam 405 suku kecil-kecil sebagai berikut : 

a. Dayak Ngaju terdiri dari 4 suku kecil dan 90 suku kecil-kecil: 



120  
 

 
 

1) Dayak Ngaju (terdiri atas 53 suku kecil-kecil, termasuk didalamnya 

bakumpai yang disebut pula dengan istilah Baraki pada urutan ke-12. 

2) Dayak Maanyan (terdiri atas 8 suku kecil-kecil) 

3) Dayak Lawangan (terdiri atas 21 suku kecil-kecil) 

4) Dayak Dusun (terdiri atas 8 suku kecil-kecil) 

b. Dayak Apu Kayan, terdiri dari 3 suku kecil dan 60 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Kenyah (terdiri atas 24 suku kecil-kecil) 

2) Dayak Kayan (terdiri atas 10 suku kecil-kecil) 

3) Dayak Bahau (terdiri atas 26 suku kecil-kecil) 

c. Dayak Iban dan Heban atau Dayak Laut, terdiri atas 11 suku kecil- kecil. 

d. Dayak Klemantan, terdiri dari 2 suku kecil dan 87 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Klemantan (terdiri atas 47 suku kecil-kecil). 

2) Dayak Ketungau (terdiri atas 40 suku kecil-kecil). 

e. Dayak Murut, terdiri dari 3 suku kecil dan 44 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Idaan/Dusun (terdiri atas 6 suku kecil-kecil) 

2) Dayak Tidung (terdiri atas 10 suku kecil-kecil) 

3) Dayak Murut (terdiri atas 28 suku kecil-kecil) 

f. Dayak Punan, terdiri dari 4 suku kecil dan 52 suku kecil-kecil: 

1) Dayak Basap (terdiri atas 20 suku kecil-kecil) 

2) Dayak Punan (terdiri atas 24 suku kecil-kecil) 

3) Ot (terdiri atas 5 suku kecil-kecil) 

4) Dayak Bukat (terdiri atas 3 suku kecil-kecil). 

g. Dayak Ot Danum, terdiri dari 61 suku kecil-kecil. 

 



121  
 

 
 

3.4.4 Sejarah Huma Betang Suku Dayak 

Pada sekitar abad ke-15, wilayah Sei Pasah dan Kalimantan Tengah secara 

keseluruhan masih berupa hutan belantara yang belum terjamah oleh pendatang. 

Penduduk asli di wilayah ini adalah Suku Dayak Ngaju, yang tinggal di sepanjang 

Sungai Kapuas. Mereka menganut kepercayaan leluhur mereka, Kaharingan, yang 

berarti Kehidupan. Pada masa itu, Suku Dayak Ngaju dikenal sebagai salah satu 

suku yang paling tangguh dan aktif dalam budaya Kayau atau berburu kepala, 

bersama dengan suku-suku lainnya seperti Dayak Iban, Dayak Ot, dan Dayak 

Kenyah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 8. Dayak Ngaju Tahun 1800an 

 

Sebelum kedatangan pendatang, Desa Sei Pasah merupakan sebuah desa 

kecil yang pada saat itu hanya memiliki beberapa Rumah Betang. Masyarakatnya 

masih dianggap primitif, mengenakan pakaian yang dibuat dari anyaman rotan, 

kulit kayu, atau kulit hewan. Kegiatan sehari-hari mereka masih sederhana, seperti 



122  
 

 
 

berburu, menangkap ikan di sungai, dan bertani. Pada masa itu, budaya Kayau, atau 

berburu kepala, masih sangat dihormati. Selain itu, budaya Dayak yang 

dipraktikkan oleh masyarakat saat itu tetap asli, termasuk kepercayaan Kaharingan, 

upacara kematian tiwah bagi suku Dayak Ngaju, tato, tarian, dan banyak tradisi 

lainnya. Ciri fisik orang Dayak Ngaju pada masa tersebut meliputi kulit putih, mata 

sipit, tubuh tegap, memakai celana khas "ewah" berupa kain yang menjulur di 

bagian depan, mengenakan kalung dari taring binatang buas, serta menggunakan 

hiasan kepala yang terbuat dari ikat kepala atau anyaman rotan yang dihiasi bulu 

burung. Senjata tradisional mereka termasuk Mandau, tombak, sumpit, dan perisai 

atau talabang. (Riwut, 2003). 

Pada masa lalu, suku Dayak Ngaju tinggal di Rumah Betang, yang dalam 

bahasa Dayak Ngaju Kapuas dikenal sebagai Huma hai. Rumah ini dirancang 

seperti rumah panggung, dengan tiang-tiang yang tingginya sekitar 10 meter dan 

lebar mencapai 50 meter. Tujuan dari pembangunan rumah yang tinggi ini adalah 

untuk melindungi penghuninya dari berbagai ancaman, seperti serangan binatang 

buas, banjir, dan praktik budaya kayau. Rumah Betang umumnya dihuni oleh 20 

hingga 100 kepala keluarga, tergantung pada ukuran rumah tersebut. Seiring 

dengan berjalannya waktu dan memudarnya budaya kayau sekitar abad ke-18, 

wilayah Kalimantan Tengah mulai didatangi oleh pendatang. Kebanyakan dari 

mereka berasal dari Tanah Banjar (Banjarmasin), Pulau Jawa, serta penjajah 

Belanda yang datang ke wilayah tersebut. (Riwut, 2003). 

Huma Betang adalah rumah adat yang khas bagi masyarakat Kalimantan 

Tengah. Rumah ini dibangun secara bergotong-royong dan memiliki ukuran yang 

sangat besar, dengan panjang mencapai 30 hingga 150 meter, lebar antara 10 



123  
 

 
 

hingga 30 meter, dan berdiri di atas tiang-tiang yang tingginya sekitar 3 hingga 4 

meter dari permukaan tanah (Riwut, 2003). Huma Betang bisa menampung hingga 

seratus sampai dua ratus orang, yang terdiri dari satu keluarga besar dan dipimpin 

oleh seorang bakas lewu atau Kepala Suku. Kalimantan Tengah terkenal dengan 

keragaman budaya, termasuk variasi agama, suku, dan bahasa. Meskipun terdapat 

berbagai perbedaan, masyarakat Dayak yang merupakan penduduk asli tetap 

menjaga persatuan, sehingga perbedaan tidak menjadi sumber konflik. Toleransi 

antar umat beragama adalah salah satu contoh bagaimana masyarakat Kalimantan 

Tengah menjaga kerukunan, dan sikap inilah yang menjadi filosofi utama dari 

Huma Betang. 

Rumah Betang Manggatang Utus di Sei Pasah, Kecamatan Kapuas Hilir, 

Kabupaten Kapuas, memiliki sejarah yang panjang, pertama kali didirikan pada 

tahun 1806. Pada awal 2019, Rumah Betang ini secara resmi dibuka sebagai tujuan 

wisata bagi masyarakat. Bangunan ini merupakan hasil rekonstruksi dari rumah 

betang yang sebelumnya pernah ada di lokasi tersebut, dengan tujuan untuk 

menjaga warisan budaya agar dapat dinikmati oleh generasi masa depan. Lokasinya 

berada di seberang Sungai Kapuas Murung, sekitar 200 meter dari sungai tersebut, 

di arah menuju Kuala Kapuas. 

Pada Januari 2019, Bupati Kapuas meresmikan Rumah Betang sebagai 

lokasi wisata, dan menyatakan bahwa Rumah Betang merupakan milik bersama 

yang menjadi kebanggaan masyarakat. Menurutnya, betang yang berada di Sei 

Pasah, Kabupaten Kapuas, memiliki keunikan dan keantikan tersendiri. "Ini 

merupakan Betang kebanggaan dan milik kita bersama, yang melengkapi apa yang 



124  
 

 
 

disebut betang pada masa lalu. Betang ini unik dan antik, serta memiliki potensi 

sebagai objek wisata," ucapnya saat itu. 

 

3.4.5 Kelembagaan Dayak Kalimantan Tengah 

Adat adalah kebiasaan dalam suatu masyarakat yang dilakukan secara 

konsisten dan dipertahankan oleh para anggotanya. Kebiasaan ini 

mencerminkan karakter suatu bangsa dan merupakan manifestasi dari jiwa 

bangsa yang terus berkembang seiring waktu. Meskipun kebiasaan dapat 

berkembang dengan cepat, hal ini tidak langsung mengubah semua akar budaya 

bangsa, karena nilai-nilai fundamental di dalamnya tetap menjadi dasar. 

Perkembangan kebiasaan selalu mengikuti prinsip-prinsip yang menjadi 

pedoman untuk mengubah, memperbarui, atau menghilangkan bagian-bagian 

tertentu jika dianggap tidak lagi berfungsi. Ketika kebiasaan ini bertahan 

selama bertahun-tahun dan mengakar kuat dalam hati nurani masyarakat, 

kebiasaan tersebut menjadi bagian dari kebudayaan. Kebiasaan ini menjadi 

pedoman perilaku bagi anggota masyarakat dengan harapan tujuan hidup 

mereka, seperti ketentraman, keteraturan, ketertiban, kesejahteraan, kebaikan 

bersama, atau keadilan, dapat tercapai. (Susanto, 2015) 

Pasal 1 angka 15 Peraturan Menteri Dalam Negeri Nomor 5 Tahun 

2007 tentang Pedoman Penataan Lembaga Kemasyarakatan bahwa Lembaga 

Adat adalah Lembaga Kemasyarakatan baik yang sengaja dibentuk maupun 

yang secara wajar telah tumbuh dan berkembang di dalam sejarah masyarakat 

atau dalam suatu masyarakat hukum adat tertentu dengan wilayah hukum 



125  
 

 
 

dan hak atas harta kekayaan di dalam hukum adat tersebut, serta berhak dan 

berwenang untuk mengatur, mengurus dan menyelesaikan berbagai 

permasalahan kehidupan yang berkaitan dengan dan mengacu pada adat 

istiadat dan hukum adat yang berlaku. 

Kesatuan masyarakat hukum adat yang masih hidup dan sesuai dengan 

perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia 

merupakan pusat kehidupan masyarakat yang bersifat mandiri. Dalam kesatuan 

masyarakat hukum adat tersebut dikenal adanya lembaga adat yang telah 

tumbuh dan berkembang di dalam kehidupan masyarakatnya. Dalam 

eksistensinya, masyarakat hukum adat memiliki wilayah hukum adat dan hak 

atas harta kekayaan di dalam wilayah hukum adat tersebut serta berhak dan 

berwenang untuk mengatur, mengurus, dan menyelesaikan berbagai 

permasalahan kehidupan masyarakat Desa berkaitan dengan adat istiadat dan 

hukum adat yang berlaku. Lembaga adat Desa merupakan mitra Pemerintah 

Desa dan lembaga Desa lainnya dalam memberdayakan masyarakat Desa 

(Penjelasan Umum angka 12 Undang-undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang 

Desa). 

Kelembagaan Adat Dayak adalah organisasi kemasyarakatan, baik 

sengaja dibentuk maupun secara wajar telah tumbuh dan berkembang 

bersamaan dengan sejarah masyarakat adat Dayak dengan wilayah hukum 

adatnya, serta berhak dan berwenang untuk mengatur, mengurus dan 

menyelesaikan berbagai permasalahan kehidupan dengan mengacu kepada 

adat-istiadat, kebiasaan-kebiasaan dan hukum adat Dayak (Pasal 1 angka 18 

Peraturan Daerah Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang 



126  
 

 
 

Kelembagaan Adat Dayak Di Kalimantan Tengah). Lembaga kedamangan 

sebagai salah satu unsur kelembagaan adat Dayak yang masih hidup. 

Kelembagaan Adat Dayak di Provinsi Kalimantan Tengah sesuai dengan 

Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang 

Kelembagaan Adat Dayak Di Kalimatan Tengah terdiri atas : 

a. Lembaga Adat Dayak Tingkat Nasional adalah Majelis Adat Dayak Nasional 

yang merupakan Lembaga Adat Dayak Tertinggi, berkedudukan disalah satu 

ibukota Provinsi yang ada di Kalimantan secara bergiliran; 

b. Lembaga Adat Dayak Tingkat Provinsi adalah Dewan Adat Dayak Provinsi 

Kalimantan Tengah; 

c. Lembaga Adat Dayak Tingkat Kabupaten/Kota adalah Dewan Adat Dayak 

Kabupaten/Kota di Provinsi Kalimantan Tengah; 

d. Lembaga Adat Dayak Tingkat Kecamatan terdiri dari: 

1) Dewan Adat Dayak Kecamatan; dan 

2) Kedamangan. 

e. Lembaga Adat Dayak Tingkat Desa/Kelurahan terdiri dari: 

 

1) Dewan Adat Dayak Desa/Kelurahan; dan 

2) Keratapan Mantir Perdamaian Adat Desa/Kelurahan. 

 



127  
 

 
 

Keterangan: 

   

Hubungan Koordinasi 

Kerapatan Mantir

Perdamaian Adat 

Desa/Kelurahan 

DEWAN ADAT DAYAK 

Desa/Kelurahan 

DEWAN ADAT DAYAK 

Kecamatan 

Kedamangan dan 

Kerapatan Mantir 

Perdamaian Adat 

DEWAN ADAT DAYAK 

Kabupaten/Kota 

DEWAN ADAT DAYAK 

PROVINSI KALIMANTAN 

TENGAH 

MAJELIS ADAT DAYAK 

NASIONAL 

Bagan Kelembagaan Adat di Kalimantan Tengah (Lampiran Peraturan Daerah 

Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang Kelembagaan Adat 

Dayak Di Kalimantan Tengah): 

 

Gambar 9. Kelembagaan Suku Dayak 

 

3.4.6 Karakter Komunikasi Suku Dayak 

Sistem komunikasi verbal dan non-verbal membedakan satu kelompok 

dari kelompok lainnya. Meskipun bahasa tubuh mungkin bersifat universal, cara 



128  
 

 
 

penerapannya berbeda sesuai dengan karakter lokal. Didalam falsafah huma betang 

mengandung nilai-nilai komunikasi budaya bagi kehidupan suku Dayak di Desa Sei 

Pasah Kapuas Hilir.  Makna nilai dalam sebuah kearifan lokal menyiratkan 

kebiasaan yang terjadi dalam sebuah masyarakat dan akan menjadi karakter 

tersendiri baik dalam berinteraksi maupun berkomunikasi, terutama masyarakat 

adat salah satunya suku Dayak dengan falsafah huma betang mencerminkan nilai 

toleransi, beretika, saling menghormati dan hidup bermanfaat untuk orang banyak.  

Karakter komunikasi yang beretika dan saling menghormati yang 

bersumber pada nilai-nilai falsafah huma betang uluh itah (orang kita) yang 

mengandung makna bahwa sesama orang Dayak memiliki ikatan darah yang sama, 

membuat peneliti dapat diterima dengan baik. Perlakuan Demang Kepala Adat 

Bapak YI dan seluruh informan lainnya sangat baik dan seperti keluarga sendiri, 

padahal peneliti adalah orang dari luar yang baru kenal, sehingga penelitian di Desa 

Sei Pasah Kapuas Hilir dapat dilakukan dengan baik dan lancar. Warga suku Dayak 

sangat menghormati dan memuliakan tamu yang datang, serta tidak melihat 

darimana suku itu berasal, selama tamu tersebut memahami dan menjunjung tinggi 

falsafah belum bahadat dan di mana bumi dipijak disitu langit dijunjung. Schutz 

mengatakan bahwa etnografi memungkinkan seseorang untuk mengelompokkan 

sesuatu menurut logika yang didasari pada pemahaman budaya bersama yang 

diperoleh melalui observasi langsung dan partisipasi dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks ini, etnografi membantu memahami bagaimana individu dalam 

suatu budaya menyelesaikan masalah, menjalankan peran, berinteraksi, dan 

menyesuaikan perilaku mereka sesuai dengan norma dan nilai yang berlaku di 

masyarakat tersebut (Rico et al., 2023) 



129  
 

 
 

Suku Dayak dalam berkomunikasi mengutamakan rasa saling 

menghormati satu sama lain, dengan melihat teman dalam berkomunikasi atau 

lawan berkomunikasi tidak dibeda-bedakan kastanya, apakah itu dengan yang 

muda, dengan yang sebaya, dengan yang lebih tua. Tata cara suku Dayak tidak 

lepas dari falsafah huma betang bahwa ketika sedang berbicara dengan orang lain 

menggunakan bahasa yang santun, bahasa yang baik, bahasa yang mudah diterima 

oleh audiens, karena sudah ada di dalam falsafah huma betang yang dikatakan oleh 

beberapa informan bahwa hidup harus memiliki etika, hidup saling menghormati 

dan hidup harus bermanfaat untuk kehidupan orang banyak.  Karakter seperti itu 

berlaku bagi setiap masyarakat suku Dayak yang telah diterapkan sejak dini dan 

berlaku hingga mereka dewasa. 

Karakter komunikasi budaya dalam nilai-nilai falsafah huma betang 

pada kehidupan suku Dayak di Sei Pasah Kapuas Hilir menjadikan interaksi sosial 

di kelurahan yang penuh sejarah bagi suku Dayak yang penuh dengan rasa nyaman, 

aman dan tentram. Kehidupan seperti ini tidak bisa terlepas dari peran para 

pendahulu yang terus mewariskan dan menjaga keutuhan bangunan-bangunan 

rumah yang memiliki arsitektur seperti huma betang dan sampai saat ini masih ada, 

seperti yang dikatakan Demang Kepala Adat Bapak YI dan beberapa informan 

“kenampipun keadaa naraipun aran zama selagi ikei uluh Dayak tege selama jite 

huma betang dan falsafahah tarus tege melai pambelum ikei” artinya 

“Bagaimanapun keadaan, seperti apapun nama dan bentuk zaman selagi kami suku 

Dayak ada maka selama itu huma betang dan falsafahnya terus ada dalam 

kehidupan kami”. Interaksi sosial tersebut selaras dengan apa yang dikatak Schutz 

tentang fenomenologi sosial, Schutz memberikan dukungan bagi seseorang atau 



130  
 

 
 

kelompok yang memiliki aliran pemikiran kontruksi sosial yang mengarahkan 

pengamatan dan mengemplementasikan pengalaman pada makna-makna yang 

dibawa oleh orang yang berbeda dalam suatu komunikasi (Pokropski, 2015). 

Karakter komunikasi budaya dalam nilai-nilai filosofi huma betang 

sangat erat kaitannya dengan masyarakat suku Dayak, yang saat ini menjadi wujud 

kecintaan mereka terhadap pelestarian budaya filosofi huma betang. Hal ini terlihat 

dari penjelasan yang diberikan oleh informan sebelumnya. Twardowski dalam 

(Płotka, 2020) Schutz menjelaskan bahwa dalam setiap situasi etnografis—yang 

mencakup konteks, waktu, ruang, dan sejarah—individu memiliki karakter 

komunikasi yang unik dan menerapkan pengetahuan yang terdiri dari fakta, 

keyakinan, keinginan, prasangka, serta aturan yang diperoleh dari pengalaman 

pribadi dan pengetahuan yang sudah ada dalam interaksi kita dengan lingkungan 

lokal, yang berlanjut secara konsisten. 

3.6.7 Kehidupan Suku Dayak di Era Modernisasi 

Di era saat ini, pengaruh globalisasi telah meresap ke dalam Indonesia. Arus 

globalisasi membawa dampak yang dapat bersifat positif maupun negatif. 

Sebagaimana kita ketahui, era globalisasi ini membuka kebebasan interaksi antar 

bangsa, yang secara bertahap dapat menggeser budaya lokal yang dimiliki oleh 

masyarakat Indonesia. Kondisi ini sangat mengkhawatirkan, terutama ketika 

generasi muda mulai mengikuti tren yang menyimpang dari karakter dan nilai-nilai 

beradat dan beradab yang menjadi ciri khas masyarakat Indonesia. Indonesia 

dikenal dengan multikulturalismenya, yang dapat diartikan sebagai keyakinan 

bahwa berbagai kelompok etnik atau budaya dapat hidup berdampingan secara 



131  
 

 
 

damai berdasarkan prinsip coexistence, yang ditandai dengan kesediaan untuk 

menghormati budaya lain.(Suparno et al., 2018) 

Hal ini menyebabkan kesenian tradisional Indonesia semakin terpinggirkan 

dalam kehidupan masyarakat yang kaya akan nilai-nilai budaya. Kesenian kita 

mulai bergeser ke arah yang berbeda. Dari sudut pandang perkembangan teknologi, 

meskipun banyak manfaat yang diperoleh, kemajuan teknologi juga menjadi salah 

satu faktor yang berkontribusi pada penurunan apresiasi terhadap budaya lokal. 

Salah satu budaya lokal yang mulai terkikis adalah huma betang.(Suwarno, 2017) 

Meskipun demikian, masyarakat Dayak dikenal memiliki sifat terbuka yang 

memudahkan mereka untuk mengadopsi kebudayaan dari luar. Seiring dengan 

perkembangan zaman, suku Dayak kini tidak lagi hidup berkelompok dalam satu 

rumah besar, melainkan telah mulai berpisah dan membangun rumah masing-

masing untuk keluarga mereka sendiri. Walaupun konsep hidup suku Dayak yang 

mengutamakan keterbukaan dan kebersamaan masih dipegang erat, modernisasi 

telah membawa perubahan dalam cara mereka mewujudkannya. Tidak dapat 

dipungkiri bahwa kemajuan zaman telah mempengaruhi pola pikir dan gaya hidup 

suku Dayak. Perubahan budaya ini juga berdampak pada keterbukaan dan 

kebersamaan mereka; jika dulu sifat individualistis belum dikenal, sekarang mulai 

muncul dalam kehidupan mereka, meskipun tidak sepenuhnya mengubah konsep 

hidup suku Dayak. Selain itu, kemajuan zaman juga berdampak pada kebutuhan 

hidup masyarakat Dayak.. (Suparno et al., 2018). 

3.5 Sumber dan Jenis Data 

Dalam penelitian ini, sumber dan jenis data yang digunakan sangat beragam 

dan mencakup berbagai perspektif untuk memberikan gambaran yang komprehensif 



132  
 

 
 

tentang Huma Betang dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak. Data 

yang dikumpulkan terdiri dari data primer dan data sekunder, yang masing-masing 

memiliki peran penting dalam analisis yang dilakukan. Pendekatan yang digunakan 

dalam pengumpulan data ini memastikan bahwa semua aspek yang relevan dengan 

penelitian dapat ditangkap dan dianalisis secara mendalam, sehingga memberikan 

hasil yang valid dan reliabel (Creswell & Poth, 2016). 

3.5.1 Data Primer 

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif, dengan 

fokus pada kedalaman dan detail dalam memahami fenomena yang diteliti, yaitu 

Huma Betang dalam konteks budaya Dayak. Metode pengumpulan data yang 

digunakan mencakup observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan analisis 

dokumen. Setiap metode dipilih secara strategis untuk memastikan bahwa data 

yang diperoleh mencerminkan perspektif emik, yaitu pandangan dari dalam 

masyarakat Dayak, serta memberikan gambaran yang menyeluruh tentang 

bagaimana Huma Betang berfungsi dalam kehidupan sosial dan budaya mereka 

(Creswell & Poth, 2018). 

Observasi partisipatif adalah metode utama yang diterapkan dalam 

penelitian ini. Melalui observasi partisipatif, peneliti tidak hanya berperan sebagai 

pengamat pasif tetapi juga sebagai peserta aktif dalam kehidupan sehari-hari 

masyarakat Dayak. Metode ini memungkinkan peneliti untuk terlibat langsung 

dalam interaksi sosial yang terjadi di sekitar Huma Betang, sehingga dapat 

mengamati secara langsung bagaimana elemen-elemen arsitektural dan simbolik 

dalam Huma Betang diinterpretasikan dan dipraktikkan oleh komunitas (Spradley, 

2016). Observasi partisipatif juga memberikan kesempatan kepada peneliti untuk 



133  
 

 
 

memahami nuansa budaya yang mungkin sulit diakses melalui metode 

pengumpulan data lainnya, seperti ritus adat dan upacara yang terkait dengan 

Huma Betang. 

Wawancara Mendalam digunakan untuk mengumpulkan data dari 

informan kunci, termasuk tokoh adat, sesepuh, dan anggota masyarakat lainnya 

yang memiliki pengetahuan mendalam tentang sejarah, fungsi, dan makna Huma 

Betang. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur untuk memberikan 

fleksibilitas dalam mengeksplorasi topik-topik yang relevan dengan penelitian. 

Metode ini memungkinkan peneliti untuk mendalami perspektif individu-individu 

yang terlibat langsung dengan Huma Betang, sehingga memperoleh wawasan 

yang mendalam tentang bagaimana mereka memaknai dan mempertahankan 

tradisi budaya mereka. (Rubin & Rubin, 2011). Wawancara mendalam ini juga 

mendukung analisis semiotik dan etnografi yang digunakan dalam penelitian ini 

dengan memberikan konteks verbal yang melengkapi data visual dan 

observasional. 

Analisis dokumen dilakukan untuk melengkapi data yang diperoleh 

melalui observasi dan wawancara. Dokumen yang dianalisis mencakup catatan 

sejarah, laporan penelitian terdahulu, artefak budaya, serta literatur terkait lainnya 

yang relevan dengan Huma Betang dan budaya Dayak. Analisis dokumen ini 

bertujuan untuk memberikan konteks historis dan budaya yang lebih luas, serta 

untuk memvalidasi temuan-temuan yang diperoleh melalui metode lain (Bowen, 

2009). Dengan memanfaatkan dokumen-dokumen ini, peneliti dapat 

menghubungkan fenomena yang diamati dengan perkembangan historis dan 

perubahan sosial yang terjadi dalam masyarakat Dayak. 



134  
 

 
 

Penggunaan berbagai metode pengumpulan data ini memungkinkan 

peneliti untuk melakukan triangulasi, yaitu dengan membandingkan dan 

mengontraskan data yang diperoleh dari berbagai sumber guna meningkatkan 

validitas dan reliabilitas temuan. Triangulasi juga membantu dalam 

mengidentifikasi bias yang mungkin muncul dalam pengumpulan data, sehingga 

menghasilkan pemahaman yang lebih holistik dan mendalam tentang Huma 

Betang sebagai simbol budaya yang kompleks (Flick, 2018). Dengan pendekatan 

ini, penelitian ini mampu mengungkap berbagai dimensi makna yang terkait 

dengan Huma Betang, serta bagaimana makna-makna tersebut dipraktikkan dan 

dipertahankan dalam konteks sosial dan budaya yang dinamis. 

Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, data primer diperoleh langsung 

dari lapangan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan 

dokumentasi. Observasi partisipatif dilakukan dengan cara peneliti terlibat 

langsung dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Dayak, terutama dalam 

interaksi yang terjadi di sekitar Huma Betang. Wawancara mendalam melibatkan 

anggota komunitas yang memiliki pengetahuan mendalam tentang sejarah, makna, 

dan fungsi Huma Betang, termasuk tokoh adat, sesepuh, dan individu yang 

berperan dalam pemeliharaan tradisi. Dokumentasi mencakup pengumpulan 

artefak, foto, dan catatan lapangan yang relevan dengan penelitian. Data primer ini 

sangat penting karena memberikan wawasan langsung dari perspektif emik, yaitu 

bagaimana masyarakat Dayak sendiri memahami dan menghidupi makna yang 

terkait dengan Huma Betang (Spradley, 2016). 

 

 



135  
 

 
 

Tabel 5. Sumber Data Primer (Informan Penelitian) 

NO NAMA AGAMA SUKU PENDIDIKAN PEKERJAAN 

1 Hasen Bayan Kaharingan Dayak  SMA 
Demang Kepala Adat 

Kapuas Hilir 

2 Yansen I Aden Kaharingan Dayak  SMA 
Demang Kepala Adat 

Kapuas Barat 

3 Inop Protestan Dayak  SMA 
Sejarawan, Tokoh 

Masyarakat Dayak 

4 
Dr. Dra. Apollonia, 

MA 
Protestan Dayak  S3 

Kepala Dinas 

Paariwisata 

Kebudayaan, 

Kepemudaan dan 

Olahraga 

5 
Bismar Wahyudi Y, 

S.P 
Islam  Madura S1 

Tokoh Masyarakat 

Madura 

6 Erliansyah, A.Md Islam  Dayak  D3 

Adytama 

Kepariwisataan 

sekaligus Pengelolah 

Huma Betang 

Disparbudpora 

7 
Dr. Didi Susanto, 

M.I.Kom 
Islam  Dayak  S3 

Dosen Resolusi Konflik 

Pascasarjana UNISKA 

dan Ahli Searah Suku 

Dayak 

8 
Drs. Rusdy Effendi, 

M.Pd  
Islam  Banjar S2 

Dosen Sejarah 

Universitas Lambung 

Mangkurat 

9 Sundar Gopala Hindu Bali S1 
Tokoh Masyarakat 

Bali 

10 Elly Septiadi, S.E Protestan Dayak  S1 

Anggota DPRD 

Kapuas, Masyarakat 

Suku Dayak 

11 Dehen Iyar Islam  Dayak  SMP 

Tukang, Pembuat dan 

Pemeliharan Huma 

Betang 

 

 

3.5.2 Data Sekunder 

Data sekunder mencakup literatur yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, 

laporan penelitian sebelumnya, dan dokumen resmi yang berkaitan dengan Huma 

Betang dan budaya Dayak. Data sekunder ini digunakan untuk mendukung dan 

memperkuat analisis data primer, serta memberikan konteks yang lebih luas 



136  
 

 
 

mengenai peran Huma Betang dalam masyarakat Dayak. Selain itu, data sekunder 

juga membantu dalam mengeksplorasi bagaimana Huma Betang diperlakukan 

dalam kajian akademis dan bagaimana perspektif ini dapat dikritisi atau 

dikembangkan lebih lanjut (Flick, 2022). Penggunaan data sekunder memastikan 

bahwa analisis yang dilakukan memiliki dasar yang kuat dan dapat diintegrasikan 

dengan temuan dari data primer. 

Kombinasi antara data primer dan sekunder memungkinkan peneliti untuk 

melakukan triangulasi data, yang merupakan strategi penting untuk meningkatkan 

validitas dan reliabilitas penelitian. Triangulasi data memastikan bahwa berbagai 

perspektif dapat diintegrasikan, sehingga mengurangi kemungkinan bias dan 

memberikan pemahaman yang lebih holistik tentang fenomena yang diteliti 

(Patton, 2002). Dengan memanfaatkan berbagai sumber dan jenis data, penelitian 

ini mampu memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai 

Huma Betang, serta bagaimana struktur arsitektural ini berfungsi sebagai simbol 

budaya dalam masyarakat Dayak. 

3.6 Metode Analisis Data 

Dalam penelitian ini, analisis data dilakukan menggunakan pendekatan 

kualitatif yang didasarkan pada konsep yang dikembangkan oleh Miles dan 

Huberman. Metode ini melibatkan tiga tahapan utama: reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Pendekatan ini dipilih karena kemampuannya 

untuk mengelola dan menganalisis data kualitatif yang kompleks, memungkinkan 

peneliti untuk mendapatkan wawasan yang mendalam dan terstruktur mengenai makna 

yang terkait dengan Huma Betang dalam masyarakat Dayak (Miles & Huberman, 

1992). 



137  
 

 
 

Reduksi Data merupakan tahap pertama dalam proses analisis, di mana data 

yang dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan analisis dokumen 

disederhanakan dan diorganisasi. Reduksi data melibatkan pemilihan, pemfokusan, 

dan penyederhanaan data kasar yang relevan dengan pertanyaan penelitian. Dalam 

konteks penelitian ini, peneliti menyaring data yang diperoleh untuk mengidentifikasi 

tema-tema utama yang berkaitan dengan makna budaya, simbolisme, dan peran sosial 

Huma Betang. Tahap ini penting untuk memastikan bahwa data yang dianalisis adalah 

yang paling relevan dan signifikan, serta mengurangi kemungkinan bias yang 

disebabkan oleh data yang berlebihan atau tidak relevan (Miles & Huberman, 1992). 

Penyajian data merupakan tahap kedua, di mana data yang telah direduksi 

disusun dalam format yang memungkinkan analisis lebih lanjut. Data dapat disajikan 

dalam bentuk narasi teks, matriks, grafik, atau bagan, yang memudahkan peneliti 

untuk mengidentifikasi pola, hubungan, dan kecenderungan dalam data. Dalam 

penelitian ini, penyajian data dilakukan dengan menyusun hasil observasi, wawancara, 

dan analisis dokumen ke dalam matriks tematik yang memetakan hubungan antara 

berbagai elemen Huma Betang dengan makna budaya dan sosial yang diungkapkan 

oleh masyarakat Dayak. Tahap ini membantu peneliti mengorganisasi data secara 

sistematis dan mengidentifikasi hubungan yang mungkin tidak terlihat pada tahap 

reduksi data.(Bazeley, 2020). 

Penarikan kesimpulan/verifikasi merupakan tahap akhir dalam analisis data, di 

mana peneliti melakukan interpretasi atas data yang telah disajikan dan merumuskan 

kesimpulan yang dapat menjawab pertanyaan penelitian. Kesimpulan yang dihasilkan 

perlu diverifikasi melalui triangulasi data dan pengecekan ulang untuk memastikan 

validitas dan reliabilitas temuan. Dalam penelitian ini, peneliti melakukan triangulasi 



138  
 

 
 

dengan membandingkan data dari berbagai sumber, seperti observasi, wawancara, dan 

dokumen, untuk memastikan bahwa kesimpulan yang diambil didasarkan pada bukti 

yang kuat dan konsisten. Tahap ini sangat penting untuk mengkonfirmasi bahwa 

analisis yang dilakukan tidak hanya akurat tetapi juga reflektif terhadap kompleksitas 

makna yang terkait dengan Huma Betang dalam masyarakat Dayak (Patton, 2002). 

 Metode analisis data berdasarkan konsep Miles dan Huberman memastikan 

bahwa proses analisis dilakukan secara sistematis dan mendalam, sehingga dapat 

menghasilkan temuan yang valid, reliabel, dan sesuai dengan tujuan penelitian. 

Dengan mengikuti tahapan-tahapan ini, penelitian ini mampu mengintegrasikan 

berbagai perspektif dan sumber data, serta memberikan wawasan yang komprehensif 

tentang bagaimana Huma Betang dipraktikkan, dimaknai, dan diinterpretasikan oleh 

masyarakat Dayak. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 10. Komponen Analisis Data Model Interaktif 

Sumber: Miles dan Huberman (Miles & Huberman, 1992) 

 

 

3.7 Verifikasi dan Keabsahan Data 

Keabsahan data merupakan aspek krusial dalam penelitian kualitatif, karena 

menentukan sejauh mana temuan penelitian dapat dipercaya dan diandalkan. Dalam 

disertasi ini, keabsahan data dijamin melalui serangkaian prosedur yang ketat, 



139  
 

 
 

termasuk triangulasi, pengecekan anggota (member checking), dan audit trail. Metode-

metode ini dipilih untuk memastikan bahwa data yang dikumpulkan dan dianalisis 

benar-benar mencerminkan realitas masyarakat Dayak dan bahwa interpretasi yang 

dihasilkan didasarkan pada bukti yang kuat dan konsisten. Dalam konteks penelitian 

ini, prosedur tersebut diterapkan untuk menjamin bahwa hasil analisis mengenai 

makna budaya dan peran sosial Huma Betang adalah representasi yang akurat dan 

reflektif dari perspektif komunitas Dayak  (Lincoln et al., 2011). 

Triangulasi adalah teknik utama yang digunakan untuk memastikan keabsahan 

data dalam penelitian ini. Triangulasi dilakukan dengan mengumpulkan data dari 

berbagai sumber (observasi, wawancara, dan analisis dokumen), menggunakan 

berbagai metode (analisis semiotik dan etnografi), serta mengintegrasikan perspektif 

dari berbagai disiplin ilmu (komunikasi, sosiologi, dan antropologi). Dengan 

memadukan berbagai sumber data dan metode analisis, triangulasi membantu peneliti 

membangun gambaran yang lebih lengkap dan akurat tentang Huma Betang sebagai 

simbol budaya. Pendekatan ini juga memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi 

dan mengatasi potensi bias yang mungkin muncul dalam proses penelitian, terutama 

saat menafsirkan makna yang kompleks terkait dengan elemen arsitektural dan 

simbolik Huma Betang(Denzin & Lincoln, 2011). Triangulasi ini tidak hanya 

meningkatkan validitas internal penelitian, tetapi juga membantu dalam menghasilkan 

temuan yang lebih generalisabel dan aplikatif dalam konteks yang lebih luas dari 

budaya Dayak (Patton, 2002). 

Pengecekan Anggota (Member Checking) dilakukan dengan melibatkan 

partisipan penelitian, seperti tokoh adat dan anggota komunitas Dayak, dalam proses 

verifikasi hasil wawancara dan interpretasi data. Setelah data dikumpulkan dan 



140  
 

 
 

dianalisis, peneliti kembali ke partisipan untuk mengonfirmasi bahwa interpretasi dan 

temuan yang dihasilkan benar-benar mencerminkan pandangan dan pengalaman 

mereka tentang Huma Betang. Teknik ini sangat penting untuk memastikan bahwa 

hasil penelitian tidak hanya refleksi dari sudut pandang peneliti, tetapi juga 

mendapatkan validasi langsung dari mereka yang memiliki pengetahuan mendalam 

tentang subjek yang diteliti. Dengan melibatkan partisipan dalam proses verifikasi, 

peneliti dapat meningkatkan kredibilitas temuan dan memastikan bahwa data yang 

disajikan adalah representasi yang akurat dari realitas sosial dan budaya yang 

dipelajari (Creswell & Poth, 2016). 

Audit Trail digunakan untuk menyediakan dokumentasi rinci tentang semua 

tahap penelitian, mulai dari pengumpulan data di lapangan, seperti catatan observasi di 

Huma Betang dan transkrip wawancara dengan anggota komunitas Dayak, hingga 

proses analisis dan penarikan kesimpulan. Audit trail ini mencakup catatan lapangan, 

catatan reflektif, dan dokumen-dokumen lain yang relevan. Dengan menjaga catatan 

yang transparan dan terorganisir, audit trail memungkinkan peneliti dan pihak lain 

untuk melacak kembali proses penelitian dan memastikan bahwa temuan yang 

dihasilkan didasarkan pada prosedur yang sistematis dan dapat diandalkan . Teknik ini 

penting dalam memastikan bahwa semua langkah penelitian dapat diaudit dan bahwa 

proses analisis dilakukan dengan cara yang konsisten dan teliti, sehingga setiap 

langkah dalam penelitian ini dapat dipertanggungjawabkan. 

Transferabilitas, Dependabilitas, dan Konfirmabilitas juga dijaga melalui 

prosedur verifikasi yang ketat. Transferabilitas dicapai dengan memberikan deskripsi 

yang kaya dan terperinci tentang konteks penelitian, seperti latar belakang sejarah dan 

sosial Huma Betang dalam masyarakat Dayak, sehingga memungkinkan pembaca 



141  
 

 
 

untuk menilai apakah temuan dapat diterapkan dalam konteks lain yang serupa 

(Lincoln et al., 2011). Dependabilitas dijaga melalui audit trail dan pengecekan 

anggota, yang memastikan bahwa hasil penelitian stabil dan dapat diulang oleh 

peneliti lain. Konfirmabilitas dijaga dengan memastikan bahwa interpretasi peneliti 

didasarkan pada data yang dapat diverifikasi dan tidak terpengaruh oleh bias pribadi 

peneliti. Semua prosedur ini bekerja bersama-sama untuk memastikan bahwa setiap 

temuan dalam disertasi ini dapat dipertanggungjawabkan dan diandalkan. 

Dengan menerapkan berbagai teknik verifikasi dan keabsahan data ini, 

penelitian ini memastikan bahwa temuan yang disajikan adalah refleksi yang akurat 

dan dapat diandalkan dari fenomena yang diteliti. Keabsahan data yang tinggi 

memberikan keyakinan kepada para penguji bahwa data dan temuan yang dihasilkan 

adalah hasil dari proses penelitian yang rigor dan komprehensif, serta dapat digunakan 

sebagai dasar yang kuat untuk pengembangan teori dan aplikasi praktis dalam konteks 

budaya dan sosial masyarakat Dayak. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



142  
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

BUKU: 

Atkin, A. (2010). Peirce’s theory of signs. JSTOR. 

Ave, & King. (1986). Borneo: People, Land, and History. Oxford University Press. 

Bakti, A. F. (2004). Communication and Family planning in Islam in Indonesia. INIS. 

Bakti, A. F. (2021). Konstruksi Moderasi Beragama. PPIM UIN Jakarta. 

Barthes, R. (1977). Image-music-text, trans. Stephen Heath (New York: Hill and Wang, 

1977), 146. 

Barthes, R. (1986). Mythologies Hill and Wang. New York. 

Barthes, R. (2007). Membedah mitos-mitos budaya masa. Jalasutra. 

Bazeley, P. (2020). Qualitative data analysis: Practical strategies. 

Berkes, F. (2017). Sacred ecology. Routledge. 

Bourdieu, P. (1990). The logic of practice: Stanford university press. Palo Alto CA. 

Branston, G., & Stafford, R. (2010). The Media Student’s Book (5th ed.). Taylor & 

Francis. 

Butina-Watson, G., & Bentley, I. (2007). Identity by design. Routledge. 

Chan, S. C. (2005). Temple-building and heritage in China. Ethnology, 65–79. 

Chandler, D. (2022). Semiotics: the basics. Routledge. 

Chen, G.-M., & Dai, X. (2014). Intercultural communication competence: 

Conceptualization and its development in cultural contexts and interactions. 

Cambridge Scholars Publishing. 

Chua, L. (2012). The Christianity of culture: Conversion, ethnic citizenship, and the 

matter of religion in Malaysian Borneo. Springer. 

Clifford, J., & Marcus, G. E. (2023). Writing culture: The poetics and politics of 

ethnography. Univ of California Press. 

Cobley, P. (2010). The Routledge companion to semiotics. Routledge London. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative inquiry and research design: 

Choosing among five approaches. Sage publications. 

Culler, J. (2005). The pursuit of signs. Routledge. 

Danesi, M. (2017). The semiotics of emoji: The rise of visual language in the age of the 

internet. Bloomsbury Publishing. 

Darmadi, H. (2016). Dayak Asal-Usul dan Penyebarannya di Bumi Borneo (1). Sosial 

Horizon: Jurnal Pendidikan Sosial, 3(2), 322–340. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The Sage handbook of qualitative research. 

sage. 

Derrida, J. (1978). Writing and difference (University of Chicago press). 

Dove, M. (2011). The banana tree at the gate: a history of marginal peoples and global 

markets in Borneo. Yale University Press. 

Eco, U. (1986). Semiotics and the Philosophy of Language (Vol. 398). Indiana 

University Press. 

Erll, A., Nünning, A., Erll, A., & Nünning, A. (2008). Cultural memory studies: An 



143  
 

 
 

international and interdisciplinary handbook. Walter de Gruyter. 

Escobar, A. (2018). Designs for the pluriverse: Radical interdependence, autonomy, and 

the making of worlds. Duke University Press. 

Fetterman, D. M. (2019). Ethnography: Step-by-step. Sage publications. 

Fiske, J. (2006). Cultural and communication studies: sebuah pengantar paling 

komprehensif. Jalasutra. 

Flick, U. (2022). An introduction to qualitative research. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures (Vol. 5019). Basic books. 

Giddens, A., & Sutton, P. W. (2021). Essential concepts in sociology. John Wiley & 

Sons. 

Gripsrud, J. (2017). Understanding media culture. Bloomsbury Publishing. 

Hall, S. (1997). Representation: cultural representations and signifying practices. (No 

Title). 

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in practice. 

Routledge. 

Helliwel. (2020). Living Kinship in the Pacific: A Dayak Borneo Perspective. 

Cambridge University Press. 

Jencks, C. A. (1978). The language of post-modern architecture. Journal of Aesthetics 

and Art Criticism, 37(2). 

Kenney, K., Smith, K., Moriarty, S., & Barbatsis, G. (2005). Handbook of visual 

communication: theory, methods, and media. LEA. 

Kim, & Gudykunst. (2020). Theories in Intercultural Communication. Sage 

Publications. Sage publications. 

King, V. T., Druce, S. C., & Druce, S. C. (2020). Continuity and change in Brunei 

Darussalam. Routledge. 

Klein, J. T. (1990). Interdisciplinarity: History, theory, and practice. Wayne state 

university press. 

Kress, G., & Van Leeuwen, T. (2020). Reading images: The grammar of visual design. 

Routledge. 

Laksono, P. M., & Riwut, T. (2006). Pergulatan Identitas Dayak dan Indonesia: Belajar 

dari Tjilik Riwut. (No Title). 

Lee. (2021). Globalization and Cultural Identity: Understanding the Dynamics of 

Global Integration and Local Response. Routledge London. 

Lévi-Strauss, C. (2008). Structural anthropology. Basic books. 

Lincoln, Y. S., Lynham, S. A., & Guba, E. G. (2011). Paradigmatic controversies, 

contradictions, and emerging confluences, revisited. The Sage Handbook of 

Qualitative Research, 4(2), 97–128. 

Lindell. (2021). Traditional Houses and Modernity in Southeast Asia. Routledge 

London. 

Liszka, J. J. (1996). A general introduction to the semiotic of Charles Sanders Peirce. 

Indiana University Press. 

Merrell, F. (2005). Charles Sanders Peirce’s concept of the sign. In The Routledge 



144  
 

 
 

companion to semiotics and linguistics (pp. 44–55). Routledge. 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1992). Analisis Data Kualitatif (T. Rohendi Rohidi 

(ed.)). Universitas Indonesi Press. 

Morley, D. (2006). Media, modernity and technology: The geography of the new. 

Routledge. 

Murchison, J. M. (2010). Ethnography essentials: Designing, conducting, and 

presenting your research. John Wiley & Sons. 

Normuslim, N. (2016). Kerukunan antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak Ngaju. 

Palangka Raya: Lembaga Literasi Dayak. H, 70. 

Nöth, W. (1990). Handbook of semiotics. Indiana University Press. 

Parmentier, R. J. (1994). Signs in society: Studies in semiotic anthropology. Indiana 

University Press. 

Patton, M. Q. (2002). Qualitative research and evaluation methods. Thousand Oaks. 

Cal.: Sage Publications, 4. 

Peirce, C. S. (1974). Collected papers of charles sanders peirce (Vol. 5). Harvard 

University Press. 

Petrilli, S. A., & Ponzio, A. (2017). Semanalysis and linguistics in Julia Kristeva. 

Literary writing, dialogue, strangeness. New Semiotics. Between Tradition and 

Innovation. Proceedings of the 12th World Congress of the International 

Association for Semiotic Studies (IASS/AIS), 1481–1494. 

Pieterse, J. N. (2019). Globalization and culture: Global mélange. Rowman & 

Littlefield. 

Repko, A. F., Szostak, R., dan Buchberger, M. P. (2017): Introduction to 

interdisciplinary studies (Second edition), Sage, Los Angeles, 426 

Rico, M. I., Hayat, M. A., Susanto, D., & Kom, M. I. (2023). Falsafah Huma Betang 

Komunikasi Suku Dayak. Cv. Azka Pustaka. 

Riwut, T. (2003). Maneser panatau tatu hiang: menyelami kekayaan leluhur. Palangka 

Raya: Pustaka Lima. 

Robertson, R. (1992). Globalization: Social theory and global culture. 

Rubin, H. J., & Rubin, I. S. (2011). Qualitative interviewing: The art of hearing data. 

sage. 

Samovar, L. A., McDaniel, E. R., Porter, R. E., & Roy, C. S. (2013). Communication 

between cultures. 

Saussure, F. de. (1988). Course in General Linguistics (Linguistik Umum). Yogyakarta: 

Gadjah Mada University Press. 

Schwandt, T. A. (2014). The Sage dictionary of qualitative inquiry. Sage publications. 

Sebeok, T. A. (2001). Signs: An introduction to semiotics. University of Toronto Press. 

Short, T. L. (2007). Peirce’s theory of signs. Cambridge University Press. 

Silverman, K. (1983). The subject of semiotics. Oxford University Press. 

Smith. (2019). Indigenous Knowledge, Ecology, and the Politics of Knowledge. Oxford 

University Press. 

Smith. (2020). The Power of Local Knowledge: Indigenous Knowledge and the 



145  
 

 
 

Environment. University of Arizona Press. 

Smith, B. M., & Sparkes, A. C. (2016). Routledge handbook of qualitative research in 

sport and exercise. Routledge London. 

Smith, & Jones, C. M. (2019). Cultural Symbols and Globalization: The Role of 

Symbols in a Globalizing World. Oxford University Press. 

Smith, P. (2017). Cultural studies. Companion to Literary Theory, 3, 188–201. 

https://doi.org/10.1002/9781118958933.ch15 

Smith, P., & Riley, A. (2008). Cultural theory: An introduction. John Wiley & Sons. 

Spradley, J. P. (2016). Participant observation. Waveland Press. 

Tilley, C. Y. (1994). A phenomenology of landscape: places, paths, and monuments 

(Vol. 10). Berg Oxford. 

Wang, C. (2020). Museum representations of Chinese diasporas: Migration histories 

and the cultural heritage of the homeland. Routledge. 

Wardani, L. K., Sitindjak, R. H. I., & Nilasari, P. F. (2020). Sustainability of Betang 

House’s Cultural Wisdom in Central Kalimantan. KnE Social Sciences, 46–58. 

Waterson, R. (2007). Southeast Asian lives: personal narratives and historical 

experience (Issue 113). NUS Press. 

Wolcott, H. F. (1999). Ethnography: A way of seeing. Rowman Altamira. 

Zlatev, J. (2009). The semiotic hierarchy: Life, consciousness, signs and language. 

Cognitive Semiotics, 4(Supplement), 169–200. 

 

JURNAL: 

 Ahmadi, E., Utama, A. P., & Apriyanto, I. N. P. (2022). Analisis Falsafah Huma Betang 

Sebagai Sarana Rekonstruksi Perdamaian Pasca Konflik Suku Dayak-Madura Di 

Kalimantan Tengah. Jurnal Damai Dan Resolusi Konflik, 8(1), 77–91. 

Anggraini, G. (2016). Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Pada Masyarakat 

Adat Dayak Ngaju. At-Turats, 10(2), 91–102. 

Apandie, C., & Ar, E. D. (2019). Huma Betang: Identitas Moral Kultural Suku Dayak 

Ngaju Kalimantan Tengah. Journal Of Moral And Civic Education, 3(2), 76–91. 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative 

Research Journal, 9(2), 27–40. 

Chan, S. C. (2005). Temple-Building And Heritage In China. Ethnology, 65–79. 

Dakir, D. (2017). Pengelolaan Budaya Inklusif Berbasis Nilai Belom Bahadat Pada 

Huma Betang Dan Transformasi Sosial Masyarakat Dayak Kalimantan Tengah. 

Religió: Jurnal Studi Agama-Agama, 7(1), 28–54. 

Darmadi, H. (2016). Dayak Asal-Usul Dan Penyebarannya Di Bumi Borneo (1). Sosial 

Horizon: Jurnal Pendidikan Sosial, 3(2), 322–340. 

Ghate, R., Ghate, S., & Ostrom, E. (2013). Cultural Norms, Cooperation, And 

Communication: Taking Experiments To The Field In Indigenous Communities. 

International Journal Of The Commons, 7(2), 498–520. 

Khan, R. F., Iqbal, Z., & Gazzaz, O. B. (2012). Communication And Culture: 

Reflections On The Perspectives Of Influence. Wulfenia Journal, 19(8), 197–212. 



146  
 

 
 

Mardika, I. P., & Astrini, I. N. R. (2020). Komunikasi Budaya Dalam Pewarisan Rumah 

Adat Bandung Rangki Di Desa Pedawa Kecamatan Banjar Kabupaten Buleleng. 

Danapati: Jurnal Ilmu Komunikasi, 1(1), 1–15. 

Mudjiyanto, B., & Nur, E. (2013). Semiotika Dalam Metode Penelitian Komunikasi. 

Jurnal Penelitian Komunikasi, Informatika Dan Media Massa – Pekommas, 16(1), 

73–82. 

Palangka Raya: Lembaga Literasi Dayak. H, 70. 

Płotka, W. (2020). From Psychology To Phenomenology (And Back Again): A 

Controversy Over The Method In The School Of Twardowski. Phenomenology 

And The Cognitive Sciences, 19(1), 141–167. 

Pokropski, M. (2015). Timing Together, Acting Together. Phenomenology Of 

Intersubjective Temporality And Social Cognition. Phenomenology And The 

Cognitive Sciences, 14, 897–909. 

Rahmawati, A., Febriyanti, M., & Nurrachmi, S. (2012). Cultural Studies: Analisis 

Kuasa Atas Kebudayaan. Jurnal Ilmu Komunikasi, 2(2). 

Riswanto, D., Mappiare-At, A., & Irtadji, M. (2017). Kompetensi Multikultural 

Konselor Pada Kebudayaan Suku Dayak Kalimantan Tengah. Jomsign: Journal 

Of Multicultural Studies In Guidance And Counseling, 1(2), 215–226. 

 Smith, T., & Kelleher, F. (2018). *Cultural Identity and the Role of Vernacular 

Architecture in the Modern World*. International Journal of Cultural Heritage, 

33(3), 198-215. 

Simatupang, M., & Beka, M. (2022). Filosofi Huma Betang Dan Keberagaman 

Masyarakat Dayak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme 

Indonesia, 1(1), 39–47.  

Suparno, S., Alfikar, G., Santi, D., & Yosi, V. (2018). Mempertahankan Eksistensi 

Budaya Lokal Nusantara Ditengah Arus Globalisasi Melalui Pelestarian Tradisi 

Gawai Dayak Sintang. Jurnal Pekan: Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 3(1), 

43–56. 

SUSANTO, Y. (2015). Dampak Kedudukan Kelembagaan Adat Dayak Kedamangan 

Dalam Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 

Tentang Kelembagaan Adat Dayak Di Provinsi Kalimantan Tengah Terhadap Hak-

Hak Masyarakat Hukum Adat Dayak. UAJY. 

Suwarno, S. (2017). Budaya Huma Betang Masyarakat Dayak Kalimantan Tengah 

Dalam Globalisasi: Telaah Konstruksi Sosial. Lingua: Journal Of Language, 

Literature And Teaching, 14, 89. Https://Doi.Org/10.30957/Lingua.V14i1.237 

Tiaradianti, F. V. (2022). Desain Dan Makna Ornamen Pada Huma Betang Tumbang 

Toyoi Di Desa Malahoi Dengan Tinjauan Semiotika Arsitektur. Universitas Atma 

Jaya Yogyakarta. 

Wardani, L. K., Sitindjak, R. H. I., & Nilasari, P. F. (2020). Sustainability Of Betang 

House’s Cultural Wisdom In Central Kalimantan. Kne Social Sciences, 46–58. 

Wulandari, S. (2019). Huma Betang: Social Cohesion and Environmental Sustainability 

in Dayak Communities. Environmental Science Journal, 22(4), 325-338. 



147  
 

 
 

 

 

DISERTASI: 

Antang, S. M. (2022). Study Naratif Kearifan Lokal Karungut Dayak Ngaju Sebagai 

Media Belajar Pendidikan Agama Kristen Di Lingkungan Gereja Kalimantan 

Evangelis Kecamatan Damang Batu. Universitas Kristen Indonesia. 

Tiaradianti, F. V. (2022). Desain Dan Makna Ornamen Pada Huma Betang Tumbang 

Toyoi Di Desa Malahoi Dengan Tinjauan Semiotika Arsitektur. Universitas Atma 

Jaya Yogyakarta. 

Wijanarti, T. (2021). Struktur Naratif Dan Fungsi Tradisi Lisan Sansana Bandar Dalam 

Kehidupan Masyarakat Dayak Ngaju Kalimantan Tengah. Uns (Sebelas Maret 

University). 

 

UNDANG-UNDANG: 

_. (1945). Undang-Undang Dasar Republik Indonesia Pasal 28i Ayat 3. Tentang 

Identitas Budaya. 

_. (2009). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 32. Tentang Perlindungan Dan 

Pengelolaan Lingkungan Hidup. 

_. (2017). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5. Tentang Pemajuan 

Kebudayaan. 

_. (2018). Raperda Provimsi Kalimantan Tengah. Tentang Pemeliharaan Budaya, 

Bahasa, Keseniaan Daerah Di Kalimantan Tengah. 

_. (2008). Peraturan Daerah Provimsi Kalimantan Tengah Nomor 16. Tentang 

Kelembagaan Adat Dayak Di Kalimantan Tengah. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



148  
 

 
 

LAMPIRAN 

KUNJUNGAN DAN PENGGALIAN DATA AWAL DI LOKASI PENELITIAN 

DAN MENEMUI SALAH SATU KEY INFORMAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



149  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150  
 

 
 

Lampiran Hasil Cek Plagiasi dengn Turnitin 

 

 


