SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Nomor  : 1110/US}-17/N-60/2024
Perihal  : Undangan Penguji Sidang Proposal

KepadaYth.,,
I.  Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. ¢ Ketua Sidang/Promotor
2. Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. :° Penguiji/Co-Promotor
3. Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. : Penguiji
4. Dr. Titi Widaningsih, M.Si. : Penguiji
5. Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.l.Kom. : Penguii
6. Dr. Hayu Lusianawati, M.Si. : Sekretaris Sidang
di-
Tempat

Teriring salam sejahtera dan doa semoga Tuhan YME senantiasa
memberikan kesabaran dan kekuatan kepada kita semua dalam menjalankan
tugas dan aktifitas sehari-hari.

Berkenaan dengan Sidang Proposal mahasiswa Program Studi Doktor limu
Komunikasi Sekolah Pascasarjana Universitas Sahid Jakarta, atas nama
RICO, NPM. 2022630015 dengan hormat kami harapkan kesediaan
Bapak/Ibu sebagai penguji pada :

Hari/Tanggal :Jum’at, 6 September 2024
Jam : 13.30 - Selesai

Pelaksanaan : Online (aplikasi zoom)
Meeting ID  : 698 467 7426/Passcode: DIK)

Demikian undangan ini disampaikan, atas perkenan dan kerjasamanya kami
ucapkan terimakasih.

Jakarta, 3 September 2024

Pascasarjana Usahid Jakarta

s e

SH., M.Bus., Ph.D.q

Tembusan Yth:
|. Ka. Prodi. DIK;
2. Pertinggal

Sahid Sudirman Residence Lt. 5 J1. Jenderal Sudirman No. 86, Jakarta Pusat 10220
Telp. : (021) 2902 2721, 2902 2724 Fax. : (021) 2902 2744 Email : akademikpascasahid@yahoo.co.id Website : http://pascausahid.ac.id




SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

SURAT KEPUTUSAN

Nomor: | 111/US}-17/N-50/2024

Tentang

TIM PENGUJI SIDANG PROPOSAL
PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU KOMUNIKASI
SEKOLAH PASCASARJANA UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

Direktur Sekolah Pascasarjana Universitas Sahid Jakarta

Menimbang : |. Bahwa salah satu tahapan untuk menyelesaikan Program Studi
Doktor llmu Komunikasi bagi mahasiswa Sekolah Pascasarjana
Universitas Sahid Jakarta adalah Sidang Proposal;
2. Bahwa untuk maksud tersebut, perlu ditetapkan Tim Penguiji Sidang
Proposal dan diterbitkan Surat Keputusannya.

Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003, tentang Sistem Pendidikan

Nasional;
2. Undang-undang Nomor |2 Tahun 2012, tentang Pendidikan Tinggi;

3. Permendikbud No.3 Tahun 2020 Tentang Standar Nasional
Perguruan Tinggi;
4. Statuta Universitas Sahid Jakarta;

5. Surat  Keputusan Ketua  Umum  Y§] Nomor .
025/Ketum/YSJ/Kpts/V/2024, tentang Pengangkatan Direktur
Sekolah Pascasarjana Usahid Jakarta Masa Jabatan 2024 — 2028.

Mengingat

MEMUTUSKAN

Menetapkan :

Pertama : Menetapkan pelaksanaan Ujian Sidang Proposal mahasiswa Program Studi
Doktor limu Komunikasi Sekolah Pascasarjana Universitas Sahid Jakarta di

bawah ini :
Nama/NPM : RICO /2022630015

Judul Disertasi : Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karakter
Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi

Hari/Tanggal :Jum’at, 6 September 2024
Jam : 13.30 - Selesai

Sahid Sudirman Residence Lt. 5 JI. Jenderal Sudirman No. 86, Jakarta Pusat 10220
Telp. : (021) 2902 2721, 2902 2724 Fax. : (021) 2902 2744 Email : akademikpascasahid@yahoo.co.id Website : http://pascausahid.ac.id




Kedua  : Menetapkan Tim Penguji Ujian Sidang Proposal sebagaimana tersebut
pada butir pertama di atas adalah dengan susunan sebagai berikut :

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D.

Ketua Sidang/Promotor

l.

2. Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. Penguji/Co-Promotor

3. Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. Penguji

4. Dr. Titi Widaningsih, M.Si. Penguji

5.  Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.|.Kom. Penguii

6. Dr. Hayu Lusianawati, M.Si. Sekretaris Sidang
Ketiga : Tim Penguiji bertugas melaksanakan Ujian Sidang Proposal sesuai dengan

kaidah dan etika keilmuan berdasarkan bidangnya.

Keempat : Segala sesuatu menyangkut hak dan kewajiban yang timbul berkaitan
Keputusan ini akan diatur dan ditetapkan kemudian sebagaimana
ketentuan yang berlaku di SPs Universitas Sahid Jakarta;

Kelima : Apabila di kemudian hari terdapat kekeliruan dalam keputusan ini, maka
akan diperbaiki sebagaimana mestinya.

Ditetapkan di: ] AKARTA
Pada tanggal : 3 September 2024
Sekolah Pascasarjana Usahid Jakarta
Direktur =

~Reikman DP Arim

g, SEJ, Ak., SH., M.Bus., Ph.D.(}

Tembusan Yth:

|. Ka. Prodi. DIK;
2. Pertinggal

Sahid Sudirman Residence Lt. 5 J1. Jenderal Sudirman No. 86, Jakarta Pusat 10220
Telp. : (021) 2902 2721, 2902 2724 Fax. : (021) 2902 2744 Email : akademikpascasahid@yahoo.co.id Website : http://pascausahid.ac.id




Sekolah Pascasarjana Form : DIK-009-00
Universitas Sahid Jakarta

BERITA ACARA SIDANG PROPOSAL

Penandatangan di bawah ini menyatakan bahwa:

Ujian :  Sidang Proposal

Program Pendidikan: Strata Tiga (S-3)

Program Studi :  Doktor llmu Komunikasi

Hari/tanggal : Jum’at/6 September 2024

Woaktu : 13.30-selesai

Pelaksanaan :  Secara Online

Peserta Sidang :

Nama : RICO

NIM : 2022630015

Judul Proposal : Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karakter Komunikasi

Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi

Nilai Sidang

No. | Jabatan Nama Nilai Tanda Tangan
Ketua
| | Sidang/ Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D. 82
Promotor
Penguiji/Co- . . .
2 Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. 8l
Promotor &
' l
3 Penguiji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. 84 M
4 | Penguiji Dr. Titi Widaningsih, M.Si. 79 W{/ﬁg/
5 | Penguiji Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M..Kom. 80 ! .ff-;-‘?//i////ﬂ.f// 4
Jumlah Nilai | Jumlah Nilai 406
Rata-rata Rata-rata 81,2
Sekretaris Dr. Hayu Lusianawati, M.Si. :'v" \_J
Hasil Ujian :
[ 1 Lulus, dengan nilai : (dalam angka) ; (dalam huruf)
[ ] Tidak Lulus/Mengulang
Mengetahui Jakarta, 6 September 2024
Ka. Prodi DIK Ketua Sidan

Dr. Ridzki Rinanto Sigit, M.M. Prof. Andi Faisal kti, M.A., Ph.D.




Sekolah Pascasarjana Form : DIK-009-00
Universitas Sahid Jakarta

DAFTAR HADIR SIDANG PROPOSAL

Nama : RICO
NIM : 2022630015
Program Studi :  Doktor llmu Komunikasi
SK. Dir. SPs-Usahid : | 111/USJ-17/N-50/2024
Hari/Tanggal : Jum’at, 6 September 2024
I. Mahasiswa
Nama NIM Tanda Tangan
\f\'
RICO 2022630015 «
\
2. Tim Penguiji
No. Jabatan Nama Tanda Tangan
Ketua
I Sidang/ Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D.
Promotor
Penguiji/Co- . . .
2 Promotor Dr. Frengki Napitupulu, M.Si. %
3 | Penguji Prof. Dr. Muhammad Khairil, M.Si. \M
/ 2
4 | Penguiji Dr. Titi Widaningsih, M.Si. W/
5 | Penguji Dr. Dudi Iskandar, S.Ag., M.l.Kom. ////////
6 | Sekretaris Dr. Hayu Lusianawati, M.Si. gl‘v%j f\w)L\

Jakarta, 6 September 2024
Ketua Sidang

Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D.




KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG SEBAGAI WUJUD
KARAKTER KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK
DI ERA MODERNISASI

PROPOSAL DISERTASI

Disertasi ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh
gelar Doktor pada Program Doktor Ilmu Komunikasi

Disusun Oleh:
RICO
2022630015

PROGRAM STUDI DOKTOR ILMU KOMUNIKASI
SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA
2024



il

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA
PROGRAM DOKTOR ILMU KOMUNIKASI

PERNYATAAN ORISINALITAS
Dengan ini, saya menyatakan bahwa disertasi ini adalah sepenuhnya hasil karya saya
sendiri yang telah mengikuti ketentuan-ketentuan dalam penulisan karya ilmiah.
Apabila di kemudian hari ditemukan hal-hal yang dapat dikategorikan sebagai
tindakan plagiarisme, saya siap menerima sanksi sesuai dengan ketentuan yang

berlaku.

Jakarta, 21 Agustus 2024

RICO
NIM. 2022560015



il

LEMBAR PERSETUJUAN PROPOSAL DISERTASI

Judul Disertasi : Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud
Karakter Komunikasi Budaya Suku Dayak

di Era Modernisasi

Nama : Rico

NPM : 2022630015

Program Studi : Doktor Ilmu Komunikasi
Konsentrasi : Komunikasi Media

SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA

1. Promotor : ( )
Prof. Andi Faisal Bakti, M.A., Ph.D

2. Co Promotor: ( )
Dr. Frengki Napitupulu, M.Si

Ketua Program Studi DIK Sahid

Jakarta, 2024 Direktur SPs Sahid Jakarta

Dr. Ridzki Rinanto Sigit, MM Reikman DP. Aritonang, SE., Ak., SH., M.Bus., Ph.D



v

KATA PENGANTAR

Puji dan syukur saya panjatkan kepada Allah SWT atas rahmat dan karunia-
Nya, sehingga tugas proposal disertasi penelitian komunikasi kualitatif ini dapat
diselesaikan dengan baik. Proposal Disertasi ini berjudul “Kearifan Lokal Huma
Betang sebagai Wujud Karakter Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era
Modernisasi”. Ucapan terima kasih kepada Promotor Bapak Prof. Andi Faisal Bakti,
MA., Ph.D, Co Promotor Bapak. Dr. Frengki Napitupulu, M.Si, orang tua dan saudara-
saudara tersayang, terutama Ibu tercinta yang tidak pernah lelah memberikan
semangat perjuangan dalam menempuh pendidikan, istri dan anak-anak tercinta, serta
seluruh Dosen dan teman-teman mahasiswa Doktor Ilmu Komunikasi angkatan 30
yang telah memberikan dukungan, masukan, dan motivasi sehingga proposal disertasi
ini dapat terselesaikan.

Saya menyadari bahwa proposal disertasi ini masih memiliki kekurangan,
meskipun telah diusahakan dengan sebaik mungkin. Hal ini semata-mata disebabkan
oleh keterbatasan kemampuan dan kekhilafan dari saya. Namun, saya berharap
masukan dari semua pihak yang terlibat dapat membantu saya menyempurnakan
proposal ini sehingga dapat melangkah ke tahap berikutnya dan menghasilkan disertasi
yang baik, serta mencapai gelar Doktor Ilmu Komunikasi dari Universitas Sahid

Jakarta.

Jakarta, 21 Agustus
v

20226348015



SEKOLAH PASCASARJANA
UNIVERSITAS SAHID JAKARTA
PROGRAM DOKTOR ILMU KOMUNIKASI

RICO, NIM 2022630015

KEARIFAN LOKAL HUMA BETANG SEBAGAI WUJUD KARAKTER
KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK DI ERA MODERNISASI

ABSTRAK

Penelitian ini mengidentifikasi masalah utama berupa penurunan pemahaman dan
praktik Huma Betang di kalangan generasi muda Dayak, yang secara signifikan
mengancam kelestarian komunikasi budaya mereka di tengah arus modernisasi yang
semakin kuat. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis bagaimana simbol-
simbol dan struktur Huma Betang dapat dipertahankan dan dilestarikan secara efektif
untuk menjaga identitas budaya suku Dayak serta untuk meningkatkan solidaritas
sosial di antara anggota komunitasnya. Pernyataan penelitian ini menyatakan bahwa
pelestarian simbol-simbol dan struktur Huma Betang merupakan elemen kunci dalam
upaya menjaga komunikasi budaya Dayak yang khas, terutama di tengah perubahan
sosial dan budaya yang cepat terjadi di era modern ini. Teori semiotik Ferdinand de
Saussure dan analisis semiotika Charles Sanders Peirce serta denotasi dan konotasi
Roland Barthes diterapkan untuk memahami makna mendalam yang terkandung
dalam penanda dan petanda, serta dalam ikon, indeks, dan simbol yang terdapat dalam
elemen arsitektural dan ornamen Huma Betang. Metodologi yang diterapkan adalah
paradigma interpretif dengan pendekatan interdisipliner, yang mencakup perspektif
ilmu komunikasi, sosiologi, dan antropologi etnografi, bertujuan untuk mengungkap
makna budaya dan interaksi sosial yang secara kolektif membentuk realitas
masyarakat Dayak. Analisis data menunjukkan bahwa integrasi simbol-simbol Huma
Betang dalam pendidikan dan pemahaman budaya sangat penting untuk memastikan
keberlangsungan pengetahuan dan identitas budaya suku Dayak. Kesimpulannya,
penelitian ini menekankan pentingnya pengembangan strategi konservasi simbolik dan
pendidikan budaya yang berkelanjutan guna menjaga karakter komunikasi suku Dayak
serta memperkuat identitas budaya mereka di tengah tantangan modernisasi yang terus
berkembang.

Kata Kunci: Simbol, Struktur, Huma Betang, Suku Dayak, Komunikasi Budaya,
Modernisasi



Vi

GRADUATE SCHOOL
SAHID UNIVERSITY JAKARTA
DOCTORAL PROGRAM IN COMMUNICATION SCIENCE

RICO, NIM 2022630015

Huma Betang Local Wisdom as a Character Form of Dayak Cultural
Communication in the Modernization Era

ABSTRACT

This study identifies the main problem of declining understanding and practice of
Huma Betang among the younger generation of Dayaks, which significantly threatens
the sustainability of their cultural communication amidst the increasingly strong
current of modernization. The purpose of this study is to analyze how the symbols and
structures of Huma Betang can be maintained and preserved effectively to maintain
the cultural identity of the Dayak tribe and to increase social solidarity among
members of its community. This research statement states that the preservation of the
symbols and structures of Huma Betang is a key element in efforts to maintain the
distinctive Dayak cultural communication, especially amidst the rapid social and
cultural changes that occur in this modern era. Ferdinand de Saussure's semiotic
theory and Charles Sanders Peirce's semiotic analysis as well as Roland Barthes'
denotation and connotation are applied to understand the deep meaning contained in
the signifier and signified, as well as in the icons, indexes, and symbols contained in
the architectural elements and ornaments of Huma Betang. The methodology applied
is an interpretive paradigm with an interdisciplinary approach, which includes the
perspectives of communication science, sociology, and ethnographic anthropology,
aiming to reveal the cultural meaning and social interaction that collectively shape the
reality of Dayak society. Data analysis shows that the integration of Huma Betang
symbols in education and cultural understanding is very important to ensure the
sustainability of Dayak knowledge and cultural identity. In conclusion, this study
emphasizes the importance of developing a strategy for symbolic conservation and
sustainable cultural education in order to maintain the character of Dayak
communication and strengthen their cultural identity amidst the challenges of ever-
growing modernization.

Keywords: Symbols, Structure, Huma Betang, Dayak Tribe, Cultural Communication,
Modernization



vii

DAFTAR ISI
LEMBAR JUDUL. ..o 1
PERNYATAAN ORIGINALITAS ......oooiiiiii e il
LEMBAR PERSETUJUAN ..ot il
KATA PENGANTAR ... v
ABSTRAK ... v
ABSTRACT ... vi
DAFTARISI ..o s vii
DAFTAR TABEL ......ooooiiiii s X
DAFTAR GAMBAR ... X
BAB I PENDAHULUAN .......oooiiiiii e 1
1.1 Latar Belakang Masalah ............ccccccvviiiiiiiiiiiniic e 1
1.2 Identifikasi Masalah.............ccccceeviiiiiiie e, 12
1.3 Batasan Masalah ..........cccccceiiiiiiiiiiiiiii e 13
1.4 Rumusan Masalah.............ccccoviiiiiiiii i 16
1.5 Tujuan dan Pernyataan Penelitian...........ccccoocvviviiiiiiineiinnnns 17
1.6 Manfaat Penelitian ............ccccovvviiiiii i 18
1.6.1 Manfaat TeOTELIS......c.ueivivieiiiieiiii i 19
1.6.2 Manfaat Praktis .........ccccocveiiieeiiiieeiiie e cee e e 20
1.7 Sistematika Penulisan ..........ccccvviiiiiiiiiiiiniiie i 21
BAB II KAJIAN PUSTAKA ... 23
2.1 Landasan Teoretis ................ccocvveiiiiiie i 23
2.1.1 Memahami Kajian Pustaka Penelitian Terdahulu........... 23
2.1.2  Strukturalisme dalam Karangka Berpikir Ferdinand
dE SAUSUITE.....eveiiiie ittt e st 31
2.1.2.1 Biografi Singkat Ferdinand de Saussure.................. 31
2.1.2.2 Strukturalisme sebagai Teori .........ceevvivviiiciiinenn. 33
2.1.2.3 Dasar-Dasar Strukturalisme............ccccocvveriieeninnnnne 36
2.1.2.4 Teori Tanda: Petanda dan Penanda .............c..cccueeen. 38
2.1.2.5 Kritik bagi Strukturalisme ...........cccooeviiiiiiniiiinns 40
2.1.2.6 Strukturalisme dalam ArsiteKtur...........ccocovevieennnnns 43
2.1.3 Charles Sanders Peirce dan Kontribusinya pada
Teors Tanda........cccveeiiiiiiiie e 48
2.1.3.1 Teori Tanda Peirce: Representamen, Objek,
Interpretant.........ccccocviiiiiini 48
2.1.3.2 Kategori Tanda menurut Peirce: Ikon, Indeks,
dan SImMbOol ... 51
2.1.3.3 Perbandingan dengan Teori Saussure ..................... 53
2.1.3.4 Relevansi Teori Peirce dalam Studi Komunikasi
Budaya ..o 55
2.1.4 Roland Barthes dan Teori Denotasi dan Konotasi ............ 57
2.1.4.1 Latar Belakang dan Konteks Teori Barthes.............. 57
2.1.4.2 Denotasi dan Konotasi dalam Konteks Budaya.......59

2.1.4.3 Penerapan Teori Denotasi dan Konotasi dalam
Analisis Budaya..........ccoooiiiiiiiii 62



2.1.4.4 Kontribusi Barthes dalam Studi Semiotika dan

2.2 Bingkai Konseptual

2.2.1 Komunikasi Budaya.........cccococvviiiiiiiiiniieiiie e 67
2.2.1.1 Peran Simbolisme dalam Komunikasi Budaya........ 67
2.2.1.2 Pengertian Simbol dan Simbolisme dalam

Konteks Budaya.........cccooviiiiiiiiiiicicc 69
2.2.1.3 Peran Simbolisme dalam Mempertahankan Identitas

Budaya ... 71
2.2.1.4 Simbolisme dalam Ritual dan Praktik Budaya........ 73
2.2.1.5 Simbolisme dalam Konteks Globalisasi.................. 75

2.2.2 Masyarakat Budaya dan Kearifan Lokal.................ccoc..e. 80

2.2.3 Posisi Huma Betang pada Masyarakat Budaya Dayak .....83
2.2.3.1 Analisis Struktur Arsitektur pada Huma Betang .....85
2.2.3.2 Pendekatan Strukturalisme dalam Menganalisis

Huma Betang ..........cccccvviiiiiiiii e 87
2.2.3.3 Simbolisme dalam Ornamen dan Ukiran................. 89

2.2.3.4 Keterkaitan antara Struktur dan Identitas Budaya...91
2.2.3.5 Struktur Huma Betang dalam Konteks Era

MOAEINISAST...ecuveeieieiie et 93
2.3 Kerangka Pemikiran Penelitian......................c.ccccoon, 96

BAB III METODOLOGI PENELITIAN .......cccooiiiiiiiiiiieee 104
3.1 Paradigma Penelitian ............cccoiiiiiiniiiiiciieeee e 104
3.2 Pendekatan Penelitian ...........cccooviiviiiiiiiiiicc 106
3.3 Metode Penelitian: ..........ccccvioiiiiiniiincec e 109
3.3.1 Analisis Semiotika Charles Sanders Peirce ............... 109

3.3.2  Etnografi Antropologi .......ccoevivviiienciiieiceiec e 111

3.4 Subjek dan Objek.........cceoiiiiiiiiiiiiii 114
3.4.1 Sejarah Suku DayakK........ccccooviiiiiiic 114

3.4.2 Deskripsi Suku Dayak dan Keyakinannya................. 116

3.4.3 Kelompok Suku Dayak ..........cccooviniiiiiiiicin 119

3.4.4 Sejarah Huma Betang Suku Dayak.............ccccevnnne 121

3.4.5 Kelembagaan Suku Dayak...........ccccoovriiiiinicnnnnn 124

3.4.6 Karakter Komunikasi Suku Dayak ...........c.cceeinnnne 127

3.4.7 Kehidupan Suku Dayak di Era Modernisasi.............. 130

3.5 Sumber dan Jenis Data...........ccceoiiviiiiiiiiiiic 131
3.6 Metode Analisis Data.........cccocoveriiiiiniini e 136
3.7 Verifikasi dan Keabsahan Data.............cccoociiiiiiiinciiinn, 139
DAFTAR PUSTAKA ..ot 142

LAMPIRAN ..ot s 148

viii



DAFTAR TABEL

Halaman
Tabel 1. Struktur Bangunan Huma Betang ............ccccooveiiiiiiiiiinicinenns 5
Tabel 2. Simbol atau Artefak Huma Betang...........c.ccooveviiiiiiiniciicns 5
Tabel 3. Data Awal Huma Betang ...........ccccccevviiiiiiiiiiiiciiee s 7
Tabel 4. Penelitian Terdahulu ..........ccccoiiiiiiiiiii e 25

Tabel 5. Sumber Data Primer (Informan Penelitian) ...........cccocceviennninnnne 135

X



Gambar 1.
Gambar 2.
Gambar 3.
Gambar 4.
Gambar 5.
Gambar 6.
Gambar 7.
Gambar 8.
Gambar 9.

DAFTAR GAMBAR

Halaman
Huma Betang..........cccoviiii s 2
Ukiran dan Simbol pada Huma Betang..............cccoovevinviinnnnne 3
Penggalian Data Awal ...........cccooviiiiiiiiiiic 4
Kerangka Konsep Penelitian.. ........ccccoocvviiiiiiiiniin e 95
Kerangka Kerja Penelitian.. .........ccccooeiiiiiiiiiiicee 96
Kerangka Pemikiran Penelitian............cccccovviiiiiiciiiniicnn 98
Pendekatan Penelitian ...........coccoovveiiiiiicninicsccc e 108
Dayak Nagju Tahun 18000an............ccovvverirvenieniiic e 121
Kelembagaan Suku Dayak ..........ccccoooiiiininiinienc e 127

Gambar 10. Komponen Analisis Data..........ccocveiiiniicniiniic e 138



BAB 1
PENDAHULUAN
1.1 Latar Belakang Masalah

Indonesia, sebagai negara yang kaya akan keberagaman budaya, memiliki
berbagai kearifan lokal yang telah terbentuk dan teruji oleh waktu. Salah satu suku
yang memiliki kearifan lokal yang kuat adalah suku Dayak, terutama melalui
konsep Huma Betang. Huma Betang, rumah tradisional suku Dayak di Kalimantan,
bukan hanya sekadar tempat tinggal, tetapi juga merupakan simbol utama yang
mencerminkan kehidupan sosial, budaya, dan spiritual masyarakat Dayak. Rumah
ini mengandung nilai-nilai yang menjadi pilar utama dalam menjaga kesatuan dan
kelangsungan budaya Dayak di tengah arus modernisasi yang semakin kuat.

Di era globalisasi dan modernisasi saat ini, kearifan lokal seperti Huma
Betang menghadapi tantangan serius. Penetrasi budaya asing melalui teknologi dan
media global telah mempercepat perubahan nilai-nilai sosial di kalangan generasi
muda, mengakibatkan erosi terhadap pemahaman dan apresiasi mereka terhadap
kearifan lokal. Smith dan Riley (P. Smith & Riley, 2008) dalam karya mereka
Cultural Theory: An Introduction menekankan bahwa modernisasi seringkali
membawa homogenisasi budaya, di mana budaya lokal mulai terkikis oleh dominasi
budaya global yang dianggap lebih modern dan superior. Kondisi ini menimbulkan
krisis identitas, khususnya di kalangan generasi muda Dayak, yang semakin terpisah
dari akar budaya mereka.

Dalam konteks Huma Betang, krisis ini tampak dalam semakin kaburnya
pemahaman generasi muda terhadap simbolisme dan makna spiritual yang

terkandung dalam setiap elemen arsitektur rumah tradisional ini. Stuart Hall (Hall,



1997) dalam Representation: Cultural Representations and Signifying Practices
menegaskan pentingnya pemahaman simbolisme dalam mempertahankan identitas
budaya, di mana simbol tidak hanya sebagai bentuk ekspresi seni tetapi juga sebagai
medium komunikasi yang menghubungkan generasi sekarang dengan warisan
leluhur mereka. Tanpa pemahaman yang mendalam tentang simbol-simbol ini, nilai-
nilai yang ada dalam Huma Betang dapat terancam hilang, yang pada akhirnya dapat
mengakibatkan pengikisan identitas budaya yang kaya dan menggantikannya

dengan pengaruh budaya global yang mendominasi.

Gambar 1. Huma Betang

Ferdinand de Saussure, seorang pionir dalam studi linguistik dan penggagas
teori strukturalisme, memperkenalkan konsep bahwa bahasa adalah sebuah sistem
tanda yang terdiri dari hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified).
Strukturalisme, yang menjadi dasar dari konsep ini, menekankan bahwa makna
dibangun melalui struktur dan hubungan antara elemen-elemen dalam suatu sistem.
Culler (Culler, 2005) dalam The Pursuit of Signs menegaskan bahwa pendekatan
strukturalisme ini memberikan kerangka untuk menganalisis bagaimana elemen-
elemen budaya diatur dalam pola-pola yang membentuk makna kolektif dalam

masyarakat.



Ketika teori ini diterapkan dalam analisis arsitektur Huma Betang, kita dapat
melihat bagaimana setiap elemen, seperti ornamen dan ukiran, diatur dalam struktur
tertentu yang menyampaikan nilai-nilai budaya Dayak. Analisis semiotika Charles
Sanders Peirce melengkapi pendekatan strukturalisme ini dengan konsep triadik
yang mencakup interpretant sebagai komponen penting dalam memahami
bagaimana makna-makna ini diterima dan diinterpretasikan oleh masyarakat.
Cobley (Cobley, 2010) dalam The Routledge Companion to Semiotics menyatakan
bahwa kombinasi antara pendekatan Saussure dan Peirce memungkinkan analisis
yang lebih mendalam tentang bagaimana tanda-tanda tidak hanya membentuk

komunikasi, tetapi juga membangun dan mempertahankan nilai-nilai budaya.

Gambar 2. Contoh ukiran dan simbol-simbol pada Huma Betang
Selain Saussure dan Peirce, pemikiran Roland Barthes juga memberikan
kontribusi penting dalam memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya,
termasuk arsitektur, berfungsi bukan hanya sebagai alat komunikasi, tetapi juga

sebagai pembentuk ideologi. Barthes, pada karya-karyanya, seperti yang dibahas



oleh Branston dan Stafford (Branston & Stafford, 2010) dalam The Media Student's
Book, mengembangkan konsep bahwa setiap tanda dalam budaya membawa lapisan
makna, atau yang ia sebut sebagai denotasi dan konotasi. Denotasi mengacu pada
makna langsung atau literal dari sebuah tanda, sementara konotasi merujuk pada
makna tambahan atau tersirat yang muncul dari interpretasi budaya. Barthes
(Barthes, 1986) dalam mythologies menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam budaya
sering kali beroperasi pada level konotasi untuk membentuk mitos yang diterima

secara luas tanpa dipertanyakan.

Gambar 3. Penggalian data awal dengan Demang Kepala Adat Yansen I Aden

Dalam wawancara dengan Bapak Yansen I Aden, Demang Kepala Adat Dayak,
beliau menjelaskan bahwa Huma Betang tidak hanya merupakan bangunan fisik,
tetapi juga menyimpan makna yang sangat mendalam dalam setiap simbol,
ornamen, dan arsitekturnya. Namun, beliau menyayangkan bahwa banyak generasi
muda saat ini kurang memahami atau bahkan tidak mengetahui makna dari simbol-
simbol ini, yang menyebabkan budaya Huma Betang perlahan-lahan memudar.

Dengan menggunakan pendekatan semiotika Peirce, kita dapat lebih mendalam
dalam memahami bagaimana setiap elemen dalam Huma Betang berinteraksi untuk

menciptakan makna yang kompleks dan berlapis. Misalnya, ornamen pada Huma



Betang tidak hanya berfungsi sebagai dekorasi, tetapi juga sebagai tanda yang
menghubungkan identitas suku Dayak dengan simbol-simbol spiritual dan sosial
yang telah diwariskan dari generasi ke generasi. Chandler (Chandler, 2022) dalam
Semiotics: The Basics menegaskan bahwa pemahaman mendalam tentang
interpretant memungkinkan analisis tentang bagaimana makna-makna ini diterima,
ditafsirkan, dan bahkan diubah oleh generasi baru.

Tabel. 1 Struktur Bangunan Huma Betang

Orientasi Bangunan -
Arah Hadap -
Tata Letak Bangunan -
Bentuk Bangunan « Alam Atas

» Alam Tengah

« Alam Bawah
Organisasi Ruangan * Profan

* Netral

+ Sakral
Elemen Pembentuk Ruangan * Lantai

« Dinding

+ Tiang

« Atap
Elemen Transisi * Pintu

+ Jendela

» Tangga

Tabel 2. Simbol atau Artefak pada Huma Betang

Batang Garing + Dunia Atas

+ Dunia Tengah

» Dunia Bawah
Dandang Tiang * Awal

* Pra Perkawinan
* Perkawinan

* Negeri Pra Lahir
+ Kelahiran




 Negeri Duniawi
« Kematian

* Ruas Akhir

« Akhir

Rajah Cacak  Kodrat Ilahi

» Masa Silam
« Kodrat Manusia
» Keakanan

Motif  Tingang

» Dandang Tingang
« Jata

« Tandung Muang
» Haramaung

* Hewan

+ Kalalawit
 Karekot Bajei

» Lamantek Positif
+ Lamantek Negatif

Pendekatan semiotik Peirce, jika digunakan bersama dengan strukturalisme
Saussure, memberikan kerangka teoretis yang kuat untuk menganalisis Huma
Betang sebagai teks budaya yang kaya akan makna. Ini juga memperkuat analisis
dalam The Media Student's Book, yang menunjukkan bahwa tanda-tanda dalam
budaya tidak hanya membentuk komunikasi tetapi juga membentuk identitas dan
ideologi yang mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini akan menggabungkan
pendekatan strukturalisme, semiotik Peirce, dan konsep denotasi serta konotasi dari
Barthes untuk memberikan analisis yang lebih komprehensif tentang peran Huma
Betang dalam mempertahankan dan mentransmisikan nilai-nilai budaya Dayak di
era modernisasi.

Modernisasi, meskipun membawa banyak kemajuan teknologi dan ekonomi,
juga membawa dampak negatif bagi keberlanjutan budaya lokal. Robertson

(Robertson, 1992) dalam Globalization: Social Theory and Global Culture




memperingatkan tentang bahaya globalisasi yang dapat menghilangkan identitas

lokal dan meratakan perbedaan budaya. Dalam kasus Huma Betang, modernisasi

tidak hanya mengancam keberadaan fisiknya tetapi juga makna yang terkandung di

dalamnya. Tanpa upaya yang serius untuk melestarikan dan mengajarkan kembali

nilai-nilai ini kepada generasi muda, kita berisiko kehilangan tidak hanya sebuah

bangunan fisik tetapi juga identitas yang mendefinisikan karakter komunikasi suku

Dayak.
Tabel 3. Data Awal Huma Betang
Uraian
No | Nama Informan Jabatan STl el
Huma Alamat
Betang
Kasi
. Kepariwisataan dan 1. Huma Betang
1. ipl\ljl.dErllansyah, Ekonomi Kreatif Manggang
' Dinas Pariwisata Utus Desa Sei
Kabupaten Kapuas Pasah
Kecamatan
Kapuas Hilir
Kasubag Bidang 2. Huma Betang
, | Ivan Yulius, Kebudayaan Dinas Kelurahan
" | S.Pt., ME Kebudayaan 3 Selat  Hilir
Kabupaten Kapuas Kecamatan
Kapuas Selat
3. Huma Betang
Tokoh Masyarakat, Desa  Pasak
. Talawang
Sejarawan, Mantan
. Kecamatan
3. | Inop Kasubag Dinas
Kominfo Kabunat Pasak
ominfo Kabupaten Talawang
Kapuas

Karakter komunikasi budaya suku Dayak yang termanifestasi melalui Huma

Betang mencerminkan nilai-nilai inti yang mendefinisikan identitas kolektif

masyarakat Dayak. Huma Betang bukan hanya struktur fisik, melainkan sebuah




simbol yang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Dayak, di mana nilai-nilai
kebersamaan, solidaritas, dan toleransi menjadi pilar utama dalam membangun
hubungan sosial di komunitas mereka. Huma Betang berfungsi sebagai medium
komunikasi yang memperkuat identitas budaya dan memfasilitasi transfer nilai-nilai
ini antar generasi.

Dalam kajian terkini, Williams dan Handcock (2015) dalam artikel mereka yang
dipublikasikan di Journal of Communication & Cultural Studies menekankan
pentingnya komunikasi budaya dalam menjaga identitas komunitas tradisional di
tengah tekanan globalisasi. Hal ini sejalan dengan pernyataan Andi Faisal Bakti
bahwa komunikasi dan budaya saling bermusuhan dan juga saling melengkapi
(Bakti, 2004). Menurut Jakob lauring dalam buku (Bakti, 2021) Komunikasi budaya
sendiri adalah bentuk komunikasi dalam konteks budaya dan kelompok sosial yang
berbeda, atau cara budaya memengaruhi komunikasi. Mereka menekankan bahwa
simbol-simbol budaya seperti Huma Betang memainkan peran penting dalam
memperkuat ikatan sosial dan memastikan bahwa nilai-nilai tradisional tetap relevan
dalam konteks modern. Huma Betang, sebagai simbol komunikasi budaya, tidak
hanya penting bagi masyarakat Dayak, tetapi juga menjadi contoh bagaimana
sebuah  komunitas dapat memanfaatkan simbol-simbol budaya untuk
mempertahankan identitas di tengah perubahan sosial yang cepat.

Modernisasi sering kali membawa perubahan dalam cara pandang dan perilaku
masyarakat, yang dapat berdampak pada memudarnya nilai-nilai budaya lokal.
Smith dan Watson (Erll et al., 2008) dalam buku mereka Cultural Memory Studies:
An International and Interdisciplinary Handbook menjelaskan bahwa modernisasi

dapat menyebabkan amnesia budaya, di mana masyarakat mulai kehilangan ingatan



kolektif tentang nilai-nilai dan tradisi yang mendefinisikan identitas mereka. Dalam
konteks Huma Betang, amnesia budaya ini terlihat dalam berkurangnya pengetahuan
dan pemahaman generasi muda Dayak tentang makna dan simbolisme yang
terkandung dalam rumah adat mereka.

Kita semua mengetahui bahwa karakter komunikasi dapat dibentuk oleh
sejumlah faktor, termasuk budaya, pendidikan, latar belakang sosial-ekonomi, dan
pengalaman pribadi. Mengembangkan karakter komunikasi yang efektif seringkali
merupakan kunci kebrhasilan dalam berbagai situasi, baik itu dalam konteks pribadi,
sosial masyarakat atau profesional. Sebagai wujud dari karakter komunikasi budaya
suku Dayak, Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat hidup dan tempat
tinggal, juga sebagai ruang di mana nilai-nilai komunal dan solidaritas dipraktekkan
dan dipertahankan. Giddens (Giddens & Sutton, 2021) dalam artikelnya di
International Journal of Cultural Studies menyatakan bahwa ruang-ruang komunal
seperti Huma Betang memainkan peran penting dalam membentuk identitas kolektif
dan memperkuat ikatan sosial dalam komunitas. Melalui praktik sehari-hari di
Huma Betang, masyarakat Dayak dapat mempertahankan nilai-nilai komunal
mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai tersebut ditransfer ke generasi berikutnya.

Namun, modernisasi juga membawa tantangan tersendiri. Turner (Pieterse,
2019) dalam Globalization and Culture: Global Meélange mencatat bahwa
modernisasi sering kali menuntut perubahan dalam struktur sosial dan budaya yang
dapat mengancam keberlangsungan tradisi-tradisi lokal. Dalam konteks Huma
Betang, modernisasi dapat mengubah cara masyarakat Dayak berinteraksi dengan
simbol-simbol budaya mereka, yang dapat mengakibatkan perubahan dalam cara

mereka memahami dan menginterpretasikan nilai-nilai yang terkandung dalam



10

Huma Betang. Oleh karena itu, penting untuk menyoroti bagaimana modernisasi
dapat memengaruhi karakter komunikasi budaya Dayak dan bagaimana komunitas
dapat merespons tantangan ini untuk memastikan kelangsungan nilai-nilai
tradisional mereka.

Dalam konteks pelestarian budaya, regulasi dan kebijakan pemerintah
memainkan peran penting dalam memastikan keberlanjutan nilai-nilai lokal.
Indonesia telah mengakui pentingnya menjaga kearifan lokal melalui berbagai
undang-undang dan peraturan. Undang-Undang Dasar 1945 Pasal 28I ayat (3),
misalnya, menyatakan bahwa identitas budaya dan hak masyarakat tradisional
dihormati selaras dengan perkembangan zaman dan peradaban. Ini menunjukkan
bahwa negara memiliki tanggung jawab untuk memastikan bahwa identitas budaya
seperti yang diwakili oleh Huma Betang tetap dihormati dan dilestarikan.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 2017 tentang pemajuan
kebudayaan menekankan perlunya pelindungan, pengembangan, pemanfaatan, dan
pembinaan kebudayaan untuk meningkatkan ketahanan budaya dan kontribusi
budaya Indonesia di tengah peradaban dunia. Huma Betang, sebagai representasi
kearifan lokal suku Dayak, harus diposisikan dalam kerangka kebijakan ini sebagai
salah satu objek pemajuan kebudayaan yang perlu mendapatkan perhatian khusus
dari pemerintah daerah maupun nasional.

Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang
kelembagaan adat Dayak juga memperkuat komitmen ini dengan menggaris bawahi
pentingnya falsafah hidup budaya Huma Betang atau Belom Bahadat, yang diartikan
sebagai perilaku hidup yang menjunjung tinggi kejujuran, kesetaraan, kebersamaan,

dan toleransi. Regulasi ini menunjukkan bahwa nilai-nilai yang terkandung dalam



11

Huma Betang bukan hanya penting secara budaya, tetapi juga memiliki relevansi
dalam konteks sosial dan hukum sebagai fondasi dari struktur kehidupan masyarakat
Dayak.

Meskipun ada berbagai regulasi yang mendukung pelestarian Huma Betang,
tantangan terbesar adalah bagaimana memastikan bahwa nilai-nilai ini tetap hidup di
tengah perubahan sosial yang dibawa oleh modernisasi. Robertson (Robertson,
1992) dalam bukunya Globalization: Social Theory and Global Culture mencatat
bahwa regulasi saja tidak cukup; perlu ada upaya yang lebih komprehensif yang
melibatkan pendidikan, peningkatan kesadaran, dan integrasi nilai-nilai budaya ke
dalam kehidupan sehari-hari generasi muda.

Dalam konteks Huma Betang, pendidikan dan sosialisasi menjadi kunci untuk
memastikan bahwa nilai-nilai ini dapat diteruskan ke generasi mendatang. Bourdieu
(Bourdieu, 1990) dalam The Logic of Practice menegaskan pentingnya praktek
budaya dalam mempertahankan identitas sosial, di mana nilai-nilai dan norma-
norma budaya tidak hanya diajarkan tetapi juga dipraktikkan dalam kehidupan
sehari-hari. Oleh karena itu, upaya pelestarian Huma Betang harus melibatkan tidak
hanya pelindungan fisik terhadap bangunan dan struktur, tetapi juga revitalisasi
nilai-nilai yang diwakili oleh Huma Betang dalam bentuk praktek sosial dan budaya
yang nyata.

Melalui pendidikan budaya yang terstruktur dan intervensi strategis, generasi
muda Dayak harus kembali mengenal, memahami, dan menghayati makna serta
fungsi simbol-simbol dalam Huma Betang. Ini bisa dilakukan dengan

mengintegrasikan pelajaran tentang Huma Betang dalam kurikulum pendidikan



12

formal dan informal, serta melalui kegiatan komunitas yang melibatkan mereka

secara aktif.

Untuk memperkuat solidaritas sosial, perlu diupayakan revitalisasi praktik
budaya yang terkait dengan Huma Betang. Kegiatan-kegiatan yang mempererat
ikatan sosial di antara anggota komunitas harus didorong, dengan fokus pada
penguatan kembali nilai-nilai kebersamaan dan gotong royong yang terkandung
dalam struktur dan simbol Huma Betang.

Upaya pelestarian harus mencakup strategi konservasi simbolik yang
berkelanjutan serta pendidikan budaya yang mendalam. Hal ini akan memastikan
bahwa identitas budaya Dayak yang unik tetap hidup dan berkembang di tengah
tantangan modernisasi, sekaligus mendorong penghargaan dan pemahaman yang
lebih luas terhadap warisan budaya ini, baik di kalangan masyarakat Dayak sendiri
maupun di luar komunitas mereka.

1.2 Identifikasi Masalah

1. Modernisasi menyebabkan perubahan gaya hidup dan kebutuhan fungsional,
yang berkontribusi pada modifikasi struktur arsitektur Huma Betang, sehingga
memengaruhi kemampuannya untuk tetap berperan sebagai pusat kehidupan
sosial dan budaya masyarakat Dayak.

2. Kurangnya perhatian dan pemeliharaan dari generasi muda menyebabkan
beberapa Huma Betang mengalami penurunan kondisi, yang berpotensi
mengurangi keberlangsungan fisik dan simbolis Huma Betang sebagai warisan
budaya Dayak.

3. Urbanisasi dan perkembangan perkotaan di Kalimantan menciptakan tantangan

bagi struktur tradisional Huma Betang, yang harus beradaptasi dengan



13

lingkungan yang berubah tanpa kehilangan esensinya sebagai simbol kehidupan
komunal Dayak.

Generasi muda Dayak semakin kehilangan pemahaman terhadap makna simbolis
dari ornamen dan ukiran di Huma Betang, yang berdampak pada upaya
pelestarian nilai-nilai budaya Dayak.

Fungsi ornamen di Huma Betang mengalami pergeseran dari elemen yang kaya
makna spiritual dan budaya menjadi lebih dekoratif, yang dapat mengurangi
kedalaman nilai-nilai budaya yang telah lama dijaga oleh masyarakat Dayak.
Dampak budaya asing melalui media dan teknologi modern mulai tercermin
dalam perubahan desain ornamen di Huma Betang, yang berisiko mengurangi
keaslian dan identitas asli ornamen-ornamen tersebut.

Filosofi hidup masyarakat Dayak yang diwakili oleh Huma Betang semakin
jarang diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari generasi muda, yang
dapat melemahkan identitas budaya dan nilai-nilai tradisional Dayak.
Modernisasi mendorong terjadinya perubahan dalam pemaknaan Huma Betang,
yang menimbulkan tantangan dalam menjaga keseimbangan antara adaptasi bagi

kehidupan kontemporer dan pelestarian esensi tradisional Huma Betang.

1.3 Batasan Masalah

1.

Ruang Lingkup Geografis: Penelitian ini dibatasi pada kajian tentang Huma
Betang sebagai representasi budaya suku Dayak di Kalimantan Tengah.
Penelitian ini tidak akan mencakup Huma Betang yang berada di luar
Kalimantan Tengah, atau struktur bangunan lain yang memiliki fungsi serupa

tetapi berbeda dalam konteks budaya dan geografis.



14

2. Aspek Teoretis:

- Strukturalisme menurut Ferdinand de Saussure akan digunakan sebagai
Grand Theory. Teori ini akan menjadi landasan utama dalam memahami
bagaimana struktur arsitektur Huma Betang berfungsi dalam membentuk dan
mempertahankan karakter komunikasi budaya suku Dayak. Strukturalisme
memberikan kerangka untuk menganalisis elemen-elemen arsitektur sebagai
tanda-tanda yang berhubungan dalam sebuah sistem, yang secara kolektif
membentuk makna budaya.

- Semiotika Charles Sanders Peirce akan digunakan sebagai metode analisis.
Pendekatan semiotik ini memungkinkan analisis mendalam tentang
bagaimana simbol-simbol, ornamen, dan artefak dalam Huma Betang
diinterpretasikan dan dipahami oleh masyarakat Dayak. Fokus utama akan
diberikan pada komponen interpretant dalam konsep triadik Peirce, yang
membantu menjelaskan bagaimana makna terbentuk dan dipertahankan
dalam konteks budaya.

- Denotasi dan Konotasi menurut Roland Barthes akan digunakan secara
terbatas dan sewaktu dibutuhkan. Teori ini akan diterapkan untuk
memberikan lapisan tambahan dalam analisis, khususnya ketika diperlukan
untuk memahami bagaimana simbol-simbol tertentu dalam Huma Betang
mungkin memiliki makna yang lebih dalam atau berlapis (konotatif) di luar
makna literalnya (denotatif). Penggunaan teori Barthes ini akan bersifat
komplementer dan hanya digunakan ketika analisis membutuhkan perspektif
yang lebih luas tentang bagaimana simbol-simbol budaya dapat membentuk

atau memperkuat ideologi yang ada.



15

. Ruang Lingkup Subjek Penelitian: Penelitian ini berfokus pada komunitas
Dayak, khususnya mereka yang terlibat langsung dalam pelestarian dan
pemeliharaan Huma Betang, termasuk para tetua adat, pemimpin komunitas, dan
generasi muda yang tinggal atau berhubungan dengan Huma Betang. Penelitian
ini tidak mencakup komunitas Dayak yang tidak memiliki keterlibatan langsung
dengan Huma Betang.

. Waktu Penelitian: Penelitian ini dibatasi pada kajian kondisi Huma Betang dan
nilai-nilai budaya Dayak di era modernisasi, khususnya dalam kurun waktu 10
tahun terakhir (2014-2024). Penelitian ini tidak akan mencakup perubahan yang
terjadi  sebelum periode tersebut, kecuali dalam konteks sejarah untuk
memberikan latar belakang yang diperlukan.

. Keterbatasan Data: Penelitian ini akan mengandalkan data primer yang
diperoleh melalui wawancara dengan informan kunci dan observasi lapangan,
serta data sekunder yang diperoleh dari literatur yang relevan. Keterbatasan data
akan mencakup kemungkinan adanya kesenjangan informasi atau
ketidaksesuaian interpretasi dari sumber-sumber yang digunakan.

. Pendekatan Penelitian: Penelitian ini akan menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi kasus. Fokus utama adalah pada eksplorasi mendalam
terhadap makna, simbolisme, dan peran Huma Betang dalam mempertahankan
identitas budaya Dayak. Penelitian ini tidak akan menggunakan pendekatan
kuantitatif atau metode statistik dalam analisis data.

. Aspek Komparatif: Penelitian ini tidak akan membandingkan Huma Betang

dengan struktur bangunan adat lainnya di luar komunitas Dayak. Fokusnya



16

adalah pada Huma Betang sebagai entitas tunggal yang dianalisis secara
mendalam dalam konteks budaya Dayak.

8. Lingkup Interdisipliner: Walaupun penelitian ini menyentuh aspek-aspek
arsitektur, seni, dan budaya, fokus utamanya adalah pada aspek komunikasi
budaya. Pendekatan interdisipliner lainnya akan digunakan secara terbatas dan

hanya dalam konteks yang mendukung analisis utama.

1.4 Rumusan Masalah
Dari rumusan pokok tersebut di atas muncul sejumlah pertanyaan penelitian
(reseaech questions) yang akan menjadi fokus peneliti, di antaranya:
1.4.1 Mayor
Bagaimana Kearifan Lokal Huma Betang sebagai Wujud Karateker
Komunikasi Budaya Suku Dayak di Era Modernisasi?
1.4.2 Minor

1. Seperti apa struktur arsitektur Huma Betang berfungsi dalam membahasakan
karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi menurut
strukturalisme Ferdinand de Saussure?

2. Sejauh mana makna simbol-simbol Huma Betang dalam mewujudkan karakter
komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi dipahami berdasarkan
analisis semiotik Charles Sanders Peirce?

3. Mengapa interpretasi denotasi dan konotasi simbol-simbol, artefak, ukiran, dan
relif pada Huma Betang penting dalam memahami karakter komunikasi suku

Dayak di era modernisasi?



17

1.5 Tujuan & Pernyataan Penelitian
1.5.1 Tujuan Penelitian

1. Menganalisis fungsi struktur arsitektur Huma Betang dalam membentuk
karakter pesan komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi menurut
strukturalisme Ferdinand de Saussure.

2. Menggali pemahaman tentang makna simbol-simbol Huma Betang dalam
mewujudkan karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi
berdasarkan analisis semiotika Charles Sanders Peirce.

3. Mengembangkan interpretasi denotasi dan konotasi tentang pentingnya
simbol-simbol, artefak, ukiran, dan relief pada Huma Betang dalam

memahami karakter komunikasi budaya suku Dayak di era modernisasi.

1.5.2 Pernyataan Penelitian
Utama:
Dalam arus modernisasi yang semakin menggerus nilai-nilai tradisional,
kearifan lokal Huma Betang sebagai manifestasi karakter komunikasi suku
Dayak berada di persimpangan kritis. Tantangan terbesar adalah
mempertahankan relevansi dan pemaknaan simboliknya yang terancam oleh
globalisasi dan pengaruh budaya luar, sehingga menuntut strategi pelestarian
yang tidak hanya adaptif tetapi juga transformatif, agar nilai-nilai budaya ini
tidak hanya bertahan tetapi juga berkembang dalam konteks yang berubah.
Pendukung:
1. Dokumen sejarah dan analisis strukturalisme mengungkapkan bahwa

struktur dan simbolisme Huma Betang bukan hanya sebagai alat



18

komunikasi, tetapi juga sebagai fondasi identitas budaya suku Dayak
yang mengikat komunitas dan menjaga harmoni sosial. Dalam konteks
modernisasi, fungsi ini terancam mengalami dekonstruksi tanpa upaya
yang serius dalam mengintegrasikan simbol-simbol tradisional dengan
nilai-nilai kontemporer yang berkembang. (Sumber: Buku Lembaga
Kedamangan dan Hukum Adat Dayak Ngaju).

Observasi lapangan menunjukkan adanya fragmentasi pemaknaan di
kalangan generasi muda Dayak Ngaju terhadap simbol-simbol Huma
Betang. Proses semiosis yang terjadi tidak hanya menunjukkan
perubahan pemahaman tetapi juga mengindikasikan potensi hilangnya
nilai-nilai esensial dalam struktur komunikasi budaya, yang dipengaruhi
oleh interaksi dengan budaya modern dan teknologi digital. (Sumber:
Observasi Penelitian Lapangan).

Wawancara dengan tokoh-tokoh suku Dayak Ngaju mengungkapkan
bahwa meskipun terjadi pergeseran makna akibat modernisasi, terdapat
ketahanan budaya yang kuat melalui upaya reinterpretasi simbol-simbol
Huma Betang. Ini mencerminkan strategi resistensi budaya yang tidak
hanya mempertahankan nilai-nilai tradisional, tetapi juga menciptakan
ruang baru bagi pemaknaan simbolik yang relevan dengan perubahan
zaman. (Sumber: Wawancara Penelitian).

Observasi di Huma Betang di Sei Pasah, Kecamatan Kapuas Hilir,
menunjukkan bahwa struktur fisik Huma Betang tetap menjadi jangkar
penting dalam menjaga solidaritas sosial suku Dayak Ngaju, yang

beradaptasi dengan dinamika modernisasi. Struktur ini bukan hanya



19

simbol fisik tetapi juga representasi kolektif identitas budaya yang harus
dijaga melalui pembaruan kontekstual agar tetap relevan di era

globalisasi. (Sumber: Observasi Penelitian).

5. Diskusi kelompok fokus dengan anggota suku Dayak Ngaju

mengungkapkan bahwa strategi-strategi budaya yang diterapkan tidak
hanya bertujuan melestarikan simbol-simbol dan artefak Huma Betang,
tetapi juga menegaskan kembali identitas budaya melalui interpretasi
yang kontekstual dan transformatif, yang memungkinkan nilai-nilai
tradisional bertahan dan berkembang dalam lanskap budaya yang terus

berubah. (Sumber: Diskusi Kelompok Fokus Penelitian).

1.6 Manfaat Penelitian

1.6.1 Manfaat Teoretis

1.

Penelitian ini akan memperkaya literatur dan pengetahuan tentang semiotika
dan strukturalisme, khususnya dalam konteks komunikasi budaya suku
Dayak melalui analisis struktur arsitektur dan simbolisme Huma Betang.

Hasil penelitian ini memberikan kontribusi yang signifikan dalam
pengembangan konsep semiotika, terutama melalui penerapan konsep triadik
Charles Sanders Peirce sebagai metode analisis utama untuk memahami
makna simbol-simbol Huma Betang dalam masyarakat Dayak. Selain itu,
konsep denotasi dan konotasi dari Roland Barthes diterapkan untuk
mengungkap bagaimana simbol-simbol tersebut tidak hanya memiliki makna
literal (denotatif), tetapi juga makna tambahan yang lebih dalam dan berlapis

(konotatif), sesuai dengan ideologi dan nilai-nilai budaya yang berlaku.



20

Penggunaan teori Barthes ini melengkapi pendekatan Peirce dengan
memberikan lapisan analisis tambahan, sehingga dapat menunjukkan
bagaimana makna terbentuk, diterima, dan diinterpretasikan dalam konteks
budaya yang kaya akan simbolisme.

Penelitian ini diharapkan menjadi referensi penting bagi studi-studi
selanjutnya yang ingin mengkaji lebih dalam tentang komunikasi budaya
dalam masyarakat adat, khususnya suku Dayak Ngaju, dengan pendekatan
multi-teoretis yang mencakup semiotika Peirce, strukturalisme Saussure, dan

teori Barthes.

1.6.2 Manfaat Praktis

1.

Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai bahan pertimbangan bagi
masyarakat Dayak dalam melestarikan dan mengaplikasikan nilai-nilai
Huma Betang dalam kehidupan sehari-hari, khususnya dalam konteks
komunikasi budaya.

Penelitian ini juga dapat memberikan rekomendasi kepada pemerintah dan
lembaga kebudayaan untuk lebih memahami dan menghargai keunikan
komunikasi budaya suku Dayak melalui Huma Betang, serta membantu
dalam merumuskan kebijakan yang mendukung pelestarian budaya lokal.
Hasil penelitian ini dapat dijadikan landasan untuk pengembangan
kurikulum pendidikan yang berfokus pada pemahaman dan apresiasi
terhadap kekayaan budaya lokal, seperti Huma Betang, sehingga dapat

diperkenalkan kepada generasi muda melalui pendidikan formal.



21

1.7 Sistematika Penulisan

Disertasi ini secara sistematis terdiri dari lima bab, dengan rincian sebagai
berikut: Disertasi dimulai dengan BAB 1 yang berisi pendahuluan, di mana
diuraikan latar belakang masalah yang difokuskan pada deskripsi dan argumentasi
masalah dalam konteks das sein dan das sollen dari fenomena yang diteliti, untuk
menilai kelayakan argumentasi, urgensi, serta relevansi penelitian. Selain itu, bab ini
juga mencakup identifikasi masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, serta
signifikansi penelitian baik pada tataran teoretis maupun praktis, termasuk penelitian
terkait dan sistematika penulisan.

BAB II membahas kerangka dan paradigma teoretis secara mendalam,
termasuk kajian pustaka yang bertujuan untuk membandingkan penelitian ini
dengan penelitian sebelumnya. Bab ini juga menguraikan perspektif penelitian, yang
menunjukkan sudut pandang peneliti terhadap masalah atau fenomena yang diteliti.
Selain itu, bab ini menjelaskan teori-teori yang digunakan, termasuk sejarah teori
dan para tokoh yang mengembangkannya, serta menjelaskan keterkaitan antara teori
dan fenomena atau masalah penelitian.

Sebagai bagian dari karya ilmiah, metodologi penelitian dibahas dalam BAB
II1, yang menjelaskan sifat penelitian yang sesuai dengan paradigma dan teori yang
digunakan. Bab ini juga mencakup metode yang dipakai, prosedur penelitian yang
dilakukan oleh peneliti, serta teknik analisis yang digunakan untuk mengolah data
empiris yang diperoleh dari lapangan.

BAB IV berisi hasil penelitian yang dikumpulkan dari lapangan serta analisis
terhadap fenomena tersebut. Hasil penelitian ini mencakup konsep-konsep yang

relevan dengan penelitian, gambaran umum objek penelitian, temuan dan analisis



22

data, serta kritik, kendala, dan rekomendasi yang dihasilkan. Bab IV akan dibahas
setelah peneliti menyelesaikan tahapan seminar proposal disertasi dan melakukan
studi lapangan.

BAB V berfungsi sebagai penutup, memuat kesimpulan dari penelitian.
Kesimpulan ini merangkum secara garis besar seluruh penelitian yang telah
dilakukan. Melalui bab ini, peneliti menarik kesimpulan berdasarkan hasil yang
dipaparkan di BAB 1V, dengan tujuan untuk menjawab poin-poin dari pertanyaan
penelitian dan tujuan penelitian yang telah diuraikan di BAB 1. Bab ini akan dibahas

setelah peneliti menyelesaikan tahapan seminar sidang data disertasi.



23

BAB 11
KAJIAN PUSTAKA

2.1 Landasan Teoretis
2.1.1 Memahami Kajian Pustaka Penelitian Terdahulu

Untuk memperkuat landasan teoretis dan metodologis, penelitian ini dimulai
dengan kajian pustaka dalam beberapa penelitian terdahulu yang memiliki relevansi
dengan topik Huma Betang sebagai simbol budaya dan alat komunikasi dalam
masyarakat Dayak di Kalimantan Tengah. Kajian ini tidak hanya mencakup
penelitian yang berkaitan langsung dengan budaya Dayak, tetapi juga melibatkan
penelitian dari berbagai konteks budaya lainnya yang memberikan wawasan
tentang peran arsitektur tradisional dalam mempertahankan identitas budaya di
tengah modernisasi.

Penelusuran literatur dilakukan dengan mencakup jurnal-jurnal nasional dan
internasional yang memiliki reputasi baik dan memberikan kontribusi signifikan
dalam bidang studi budaya dan komunikasi. Penelitian terdahulu ini secara
sistematis diklasifikasikan berdasarkan tujuan penelitian, metode yang digunakan,
serta hasil yang diperoleh. Dengan cara ini, pembahasan ini memungkinkan peneliti
untuk mengidentifikasi kesenjangan dalam penelitian sebelumnya dan merumuskan
kontribusi baru yang dapat diberikan oleh penelitian ini.

Sebagai contoh, penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Wardani et al.
(Wardani et al., 2020) mengenai keberlanjutan kearifan budaya di rumah Betang
Dayak Ngaju telah memberikan wawasan berharga tentang bagaimana arsitektur
tradisional dapat memainkan peran penting dalam menjaga identitas budaya.
Namun, penelitian ini tidak menyoroti secara mendalam bagaimana simbolisme

dalam arsitektur tersebut berfungsi sebagai alat komunikasi budaya. Penelitian ini



24

berupaya untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan menekankan pada analisis
simbolisme dalam Huma Betang dan perannya dalam komunikasi budaya Dayak di
era modernisasi.

Selain itu, penelitian oleh Smith et al. (2018) yang mengkaji peran arsitektur
vernakular dalam mempertahankan identitas budaya di tengah arus globalisasi juga
memberikan pandangan yang relevan. Meskipun penelitian ini menunjukkan
pentingnya arsitektur vernakular sebagai penghubung antara masa lalu dan masa
kini, penelitian tersebut kurang membahas bagaimana elemen-elemen simbolik
dalam arsitektur digunakan sebagai sarana komunikasi untuk mempertahankan
identitas budaya. Dalam konteks ini, penelitian yang diusulkan berfokus pada peran
Huma Betang sebagai simbol budaya dan media komunikasi yang kritis dalam
masyarakat Dayak, memberikan kontribusi baru dalam pemahaman mengenai
hubungan antara arsitektur tradisional dan identitas budaya.

Selanjutnya, tabel berikut menyajikan rangkuman dari beberapa penelitian
terdahulu yang dipilih berdasarkan relevansinya dengan fokus penelitian ini. Tabel
ini mencakup penelitian yang dilakukan baik di konteks nasional maupun
internasional, dengan tujuan untuk memberikan pandangan komprehensif mengenai
bagaimana arsitektur vernakular seperti Huma Betang dapat berfungsi sebagai

medium komunikasi dan simbol identitas budaya.



Tabel 4. Penelitian Terdahulu

25

No Peneliti Judul Tujuan Penelitian Toeri dan Metode | Hasil Penelitian Kritik Perbedaan dengan
Penelitian Penelitian ini
1 | Dakir (Dakir, Pengelolaan Budaya Menganalisis proses Teori Konsensus dan | Model Menghasilkan Penelitian ini lebih
2017) Inklusif Berbasis Nilai | pengelolaan nilai Inklusi Sosial pengelolaan kajian fokus pada aspek
Belom Bahadat pada budaya belom bahadat konsensus mendalam simbolisme dalam
Huma Betang dan dalam menciptakan Paradigma: budaya belom tentang Huma Betang
Transformasi Sosial budaya kehidupan Interpretif, bahadat transformasi sebagai medium
Masyarakat Dayak inklusif dan Pendekatan: membawa sosial, namun komunikasi dan
Kalimantan Tengah transformasi sosial Kualitatif, Subjek & | perubahan nilai, | tidak menyoroti | identitas budaya
pada masyarakat Objek: Masyarakat cara pandang, secara spesifik Dayak, yang tidak
Dayak di Huma Dayak dan Huma dan sikap aspek dibahas dalam
Betang. Betang, Sumber & inklusif serta simbolisme penelitian
Jenis Data: memperkuat dalam konteks sebelumnya.
Observasi, integrasi sosial | budaya.
wawancara, dan antar individu
dokumen, Analisis dan kelompok.
Data: Analisis teks
2. | Anggraini Internalisasi Nilai-nilai | Menggali nilai-nilai Teori Pendidikan Nilai-nilai Meskipun Penelitian ini akan
(Anggraini, Pendidikan Karakter kearifan lokal dan Karakter. seperti Huma berhasil mendalami
2016) pada Masyarakat Adat | metode internalisasi Betang, mengidentifikasi | bagaimana nilai-nilai
Dayak Ngaju nilai-nilai tersebut Paradigma: Habaring nilai-nilai tersebut
pada masyarakat adat | Konstruktivis, Hurung, dan tradisional, diterjemahkan dalam
Dayak Ngaju. Pendekatan: Hatamuei lingu | penelitian ini simbolisme Huma
Etnografis, Subjek & | nalatai kurang Betang dan perannya
Objek: Masyarakat hapangkaja mendalami dalam komunikasi
Adat Dayak Ngaju, karende bagaimana nilai- | budaya.

Sumber & Jenis

malempang

nilai tersebut




26

Data: Wawancara masih dipegang | berfungsi dalam
mendalam, observasi | teguh oleh konteks
partisipatif, Analisis | penduduk desa | komunikasi dan
Data: Analisis Pemantang. modernisasi.
tematik
Apandie & Ar Huma Betang: Mengeksplorasi nilai Teori Identitas Huma Betang Fokus utama Penelitian ini akan
(Apandie & Ar, | Identitas Moral filosofis pada Huma Budaya mencerminkan | penelitian ini lebih fokus pada
2019) Kultural Suku Dayak | Betang dan langkah identitas moral | adalah pada analisis struktural
Ngaju Kalimantan revitalisasi Paradigma: Positivis, | kultural, aspek moral dan simbolik Huma
Tengah kebudayaan guna Pendekatan: termasuk kultural, namun | Betang dalam
memperkuat identitas | Kualitatif-Etnografi, | kebersamaan, kurang membentuk dan
moral kultural. Subjek & Objek: toleransi, dan menekankan mempertahankan
Komunitas Dayak demokrasi pada analisis karakter komunikasi
Ngaju, Sumber & dalam struktural dan budaya Dayak di era
Jenis Data: Studi kehidupan suku | simbolik dalam | modernisasi.
lapangan dan Dayak. konteks
dokumen sejarah, arsitektur dan
Analisis Data: komunikasi.
Analisis naratif
Simatupang & Filosofi Huma Betang | Menggali nilai-nilai Teori Pluralisme Falsafah Huma | Penelitian ini Penelitian ini akan
Beka dan Keberagaman sebagai falsafah dalam | Budaya Betang terkait berfokus pada lebih menekankan
(Simatupang & | Masyarakat Dayak Huma Betang dan erat dengan nilai-nilai sosial | pada bagaimana
Beka, 2022) keberagaman Paradigma: nilai-nilai dan falsafah, nilai-nilai falsafah
masyarakat Dayak. Interpretif, kebersamaan, namun tidak tersebut diwujudkan
Pendekatan: gotong royong, | membahas melalui arsitektur

Kualitatif, Subjek &
Objek: Masyarakat
Dayak, Sumber &
Jenis Data:

dan toleransi,
serta memiliki
relevansi dalam
kehidupan

bagaimana nilai-
nilai tersebut
diartikulasikan
melalui struktur

dan simbolisme

dalam Huma Betang
dan perannya dalam
komunikasi budaya.




27

Wawancara masyarakat arsitektur dan
mendalam, Analisis Dayak. simbolisme.
Data: Analisis isi
Ahmadi et al. Analisis Falsafah Menganalisis falsafah | Teori Resolusi Falsafah Huma | Fokus utama Penelitian ini akan
(Ahmadi et al., | Huma Betang Sebagai | Huma Betang sebagai | Konflik Betang dapat pada aspek lebih mendalami
2022) Sarana Rekonstruksi sarana rekonstruksi digunakan rekonstruksi bagaimana falsafah
Perdamaian Pasca perdamaian pasca Paradigma: sebagai perdamaian, Huma Betang
Konflik Suku Dayak- | konflik antara suku Konstruktivis, pedoman hidup | namun tidak diartikan dalam
Madura di Kalimantan | Dayak dan Madura di | Pendekatan: dan sebagai membahas komunikasi budaya
Tengah Kalimantan Tengah. Kualitatif, Subjek & | sarana aspek dan identitas Dayak
Objek: Masyarakat rekonstruksi komunikasi serta bagaimana ia
Dayak dan Madura di | perdamaian budaya yang dipertahankan di era
Kalimantan Tengah, | serta terjadi melalui modernisasi.
Sumber & Jenis pembangunan Huma Betang.
Data: Wawancara perdamaian
mendalam dan studi | yang
literatur, Analisis berkelanjutan.
Data: Analisis naratif
Chan (Chan, Temple-Building and | Menganalisis Teori Warisan Pembangunan Meskipun Penelitian ini akan
2005) Heritage in China pandangan penduduk | Budaya kuil sebagai mengidentifikasi | lebih menekankan
mengenai keberadaan tempat ibadah, fungsi kuil pada bagaimana
kuil di daratan Cina Paradigma: Positivis, | menarik sebagai simbol | arsitektur dan
dan pengaruhnya Pendekatan: wisatawan, dan | identitas, simbolisme Huma
terhadap identitas Deskriptif, Subjek & | memperkuat penelitian ini Betang berfungsi
Tionghoa. Objek: Kuil-kuil di identitas tidak membahas | sebagai medium
Cina, Sumber & Jenis | Tionghoa aspek komunikasi budaya
Data: Studi lapangan | melalui komunikasi yang membentuk
dan dokumentasi, simbolisme yang terjadi identitas dan
Analisis Data: yang diterapkan | melalui mempertahankan




28

Analisis deskriptif dalam arsitektur. | simbolisme nilai-nilai budaya
tersebut. Dayak di era
modernisasi.
Ghate et al. Cultural norms, Mengetahui respon Teori Normatif Norma bersama | Fokus utama Penelitian ini akan
(Ghate et al., cooperation, and komunitas adat Budaya. dalam penelitian ini mendalami
2013) communication: taking | terhadap norma komunitas adat | adalah pada bagaimana
experiments to the bersama yang sangat Paradigma: Positivis, | sangat kuat, norma bersama | simbolisme dalam
field in indigenous kuat sehingga Pendekatan: sehingga dan Huma Betang
communities komunikasi tidak Eksperimen komunikasi pengambilan berfungsi sebagai
diperlukan dalam lapangan, Subjek & cenderung keputusan, bagian dari norma
pengambilan Objek: Komunitas menyeragamkan | namun kurang budaya yang
keputusan kooperatif. | adat di berbagai hasil kelompok. | menekankan membentuk identitas
negara, Sumber & pada peran dan nilai-nilai dalam
Jenis Data: Data simbolisme masyarakat Dayak,
eksperimen lapangan, budaya dalam serta bagaimana ia
Analisis Data: komunikasi. berperan dalam
Analisis statistik komunikasi budaya
di era modernisasi.
Khan et al. Communication and Mengeksplorasi Teori Pengaruh Media massa Fokus penelitian | Penelitian ini akan
(Khan et al., Culture: Reflections berbagai aspek efek Media dapat mengubah | ini adalah pada | menekankan pada
2012) on the Perspectives of | media pada budaya. atau efek media bagaimana
Influence Paradigma: menciptakan massa pada simbolisme Huma
Konstruktivis, sosial dan budaya, tanpa Betang dalam
Pendekatan: budaya baru, menyoroti arsitektur berperan
Deskriptif, Subjek & | yang dapat bagaimana dalam
Objek: Media massa | mengurangi simbolisme mempertahankan
dan masyarakat, eksistensi arsitektur nilai-nilai budaya
Sumber & Jenis budaya lokal. berfungsi dalam | Dayak di tengah

Data: Observasi dan

mempertahanka

pengaruh media




29

wawancara, Analisis
Data: Analisis isi

n budaya lokal.

massa dan
modernisasi.

9 | Wardani et al. Sustainability of Mengetahui ciri-ciri Teori Kearifan Lokal | Rumah Betang | Penelitian ini Penelitian ini akan
(Wardani et al., | Betang House’s kearifan budaya di dan Teori Adaptasi menampilkan berfokus pada mendalami
2020) Cultural Wisdom in rumah Betang Dayak | Budaya. kombinasi aspek fisik dan | bagaimana
Central Kalimantan Ngaju serta tradisi kearifan budaya, | simbolisme dalam
pengaruhnya terhadap | Paradigma: vernakular kuno | namun kurang arsitektur Huma
praktek konstruksi Konstruktivis, dan tradisi menekankan Betang tidak hanya
modern. Pendekatan: arsitektur asing | pada peran berfungsi sebagai
Kualitatif dengan yang simbolisme struktur fisik, tetapi
pendekatan budaya, menggambarkan | dalam juga sebagai medium
Subjek & Objek: kesatuan komunikasi komunikasi budaya
Rumah Betang struktural antara | budaya. yang
Dayak Ngaju, rumah dan mentransmisikan
Sumber & Jenis lingkungannya. nilai-nilai tradisional
Data: Observasi dan Dayak di tengah
wawancara modernisasi.
mendalam, Analisis
Data: Analisis
deskriptif
10 | Smith et al. Cultural Identity and Menganalisis peran Teori Identitas Arsitektur Penelitian ini Penelitian ini akan
the Role of Vernacular | arsitektur vernakular Budaya dan Teori vernakular, menekankan lebih fokus pada
Architecture in the dalam Vernakular seperti rumah pentingnya analisis bagaimana
Modern World mempertahankan Arsitektur. tradisional, arsitektur simbolisme dalam
identitas budaya di memiliki peran | vernakular arsitektur Huma
tengah arus Paradigma: penting dalam dalam Betang digunakan
globalisasi. Interpretif, mempertahanka | mempertahanka | untuk
Pendekatan: n identitas n identitas mempertahankan

Kualitatif dengan

budaya dan

budaya, namun

nilai-nilai dan




30

pendekatan etnografi,
Subjek & Objek:
Rumah-rumah
tradisional di
berbagai komunitas,
Sumber & Jenis
Data: Observasi
lapangan dan
wawancara, Analisis
Data: Analisis
etnografis

menyediakan
koneksi antara
masa lalu dan
masa kini dalam
masyarakat yang
terus berubah.

kurang
membahas
bagaimana
simbolisme di
dalam arsitektur
tersebut
digunakan
sebagai alat
komunikasi
budaya.

identitas budaya
Dayak di tengah
modernisasi, serta
bagaimana ia
berfungsi sebagai
alat komunikasi
budaya yang vital.




31

2.1.2 Strukturalisme dalam Kerangka Berpikir Ferdinand de Sausurre
Strukturalisme adalah sebuah pendekatan teoretis yang berakar pada karya

Ferdinand de Saussure, seorang ahli linguistik Swiss yang sering dianggap sebagai
bapak linguistik modern. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami
struktur di balik sistem bahasa dan budaya, serta cara elemen-elemen dalam sistem
tersebut saling berhubungan untuk membentuk makna. Saussure memperkenalkan
konsep-konsep fundamental seperti signifier (penanda) dan signified (petanda),
yang bersama-sama membentuk tanda dalam proses komunikasi (Branston &
Stafford, 2010). Pemikiran Saussure telah memberikan pengaruh besar pada
berbagai disiplin ilmu, termasuk studi budaya, sastra, antropologi, dan komunikasi,
dengan memberikan kerangka berpikir yang memungkinkan analisis mendalam
terhadap struktur yang mendasari fenomena budaya dan bahasa (Chandler, 2022).
Dalam konteks disertasi ini, pemikiran strukturalisme Saussure akan digunakan
untuk memahami dan menganalisis bagaimana struktur komunikasi budaya,
khususnya dalam masyarakat Dayak, dapat dijelaskan melalui prinsip-prinsip dasar
strukturalisme. Bagian berikutnya akan membahas lebih lanjut biografi singkat
Saussure, dasar-dasar strukturalisme, penerapannya dalam studi komunikasi
budaya, serta relevansi dan kritik terhadap pendekatan ini.
2.1.2.1 Biografi Singkat Ferdinand de Saussure

Ferdinand de Saussure lahir pada 26 November 1857 di Jenewa, Swiss, dan
dianggap sebagai salah satu tokoh paling berpengaruh dalam sejarah linguistik dan
semiotika modern. Sebagai seorang ahli linguistik, Saussure dikenal karena
pandangannya yang revolusioner tentang bahasa dan tanda, yang membentuk dasar

dari teori strukturalisme. Saussure memulai studinya di bidang ilmu alam di



32

Universitas Jenewa sebelum beralih ke linguistik, di mana ia mengembangkan
minat yang mendalam dalam bahasa-bahasa Indo-Eropa (Chandler, 2022).

Setelah menyelesaikan studinya di Universitas Leipzig dan Universitas
Berlin, Saussure menerbitkan karya pertamanya yang berjudul Mémoire sur le
systeme primitif des voyelles dans les langues indo-européennes pada usia 21 tahun,
yang langsung mengukuhkan reputasinya sebagai seorang linguis berbakat.
Meskipun karyanya yang paling terkenal, Cours de linguistique générale (Course
in General Linguistics), baru diterbitkan setelah kematiannya pada tahun 1916 oleh
para muridnya dari catatan kuliah yang mereka kumpulkan, buku ini telah menjadi
salah satu teks dasar dalam studi linguistik dan semiotika (Branston & Stafford,
2010).

Saussure memperkenalkan konsep-konsep penting seperti langue (sistem
bahasa) dan parole (ucapan), serta perbedaan antara signifier (penanda) dan
signified (petanda). Konsep-konsep ini tidak hanya mengubah cara pandang
terhadap bahasa sebagai sistem tanda tetapi juga menjadi landasan bagi berbagai
bidang studi lain, termasuk antropologi, sastra, dan studi budaya. Menurut Hall
(Hall, 1997), pendekatan strukturalisme Saussure mengajarkan bahwa makna
dihasilkan melalui hubungan antar elemen dalam suatu sistem, dan bukan dari
elemen itu sendiri secara terpisah.

Selama hidupnya, Saussure juga mengajar di Universitas Jenewa, di mana ia
mengembangkan banyak ide yang kelak menjadi fondasi dari teori linguistik
modern. Salah satu kontribusi terbesar Saussure adalah gagasannya bahwa bahasa
adalah sistem tanda yang arbitrer, di mana hubungan antara penanda dan petanda

ditentukan oleh konvensi sosial, bukan oleh hubungan alami. Pemikiran ini telah



33

memberikan dampak yang luas tidak hanya dalam linguistik tetapi juga dalam
berbagai disiplin ilmu yang mengkaji fenomena komunikasi dan budaya (Chandler,
2022).

Saussure meninggal pada 22 Februari 1913, namun warisan intelektualnya
terus hidup dan berkembang. Konsep-konsep yang ia perkenalkan telah menjadi
dasar bagi banyak teori dan pendekatan dalam studi humaniora dan ilmu sosial,
termasuk dalam analisis strukturalis dan post-strukturalis. (Branston & Stafford,
2010) mencatat bahwa tanpa kontribusi Saussure, banyak pendekatan analitis dalam
studi media dan budaya yang ada saat ini mungkin tidak akan berkembang seperti
yang kita kenal.

Dalam konteks disertasi ini, pemahaman tentang biografi dan kontribusi
Saussure adalah penting untuk membangun landasan Teoretis yang kuat dalam
menganalisis struktur komunikasi budaya, khususnya dalam masyarakat Dayak.
Dengan memahami prinsip-prinsip dasar yang dikembangkan oleh Saussure, kita
dapat lebih efektif dalam menerapkan pendekatan strukturalisme untuk
menganalisis fenomena budaya yang kompleks.
2.1.2.2 Strukturalisme Sebagai Teori

Strukturalisme adalah sebuah pendekatan Teoretis yang muncul dari karya
Ferdinand de Saussure dan berkembang menjadi salah satu paradigma dominan
dalam ilmu humaniora dan sosial pada abad ke-20. Strukturalisme menekankan
bahwa fenomena budaya, termasuk bahasa, dapat dipahami sebagai sistem tanda
yang terdiri dari hubungan antara elemen-elemen dalam suatu struktur. Pendekatan
ini berfokus pada bagaimana makna diciptakan dan disusun melalui aturan-aturan

yang mengatur hubungan antar elemen tersebut (Chandler, 2022).



34

Menurut Saussure, bahasa adalah sistem tanda yang arbitrer, di mana
hubungan antara signifier (penanda) dan signified (petanda) ditentukan oleh
konvensi sosial daripada oleh hubungan alami. Saussure berpendapat bahwa untuk
memahami makna dari sebuah tanda, kita harus melihat bagaimana tanda tersebut
berfungsi dalam sistem keseluruhan yang membentuk bahasa(Hall, 1997). Ini
berarti bahwa makna tidak berasal dari tanda itu sendiri, tetapi dari hubungan antara
tanda-tanda dalam sistem bahasa. Pendekatan ini memberikan cara baru untuk
memahami bahasa sebagai suatu sistem yang otonom, terpisah dari referensi
eksternal, dan bergantung pada hubungan internal antara elemen-elemen yang ada
di dalamnya.

Strukturalisme sebagai teori telah diterapkan dalam berbagai disiplin ilmu,
termasuk antropologi, sastra, dan studi budaya. Misalnya, dalam antropologi,
Claude Lévi-Strauss menggunakan pendekatan strukturalisme untuk menganalisis
mitos dan struktur sosial dalam masyarakat tradisional. Ia berpendapat bahwa
struktur-struktur ini mencerminkan pola pikir universal yang ada di balik semua
budaya manusia, menunjukkan bahwa makna budaya dapat dipahami melalui
analisis hubungan antar elemen budaya yang berbeda (Lévi-Strauss, 2008).

Dalam studi sastra, strukturalisme telah digunakan untuk menganalisis teks-
teks sastra dengan menekankan pentingnya struktur naratif dan hubungan antar
elemen dalam teks tersebut. Roland Barthes, salah satu tokoh penting dalam
perkembangan strukturalisme, mengembangkan konsep tekstualitas yang
menekankan bahwa makna dalam teks sastra bukan hanya hasil dari niat pengarang
tetapi juga dari hubungan antara berbagai elemen dalam teks itu sendiri (Barthes,

2007). Barthes juga memperluas aplikasi strukturalisme dalam studi semiotika, di



35

mana ia menganalisis bagaimana makna diciptakan melalui kode-kode budaya yang
terstruktur.

Strukturalisme juga memberikan kontribusi penting dalam studi budaya, di
mana pendekatan ini digunakan untuk menganalisis bagaimana makna budaya
diciptakan dan dipertahankan melalui praktik-praktik sosial dan simbolik.
(Branston & Stafford, 2010) mencatat bahwa strukturalisme memungkinkan kita
untuk melihat budaya sebagai sistem tanda yang kompleks, di mana makna
diciptakan melalui hubungan antar elemen budaya, seperti simbol, ritual, dan
narasi.

Namun, strukturalisme juga menghadapi kritik, terutama dari perspektif post-
strukturalis, yang menantang gagasan bahwa struktur dapat sepenuhnya
menentukan makna. Post-strukturalis seperti Jacques Derrida berargumen bahwa
makna selalu bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga tidak bisa
sepenuhnya diikat oleh struktur yang tetap. Kritik ini membuka jalan bagi
perkembangan teori-teori baru yang menekankan fluiditas dan ketidakstabilan
makna, tetapi warisan strukturalisme tetap penting sebagai landasan dalam
memahami bagaimana makna dibentuk dalam budaya (Derrida, 1978).

Strukturalisme akan digunakan sebagai kerangka teori untuk menganalisis
bagaimana struktur komunikasi budaya, khususnya dalam masyarakat Dayak, dapat
dijelaskan melalui hubungan antara berbagai elemen budaya. Dengan memahami
bagaimana makna diciptakan dan dipertahankan dalam sistem budaya yang
terstruktur, kita dapat mengungkap cara-cara di mana identitas budaya

dipertahankan dan dinegosiasikan di tengah perubahan sosial dan globalisasi.



36

2.1.2.3 Dasar-Dasar Strukturalisme

Dasar-dasar strukturalisme berakar pada pemahaman bahwa setiap
fenomena budaya, termasuk bahasa, adat, dan arsitektur, dapat dianalisis sebagai
bagian dari suatu sistem yang lebih besar. Pendekatan ini menekankan bahwa
makna tidak dapat dipahami secara terpisah dari hubungan antara elemen-elemen
dalam sistem tersebut. Ferdinand de Saussure, melalui karya-karyanya,
memperkenalkan gagasan bahwa bahasa harus dipahami sebagai sistem tanda
yang saling terkait, di mana makna setiap tanda ditentukan oleh posisinya dalam
sistem tersebut (Chandler, 2022).

Salah satu prinsip utama strukturalisme adalah konsep signifier (penanda)
dan signified (petanda), yang bersama-sama membentuk tanda. Saussure
berpendapat bahwa hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer, artinya
tidak ada hubungan alamiah antara keduanya. Hubungan ini ditentukan oleh
konvensi sosial dan hanya dapat dimengerti dalam konteks sistem bahasa secara
keseluruhan (Hall, 1997). Misalnya, dalam konteks budaya Dayak, simbol-simbol
yang ditemukan dalam Huma Betang seperti ukiran dan tata letak arsitektur
memiliki makna tertentu yang hanya dapat dipahami dalam konteks keseluruhan
budaya dan sistem kepercayaan masyarakat Dayak.

Prinsip penting lainnya dalam strukturalisme adalah gagasan bahwa setiap
elemen dalam suatu sistem budaya hanya memiliki makna relatif terhadap elemen
lain dalam sistem tersebut. Saussure menyebut konsep ini sebagai difference atau
perbedaan. Dengan kata lain, makna tidak berasal dari elemen itu sendiri,

melainkan dari perbedaan antara elemen-elemen dalam sistem. Misalnya, dalam



37

bahasa, makna kata rumah tidak dapat dipahami tanpa membedakannya dari kata-
kata lain seperti gedung atau pondok. (Branston & Stafford, 2010).

Dalam aplikasinya pada studi budaya, strukturalisme memungkinkan
analisis mendalam terhadap struktur yang mendasari fenomena budaya. Claude
Lévi-Strauss, seorang antropolog terkemuka yang menerapkan pendekatan
strukturalisme dalam studinya tentang mitos dan adat istiadat, berpendapat bahwa
semua masyarakat manusia memiliki struktur dasar yang sama, yang tercermin
dalam pola pikir dan praktik budaya mereka (Lévi-Strauss, 2008). Ini
menunjukkan bahwa struktur-struktur yang mendasari budaya dapat diidentifikasi
dan dianalisis untuk memahami makna dan fungsi dari berbagai elemen budaya.

Dalam konteks arsitektur dan simbolisme Huma Betang, pendekatan
strukturalisme memungkinkan kita untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen
fisik dan simbolik dari bangunan ini berinteraksi untuk menciptakan dan
mempertahankan identitas budaya Dayak. Misalnya, struktur tata ruang Huma
Betang yang terbuka mencerminkan prinsip gotong royong dan kesetaraan yang
dianut oleh masyarakat Dayak.

Dasar-dasar strukturalisme juga menekankan pentingnya sistem dan aturan
dalam pembentukan makna. Saussure berargumen bahwa bahasa (dan, dengan
perluasan, budaya) adalah sebuah sistem di mana setiap elemen diatur oleh aturan-
aturan tertentu yang menentukan bagaimana makna dapat dihasilkan dan
dipahami. Dalam konteks budaya Dayak, aturan-aturan ini dapat dilihat dalam
cara simbolisme Huma Betang diinterpretasikan dan digunakan dalam kehidupan

sehari-hari, termasuk dalam upacara adat dan praktik sosial (Smith, 2019).



38

Dengan memahami dasar-dasar strukturalisme, kita dapat lebih efektif
dalam menganalisis bagaimana struktur budaya, seperti yang terlihat dalam Huma
Betang, berperan dalam mempertahankan dan menegosiasikan identitas budaya di
tengah perubahan sosial. Pendekatan ini memberikan kerangka kerja yang kuat
untuk mengeksplorasi hubungan antara elemen-elemen budaya dan makna yang
mereka hasilkan, serta bagaimana makna tersebut dipertahankan dalam konteks
globalisasi dan modernisasi.
2.1.2.4 Teori Tanda: Penanda dan Petanda

Ferdinand de Saussure memperkenalkan teori tanda sebagai inti dari
pendekatan strukturalisme dalam linguistik dan semiotika. Teori ini
mendefinisikan tanda sebagai unit dasar dari makna yang terdiri dari dua
komponen utama: signifier (penanda) dan signified (petanda). Penanda adalah
bentuk fisik atau ekspresi dari tanda, seperti kata, gambar, atau suara, sementara
petanda adalah konsep atau makna yang diwakili oleh penanda tersebut (Chandler,
2022).

Saussure menekankan bahwa hubungan antara penanda dan petanda bersifat
arbitrer, artinya tidak ada hubungan alamiah antara bentuk fisik dari tanda dan
makna yang dikaitkan dengannya. Misalnya, kata rumah (penanda) dalam bahasa
Indonesia tidak memiliki hubungan intrinsik dengan konsep rumah (petanda);
hubungan ini terbentuk melalui konvensi sosial yang disepakati oleh para penutur
bahasa tersebut (Hall, 1997). Ini menunjukkan bahwa makna tanda tidak dapat
dipahami secara terpisah dari konteks sosial dan budaya di mana tanda itu

digunakan.



39

Teori tanda Saussure juga menekankan bahwa makna ditentukan oleh posisi
relatif tanda dalam sistem keseluruhan. Dengan kata lain, tanda mendapatkan
maknanya melalui perbedaan dengan tanda-tanda lain dalam sistem yang sama.
Saussure menggambarkan ini sebagai difference (perbedaan), yang berarti bahwa
makna suatu tanda sebagian besar ditentukan oleh apa yang bukan merupakan
tanda tersebut. Sebagai contoh, dalam konteks budaya Dayak, simbol-simbol yang
digunakan dalam Huma Betang seperti ukiran dan pola dekoratif memiliki makna
yang hanya bisa dipahami dalam konteks keseluruhan budaya dan sistem
kepercayaan Dayak, serta dalam perbedaannya dengan simbol-simbol lain di luar
konteks budaya tersebut (Branston & Stafford, 2010).

Dalam studi budaya dan komunikasi, teori tanda Saussure telah memberikan
landasan untuk memahami bagaimana makna dikonstruksi dan dikomunikasikan
melalui berbagai bentuk simbolik. Dalam konteks arsitektur dan simbolisme
Huma Betang, teori ini memungkinkan analisis tentang bagaimana elemen-elemen
fistkk dan visual dari bangunan ini berfungsi sebagai tanda yang
mengomunikasikan nilai-nilai budaya, identitas kolektif, dan kepercayaan
masyarakat Dayak..

Lebih jauh, teori tanda Saussure juga memberikan wawasan tentang
bagaimana makna dapat berubah seiring waktu dan dalam konteks yang berbeda.
Karena hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer, makna tanda dapat
mengalami pergeseran ketika tanda tersebut digunakan dalam konteks budaya
yang berbeda atau ketika terjadi perubahan dalam konvensi sosial yang mengatur
hubungan antara penanda dan petanda. Dalam konteks globalisasi, misalnya,

simbol-simbol tradisional Dayak yang terkait dengan Huma Betang mungkin



40

mendapatkan makna baru atau mengalami reinterpretasi ketika diperkenalkan ke
dalam konteks global yang lebih luas (Smith, 2019).

Kritik terhadap teori tanda Saussure datang dari berbagai perspektif,
terutama dari teori-teori post-strukturalis yang menantang gagasan tentang
stabilitas makna. Jacques Derrida, misalnya, berpendapat bahwa makna selalu
bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya
diikat oleh struktur yang tetap. Derrida memperkenalkan konsep différance untuk
menjelaskan bagaimana makna terus bergeser dan tidak pernah sepenuhnya hadir
dalam suatu tanda (Derrida, 1978). Meskipun demikian, teori tanda Saussure tetap
menjadi fondasi penting dalam studi semiotika dan terus memengaruhi cara kita
memahami hubungan antara simbol, makna, dan budaya.

Teori tanda Saussure memberikan kerangka kerja yang kuat untuk
menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda
yang mengomunikasikan identitas budaya dan nilai-nilai masyarakat Dayak.
Dengan memahami bagaimana penanda dan petanda bekerja bersama-sama untuk
membentuk makna, kita dapat lebih efektif dalam mengeksplorasi cara-cara di
mana identitas budaya dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin
direinterpretasi dalam konteks perubahan sosial dan globalisasi.
2.1.2.5 Kiritik Bagi Strukturalisme

Meskipun strukturalisme telah memberikan kontribusi signifikan dalam
berbagai disiplin ilmu, terutama dalam linguistik, antropologi, dan studi budaya,
pendekatan ini juga menghadapi berbagai kritik yang mengarah pada munculnya
teori-teori baru seperti post-strukturalisme. Kritik terhadap strukturalisme

umumnya berfokus pada keterbatasannya dalam menjelaskan dinamika sosial,



41

perubahan makna, dan aspek subjektivitas manusia yang tidak sepenuhnya dapat
ditangkap oleh analisis struktural.

Salah satu kritik utama terhadap strukturalisme adalah pandangan bahwa
pendekatan ini terlalu deterministik dan reduksionis. Strukturalisme cenderung
melihat budaya dan bahasa sebagai sistem tertutup yang terdiri dari hubungan-
hubungan tetap antara elemen-elemen yang terstruktur. Menurut kritikus seperti
Jacques Derrida, pandangan ini mengabaikan kenyataan bahwa makna selalu
bersifat sementara, berubah-ubah, dan bergantung pada konteks. Derrida
memperkenalkan konsep différance, yang menunjukkan bahwa makna tidak
pernah sepenuhnya hadir dalam suatu tanda dan selalu tertunda, sehingga tidak
bisa dipaku dalam struktur yang tetap (Derrida, 1978). Kritik ini membuka jalan
bagi post-strukturalisme, yang menekankan fluiditas dan ketidakstabilan makna.

Strukturalisme juga dikritik karena mengabaikan peran agen atau subjek
dalam proses pembentukan makna. Menurut para kritikus, strukturalisme terlalu
fokus pada struktur dan sistem, sehingga mengesampingkan bagaimana individu
atau kelompok sosial secara aktif membentuk dan menginterpretasikan makna.
Kritik ini menyoroti pentingnya mempertimbangkan dinamika kekuasaan, sejarah,
dan konteks sosial dalam analisis budaya.

Kritik lain terhadap strukturalisme berkaitan dengan klaim universalitasnya.
Strukturalisme cenderung menggeneralisasi struktur-struktur tertentu sebagai
universal, tanpa mempertimbangkan keragaman budaya dan variasi kontekstual.
Claude Lévi-Strauss, misalnya, mencoba menemukan struktur universal di balik
mitos-mitos dalam berbagai budaya, tetapi pendekatan ini dikritik karena

mengabaikan keunikan dan kompleksitas budaya-budaya tersebut. Kritikus seperti



42

Edward Said menekankan bahwa pendekatan seperti ini dapat mengarah pada bias
etnosentrisme dan kolonialisme intelektual, di mana struktur-struktur budaya
Barat dipaksakan sebagai standar bagi budaya lain .

Strukturalisme juga dianggap kurang mampu menangani perubahan sosial
dan budaya. Karena pendekatan ini berfokus pada struktur yang dianggap stabil
dan tetap, strukturalisme sering kali kesulitan menjelaskan bagaimana perubahan
terjadi dalam budaya dan bagaimana makna dapat bergeser dari waktu ke waktu.
Post-strukturalis, seperti Roland Barthes, menekankan bahwa makna dalam
budaya tidak pernah tetap dan selalu berada dalam proses menjadi (Barthes,
1977). Ini berarti bahwa budaya dan makna harus dipahami sebagai dinamis dan
terus berubah, bukan sebagai entitas yang statis dan tertutup.

Dalam konteks studi budaya Dayak dan simbolisme Huma Betang, kritik-
kritik terhadap strukturalisme ini relevan karena membantu memperkaya
pemahaman kita tentang bagaimana identitas budaya dibentuk, dipertahankan, dan
diubah. Sementara strukturalisme memberikan kerangka yang berguna untuk
menganalisis struktur-struktur budaya, kritik-kritik ini mengingatkan kita untuk
juga mempertimbangkan dinamika kekuasaan, subjektivitas, dan perubahan sosial
dalam analisis kita. Ini memungkinkan kita untuk memahami bagaimana
simbolisme dalam Huma Betang bukan hanya hasil dari struktur tetap tetapi juga
produk dari proses sosial yang kompleks dan kontekstual (Smith, 2019).

Kritik terhadap strukturalisme juga membuka ruang bagi pendekatan-
pendekatan baru yang lebih inklusif dan dinamis dalam memahami budaya.
Pendekatan-pendekatan ini menekankan pentingnya konteks, sejarah, dan

kekuasaan dalam analisis budaya, serta memberikan perhatian lebih pada cara-



43

cara di mana individu dan kelompok sosial secara aktif membentuk makna dalam

kehidupan sehari-hari. Dalam disertasi ini, kritik-kritik ini akan digunakan untuk

menambah kedalaman analisis strukturalisme dan untuk mengeksplorasi

bagaimana simbolisme dalam Huma Betang terus berkembang dan beradaptasi

dalam konteks globalisasi dan modernisasi.
2.1.2.6 Strukturalisme dalam Arsitektur

Strukturalisme, yang awalnya berkembang sebagai pendekatan dalam

linguistik dan semiotika, telah meluas pengaruhnya ke berbagai disiplin ilmu,
termasuk arsitektur. Dalam konteks arsitektur, strukturalisme menawarkan kerangka
berpikir yang memungkinkan analisis mendalam terhadap bagaimana elemen-
elemen fisik dan simbolik suatu bangunan bekerja sama dalam menciptakan makna
dan fungsi. Pendekatan ini menekankan pentingnya hubungan antara elemen-
elemen tersebut dalam membentuk struktur keseluruhan, di mana setiap bagian
memiliki peran dalam mendukung makna dan fungsi yang lebih luas. Sebagai
sistem tanda yang kompleks, arsitektur dilihat tidak hanya sebagai ekspresi estetika
tetapi juga sebagai representasi dari nilai-nilai budaya dan sosial, di mana bentuk,
ruang, dan materialitas berfungsi sebagai penanda yang berinteraksi dengan petanda
untuk menciptakan makna yang berlapis (Saussure, 1988).

a. Semiologi dalam Arsitektur

Semiologi, atau studi tentang tanda dan makna, telah menjadi alat penting

dalam analisis arsitektur, terutama dalam konteks strukturalisme. Dalam arsitektur,
semiologi diterapkan untuk memahami bagaimana elemen-elemen fisik seperti
bentuk, ruang, material, dan ornamen berfungsi sebagai tanda yang menyampaikan

makna-makna tertentu dalam konteks budaya dan sosial. Pendekatan ini berakar



44

pada teori tanda Ferdinand de Saussure, di mana arsitektur dipandang sebagai
sistem tanda yang kompleks, dengan setiap elemen arsitektural berperan sebagai
penanda (signifier) yang mengacu pada konsep atau petanda (signified) tertentu
(Chandler, 2022).

Arsitektur, melalui penggunaan semiologi, dapat dianalisis sebagai teks yang
dibaca oleh pengamat atau pengguna bangunan. Roland Barthes memperluas
konsep ini dengan memperkenalkan gagasan tentang denotasi dan konotasi dalam
arsitektur, di mana elemen-elemen fisik tidak hanya memiliki makna literal
(denotatif) tetapi juga makna yang lebih dalam dan simbolis (konotatif) (Barthes,
1977). Misalnya, sebuah pintu tidak hanya berfungsi sebagai akses masuk, tetapi
juga dapat melambangkan konsep keterbukaan atau eksklusivitas tergantung pada
konteks sosial dan budaya di mana arsitektur tersebut berada.

Semiologi dalam arsitektur juga memungkinkan analisis tentang bagaimana
struktur fisik mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas sosial. Dalam konteks
arsitektur tradisional seperti Huma Betang di masyarakat Dayak, setiap elemen
arsitektural, mulai dari tata ruang hingga ornamen, memiliki makna simbolis yang
terkait erat dengan nilai-nilai komunitas seperti gotong royong, kebersamaan, dan
harmoni dengan alam (Wulandari, 2019). Tata ruang Huma Betang yang terbuka
dan tidak memiliki sekat internal mencerminkan prinsip egalitarian dan kolektivitas
yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak. Dengan demikian, analisis
semiologis memungkinkan kita untuk memahami bagaimana elemen-elemen
arsitektur ini tidak hanya berfungsi secara praktis tetapi juga berperan dalam

mengomunikasikan nilai-nilai budaya.



45

Semiologi dalam arsitektur dapat digunakan untuk mengeksplorasi
bagaimana makna arsitektural berubah seiring waktu dan dalam berbagai konteks
sosial. Misalnya, dalam proses modernisasi dan globalisasi, simbolisme arsitektur
tradisional seperti Huma Betang mungkin mengalami reinterpretasi ketika
diperkenalkan ke dalam konteks global yang lebih luas. Dalam studi yang
dilakukan oleh (Smith, 2019), ditemukan bahwa arsitektur tradisional sering kali
mengalami transformasi makna ketika dihadapkan pada perubahan sosial dan
ekonomi. Dalam hal ini, analisis semiologis memungkinkan kita untuk melihat
bagaimana makna arsitektural tidak statis tetapi terus berkembang sesuai dengan
perubahan konteks sosial dan budaya.

Kritik terhadap pendekatan semiologi dalam arsitektur juga muncul, terutama
dari perspektif post-strukturalis yang menantang gagasan bahwa makna dapat
sepenuhnya ditentukan oleh struktur tanda. Jacques Derrida, misalnya, berpendapat
bahwa makna selalu bersifat sementara dan tergantung pada konteks, sehingga
tidak bisa sepenuhnya diikat oleh struktur yang tetap. Derrida memperkenalkan
konsep différance untuk menjelaskan bagaimana makna arsitektural terus bergeser
dan tidak pernah sepenuhnya stabil (Derrida, 1978). Meskipun demikian, semiologi
tetap menjadi alat yang berharga dalam analisis arsitektur, karena memungkinkan
kita untuk menggali lapisan-lapisan makna yang terkandung dalam elemen-elemen
fisik dan simbolik dari suatu bangunan.

Penerapan semiologi dalam arsitektur akan digunakan untuk menganalisis
bagaimana simbolisme dan struktur arsitektural Huma Betang mencerminkan dan
mempertahankan identitas budaya Dayak. Dengan memahami bagaimana elemen-

elemen arsitektur ini berfungsi sebagai tanda dalam sistem budaya Dayak, kita



46

dapat mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya dipertahankan,
dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial
dan globalisasi.

b. Analogi Linguistik dalam Arsitektur

Analogi linguistik dalam arsitektur merupakan pendekatan yang melihat
arsitektur sebagai sistem tanda yang mirip dengan bahasa, di mana elemen-elemen
arsitektural dapat dianalisis seperti kata-kata dalam sebuah kalimat. Pendekatan ini
didasarkan pada gagasan bahwa struktur arsitektur, seperti struktur bahasa,
memiliki gramatika tertentu yang mengatur bagaimana elemen-elemen fisik
berinteraksi untuk menciptakan makna yang koheren. Ferdinand de Saussure,
melalui teorinya tentang tanda, membuka jalan bagi penerapan konsep-konsep
linguistik dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk arsitektur, dengan menekankan
bahwa makna dihasilkan dari hubungan antar elemen dalam sebuah sistem
(Chandler, 2022).

Pendekatan analogi linguistik juga memungkinkan kita untuk melihat
arsitektur sebagai teks yang dapat dibaca dan diinterpretasikan oleh pengamat.
Roland Barthes, yang memperluas penerapan teori Saussure ke dalam studi budaya,
memperkenalkan gagasan bahwa struktur arsitektur dapat mengomunikasikan
makna melalui kombinasi elemen-elemen yang membentuknya, mirip dengan cara
teks sastra mengomunikasikan cerita melalui kata-kata dan kalimat (Barthes, 1977).
Dengan demikian, setiap elemen arsitektur dapat dipandang sebagai bagian dari
sistem semiotik yang lebih besar, di mana makna ditentukan oleh hubungan antara

elemen-elemen tersebut dalam konteks sosial dan budaya tertentu.



47

Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang di masyarakat
Dayak, analogi linguistik ini dapat diterapkan untuk menganalisis bagaimana
struktur bangunan berfungsi sebagai bahasa yang mengomunikasikan nilai-nilai dan
identitas budaya. Misalnya, tata ruang terbuka Huma Betang yang tidak memiliki
sekat internal dapat dipandang sebagai kalimat yang mengartikulasikan prinsip-
prinsip gotong royong dan kebersamaan, yang merupakan nilai inti dalam budaya
Dayak. Dalam hal ini, setiap elemen arsitektural tidak hanya memiliki fungsi
praktis tetapi juga berperan dalam mengomunikasikan makna simbolik yang terkait
dengan identitas dan nilai-nilai komunitas.

Pendekatan analogi linguistik memungkinkan kita untuk mengeksplorasi
bagaimana arsitektur dapat beradaptasi dengan perubahan sosial dan budaya, mirip
dengan bagaimana bahasa berkembang seiring waktu. Misalnya, dalam konteks
modernisasi dan globalisasi, struktur arsitektural tradisional seperti Huma Betang
mungkin mengalami perubahan dalam cara elemen-elemennya diinterpretasikan
atau disusun ulang, yang mencerminkan perubahan dalam nilai-nilai atau kebutuhan
masyarakat. Analisis ini dapat mengungkap bagaimana arsitektur tidak hanya
berfungsi sebagai warisan budaya yang statis tetapi juga sebagai medium yang
dinamis untuk mengekspresikan identitas budaya dalam konteks yang berubah-ubah
(Smith, 2019).

Namun, kritik terhadap penerapan analogi linguistik dalam arsitektur juga
muncul, terutama dari perspektif post-strukturalis. Jacques Derrida, misalnya,
berpendapat bahwa makna dalam arsitektur, seperti dalam bahasa, selalu bersifat
sementara dan tidak pernah sepenuhnya hadir dalam struktur yang tetap. Derrida

memperkenalkan konsep différance untuk menunjukkan bahwa makna terus



48

berubah dan bergantung pada konteks, sehingga tidak bisa sepenuhnya diikat oleh
aturan atau struktur yang tetap (Derrida, 1978). Kritik ini menantang gagasan
bahwa arsitektur dapat dianalisis secara lengkap melalui analogi linguistik, dengan
menekankan pentingnya mempertimbangkan aspek-aspek kontekstual dan
subjektivitas dalam interpretasi arsitektur.

Penerapan analogi linguistik dalam arsitektur akan digunakan untuk
menganalisis bagaimana elemen-elemen struktural dan simbolik dalam Huma
Betang berfungsi sebagai bahasa yang mengomunikasikan nilai-nilai budaya
Dayak. Dengan memahami bagaimana arsitektur tradisional ini berfungsi sebagai
sistem tanda, kita dapat mengeksplorasi cara-cara di mana identitas budaya
dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam menghadapi

perubahan sosial dan globalisasi.

2.1.3 Charles Sanders Peirce dan Kontribusinya Pada Teori Tanda

2.1.3.1 Teori Tanda Peirce: Representamen, Objek, dan Interpretant

Charles Sanders Peirce, seorang filsuf dan semiotika asal Amerika Serikat,
memberikan kontribusi yang signifikan terhadap teori tanda melalui
pengembangan konsep triadik yang mencakup representamen, objek, dan
interpretant. Peirce memperkenalkan pendekatan yang berbeda dari Saussure
dengan memfokuskan pada hubungan dinamis antara tanda dan proses
interpretasi, yang menempatkan subjek (interpreter) dalam peran sentral dalam
pembentukan makna (Merrell, 2005).

Dalam teori tanda Peirce, representamen adalah bentuk fisik dari tanda yang

bisa berupa gambar, kata, atau objek. Ini adalah aspek tanda yang dapat



49

dirasakan oleh panca indera dan yang pertama kali hadir di hadapan interpreter.
Representamen ini berfungsi sebagai pengganti atau representasi dari sesuatu
yang lain, yang disebut objek. Objek adalah konsep atau entitas yang dipacu
oleh representamen. Sebagai contoh, sebuah gambar rumah (representamen)
merujuk pada konsep rumah (objek) sebagai tempat tinggal manusia (Santaella,
2010).

Namun, makna dari tanda tidak berhenti pada hubungan antara
representamen dan objek saja. Peirce menambahkan elemen ketiga yang sangat
penting, yaitu interpretant, yang merujuk pada pemahaman atau interpretasi yang
dihasilkan oleh interpreter ketika berhadapan dengan tanda. Interpretant adalah
makna yang ditarik oleh interpreter dari hubungan antara representamen dan
objek. Dalam hal ini, proses semiosis, atau penciptaan makna, menjadi siklus
yang terus-menerus, di mana setiap interpretant dapat menjadi representamen
baru dalam proses interpretasi yang berkelanjutan (Chandler, 2022).

Teori triadik Peirce memberikan fleksibilitas yang lebih besar dalam analisis
tanda dibandingkan dengan model dyadik Saussure. Model Peirce
memungkinkan pemahaman yang lebih dinamis tentang bagaimana makna dapat
berubah atau berkembang seiring waktu dan dalam berbagai konteks sosial.
Misalnya, dalam arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen
fisik seperti tata ruang atau ornamen dapat berfungsi sebagai representamen
yang merujuk pada objek tertentu, seperti prinsip gotong royong atau kesatuan
komunitas (Atkin, 2010). Namun, interpretasi dari elemen-elemen ini
(interpretant) dapat bervariasi tergantung pada konteks sosial, budaya, dan

pengalaman individu yang berinteraksi dengan tanda tersebut.



50

Penerapan teori Peirce dalam analisis budaya memungkinkan kita untuk
memahami bagaimana tanda-tanda dalam budaya tidak hanya memiliki makna
tetap tetapi juga terus-menerus diproduksi ulang melalui proses interpretasi.
Dalam konteks globalisasi, misalnya, simbolisme dalam arsitektur tradisional
dapat mengalami reinterpretasi ketika dihadapkan pada nilai-nilai atau norma-
norma baru. Studi oleh Liszka (Liszka, 1996) menunjukkan bahwa teori Peirce
memberikan kerangka kerja yang efektif untuk mengeksplorasi bagaimana
tanda-tanda budaya dapat bermakna dalam berbagai lapisan dan bagaimana
makna ini dapat berubah seiring dengan perubahan sosial dan budaya.

Peirce juga menekankan bahwa interpretant bukan hanya hasil dari proses
kognitif tetapi juga dipengaruhi oleh pengalaman sosial dan budaya. Ini berarti
bahwa interpretasi tanda-tanda dalam budaya tidak hanya bersifat individual
tetapi juga kolektif, dipengaruhi oleh norma-norma dan nilai-nilai yang berlaku
dalam masyarakat. Dengan demikian, teori Peirce memberikan alat analisis yang
kuat untuk mengeksplorasi bagaimana identitas budaya dipertahankan dan
diproduksi ulang melalui proses interpretasi tanda-tanda budaya (Short, 2007).

Teori tanda Peirce akan digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-
elemen arsitektur Huma Betang berfungsi sebagai tanda budaya yang tidak
hanya mewakili nilai-nilai komunitas Dayak tetapi juga diinterpretasikan dan
direinterpretasi dalam konteks sosial yang terus berubah. Dengan menggunakan
pendekatan triadik Peirce, kita dapat mengeksplorasi bagaimana makna
arsitektural terus berkembang dan bagaimana elemen-elemen fisik dan simbolik

dalam Huma Betang berfungsi dalam proses semiosis yang dinamis.



51

2.1.3.2 Kategori Tanda menurut Peirce: Ikon, Indeks, dan Simbol

Charles Sanders Peirce mengembangkan teori tanda yang mencakup tiga
kategori utama: ikon, indeks, dan simbol. Masing-masing kategori ini
menggambarkan cara tanda berhubungan dengan objek yang diwakilinya, yang
menjadi dasar dalam analisis semiotika.

Ikon adalah tanda yang memiliki kemiripan langsung dengan objek yang
diwakilinya. Kemiripan ini bisa berupa bentuk, rupa, atau sifat visual lainnya
yang membuat ikon mudah dikenali. Sebagai contoh, sebuah peta adalah ikon
karena memiliki representasi visual yang langsung menyerupai wilayah
geografis yang diwakilinya (Sebeok, 2001). Dalam arsitektur, representasi ikon
sering kali terlihat dalam elemen-elemen yang secara visual meniru bentuk atau
karakteristik tertentu dari objek yang diwakili. Misalnya, relief atau patung
dalam arsitektur kuil yang meniru sosok dewa atau mitologi tertentu merupakan
contoh dari ikon dalam konteks budaya.

Indeks adalah tanda yang memiliki hubungan sebab-akibat atau koneksi
langsung dengan objeknya. Indeks menunjukkan keberadaan sesuatu melalui
petunjuk fisik yang dapat diamati. Misalnya, asap adalah indeks dari api, karena
keberadaan asap secara langsung menunjukkan adanya api (Eco, 1986). Dalam
konteks budaya, banyak elemen arsitektur yang berfungsi sebagai indeks, seperti
jejak kaki yang diukir di tanah atau tanda keausan pada tangga yang
menunjukkan usia dan penggunaan bangunan tersebut. Dalam arsitektur
tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen fisik seperti orientasi bangunan

atau penggunaan material alami dapat berfungsi sebagai indeks yang



52

menunjukkan hubungan budaya dan lingkungan dengan nilai-nilai yang
dijunjung tinggi oleh masyarakat Dayak.

Simbol adalah tanda yang hubungan antara penanda dan objeknya dibangun
melalui konvensi sosial, bukan melalui kemiripan atau hubungan fisik langsung.
Simbol bergantung pada kesepakatan bersama di dalam masyarakat untuk
mewakili makna tertentu. Bahasa adalah contoh paling umum dari simbol, di
mana kata-kata memiliki makna yang ditentukan oleh konvensi bahasa (Noth,
1990). Dalam arsitektur, simbol dapat ditemukan dalam elemen-elemen yang
membawa makna budaya yang disepakati bersama oleh masyarakat, seperti
warna tertentu yang mungkin melambangkan kesucian atau kemakmuran, atau
ornamen yang mengandung makna spiritual.

Penerapan kategori tanda Peirce dalam analisis budaya memungkinkan
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana berbagai elemen dalam
suatu sistem budaya berinteraksi untuk menghasilkan makna. Sebagai contoh,
dalam studi arsitektur, ikon dapat membantu memahami representasi visual yang
langsung terkait dengan budaya, sementara indeks dapat mengungkapkan
hubungan antara elemen fisik dan konteks sosial. Simbol, di sisi lain,
menawarkan wawasan tentang bagaimana makna budaya dipertahankan dan
diwariskan melalui konvensi sosial yang kompleks.

Studi oleh Parmentier (Parmentier, 1994) menunjukkan bahwa analisis
tanda-tanda dalam budaya melalui kategori Peirce memungkinkan eksplorasi
yang lebih rinci tentang bagaimana tanda-tanda ini tidak hanya berfungsi secara
individual tetapi juga dalam hubungan dengan sistem tanda lainnya. Ini penting

dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, di mana ikon, indeks,



53

dan simbol sering kali bekerja bersama-sama untuk menciptakan narasi budaya
yang kaya dan kompleks.

Penerapan kategori tanda Peirce akan digunakan untuk menganalisis
bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang berfungsi sebagai tanda
budaya yang tidak hanya mewakili nilai-nilai komunitas Dayak tetapi juga
diinterpretasikan dalam berbagai konteks sosial dan budaya. Dengan
menggunakan pendekatan ini, kita dapat mengeksplorasi bagaimana makna
arsitektural dihasilkan melalui interaksi antara ikon, indeks, dan simbol, serta
bagaimana elemen-elemen ini bekerja sama untuk membentuk identitas budaya
yang dinamis dan terus berkembang.
2.1.3.3 Perbandingan dengan Teori Saussure

Teori tanda yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce dan Ferdinand
de Saussure merupakan dua pendekatan fundamental dalam studi semiotika,
namun keduanya memiliki perbedaan mendasar dalam cara mereka memandang
tanda dan proses pembentukan makna. Perbandingan antara teori Peirce dan
Saussure membuka pemahaman yang lebih komprehensif tentang bagaimana
makna dihasilkan dan dikomunikasikan melalui tanda-tanda dalam berbagai
konteks budaya.

Salah satu perbedaan utama antara teori tanda Peirce dan Saussure terletak
pada struktur dasar tanda yang mereka ajukan. Saussure memperkenalkan model
tanda dyadik yang terdiri dari signifier (penanda) dan signified (petanda). Dalam
model ini, hubungan antara penanda dan petanda bersifat arbitrer dan ditentukan
oleh konvensi sosial. Saussure menekankan bahwa makna tanda bergantung

pada hubungan internal antara elemen-elemen dalam sistem bahasa, yang berarti



54

makna dihasilkan melalui perbedaan antara tanda-tanda dalam sistem tersebut
(Chandler, 2022).

Sebaliknya, Peirce mengembangkan model triadik yang lebih kompleks,
yang mencakup representamen (penanda), objek (apa yang diwakili oleh tanda),
dan interpretant (pemahaman atau makna yang dihasilkan oleh tanda). Peirce
berpendapat bahwa makna tidak hanya ditentukan oleh hubungan antara penanda
dan petanda, tetapi juga oleh proses interpretasi yang berlangsung dalam pikiran
interpreter. Model ini memungkinkan analisis yang lebih dinamis tentang
bagaimana tanda berfungsi dan bagaimana makna dapat berkembang seiring
waktu dan dalam berbagai konteks sosial (Atkin, 2010).

Perbedaan lain yang signifikan antara teori Peirce dan Saussure adalah
pendekatan mereka terhadap stabilitas makna. Saussure cenderung melihat
tanda-tanda dalam bahasa sebagai bagian dari sistem yang relatif stabil, di mana
makna ditentukan oleh aturan-aturan tetap dalam sistem bahasa. Ini menjadikan
pendekatan Saussure lebih strukturalis, dengan fokus pada bagaimana makna
ditentukan oleh struktur internal bahasa. Sebaliknya, Peirce menekankan
fluiditas dan ketidakstabilan makna, di mana proses semiosis terus berlanjut
melalui siklus interpretasi yang tidak pernah berakhir. Ini membuat pendekatan
Peirce lebih terbuka terhadap perubahan dan adaptasi makna dalam berbagai
konteks sosial dan budaya (Short, 2007).

Kategori tanda yang diajukan oleh Peirce yaitu ikon, indeks, dan simbol
menawarkan cara yang lebih bervariasi untuk memahami bagaimana tanda
berfungsi dalam komunikasi. Saussure tidak mengembangkan kategori semacam

ini dalam teorinya, yang lebih berfokus pada hubungan antara penanda dan



55

petanda dalam sistem bahasa. Kategori tanda Peirce memungkinkan analisis
yang lebih mendalam tentang bagaimana tanda-tanda berbeda berinteraksi
dengan objek yang diwakilinya dan bagaimana hubungan ini dipengaruhi oleh
konteks sosial dan pengalaman individual (Liszka, 1996).

Dalam konteks budaya, perbandingan antara teori Peirce dan Saussure
memberikan wawasan yang berharga tentang bagaimana tanda-tanda budaya
berfungsi dalam masyarakat. Studi oleh Petrilli dan Ponzio (Petrilli & Ponzio,
2017) menunjukkan bahwa sementara pendekatan Saussure lebih cocok untuk
menganalisis sistem bahasa yang relatif stabil, pendekatan Peirce lebih efektif
dalam mengeksplorasi tanda-tanda dalam budaya yang dinamis dan terus
berubah. Ini penting dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang,
di mana simbolisme arsitektural dapat diinterpretasikan secara berbeda oleh
berbagai kelompok sosial atau dalam berbagai konteks budaya.

Pemahaman tentang perbandingan antara teori Peirce dan Saussure akan
digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektur dalam
Huma Betang dapat diinterpretasikan melalui berbagai lensa semiotika. Dengan
menggabungkan pendekatan kedua teori ini, kita dapat memperoleh pemahaman
yang lebih kaya tentang bagaimana makna arsitektural dihasilkan,
dipertahankan, dan direinterpretasi dalam konteks sosial dan budaya yang terus
berkembang.
2.1.3.4 Relevansi Teori Peirce dalam Studi Komunikasi Budaya

Teori tanda yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce memiliki
relevansi yang sangat besar dalam studi komunikasi budaya. Pendekatan

semiotik Peirce memungkinkan analisis yang mendalam terhadap bagaimana



56

makna dikonstruksi, dikomunikasikan, dan diinterpretasikan dalam berbagai
konteks budaya. Dengan fokus pada hubungan dinamis antara representamen
(penanda), objek, dan interpretant, teori Peirce menawarkan kerangka kerja yang
fleksibel untuk mengeksplorasi kompleksitas makna dalam komunikasi budaya
(Merrell, 2005).

Sebagai contoh, dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang,
elemen-elemen fisik dan simbolik tidak hanya berfungsi sebagai tanda yang
mewakili nilai-nilai budaya tertentu, tetapi juga sebagai tanda yang
diinterpretasikan oleh berbagai anggota masyarakat Dayak berdasarkan
pengalaman dan konteks sosial mereka. Dengan menggunakan pendekatan
Peirce, kita dapat menganalisis bagaimana makna dari elemen-elemen
arsitektural ini dapat berubah seiring waktu atau dalam berbagai situasi sosial,
tergantung pada bagaimana tanda-tanda ini diinterpretasikan oleh individu atau
kelompok yang berbeda (Short, 2007).

Teori Peirce juga relevan dalam memahami bagaimana komunikasi budaya
bersifat dinamis dan terus berkembang. Proses semiosis yang dijelaskan oleh
Peirce di mana interpretant dari satu tanda dapat menjadi representamen baru
dalam proses interpretasi yang berkelanjutan menunjukkan bahwa makna
budaya tidak pernah statis tetapi selalu berada dalam proses perubahan dan
adaptasi. Ini penting dalam konteks globalisasi, di mana tanda-tanda budaya
tradisional sering kali mengalami reinterpretasi atau bahkan rebranding ketika
diperkenalkan ke dalam konteks global yang lebih luas (Zlatev, 2009).

Pendekatan Peirce memungkinkan analisis yang lebih kaya terhadap

bagaimana tanda-tanda budaya berinteraksi dengan kekuasaan dan ideologi.



2.14

57

Tanda-tanda tidak hanya mencerminkan realitas budaya tetapi juga berperan
dalam membentuk dan mempertahankan struktur kekuasaan yang ada dalam
masyarakat. Melalui analisis indeks dan simbol dalam teori Peirce, peneliti dapat
mengeksplorasi  bagaimana  tanda-tanda  tertentu  digunakan  untuk
mengartikulasikan atau menantang kekuasaan dalam konteks budaya tertentu
(Parmentier, 1994).

Relevansi teori Peirce dalam studi komunikasi budaya akan diterapkan
untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektur Huma Betang tidak
hanya berfungsi sebagai tanda yang mewakili nilai-nilai budaya Dayak tetapi
juga sebagai tanda yang diinterpretasikan dan dinegosiasikan dalam berbagai
konteks sosial. Dengan menggunakan pendekatan Peirce, kita dapat
mengeksplorasi  bagaimana  identitas budaya Dayak dipertahankan,
dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi dalam konteks modernisasi dan
globalisasi.

Roland Barthes dan Teori Denotasi dan Konotasi
2.1.4.1 Latar Belakang dan Konteks Teori Barthes

Roland Barthes adalah salah satu tokoh penting dalam perkembangan teori
semiotika dan strukturalisme, khususnya dalam analisis budaya dan media. Lahir
di Cherbourg, Prancis, pada tahun 1915, Barthes menjadi salah satu pemikir
terkemuka di Prancis yang menjembatani antara strukturalisme Saussurean dan
berbagai pendekatan baru yang kemudian dikenal sebagai post-strukturalisme.
Barthes mengembangkan teorinya dalam konteks pasca-Perang Dunia II, di
mana masyarakat mengalami perubahan sosial, budaya, dan teknologi yang

signifikan. Perubahan-perubahan ini mendorong Barthes untuk mengeksplorasi



58

bagaimana makna dihasilkan dan dikomunikasikan melalui teks-teks budaya,
khususnya dalam konteks media massa (Barthes, 1977).

Teori denotasi dan konotasi yang dikembangkan oleh Barthes merupakan
salah satu kontribusi terpentingnya dalam semiotika. Dalam karyanya
Mythologies (Barthes, 2007), Barthes menjelaskan bahwa tanda-tanda dalam
budaya tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi juga makna
tambahan (konotatif) yang lebih dalam, sering kali terkait dengan ideologi dan
kekuasaan. Denotasi merujuk pada makna langsung atau literal dari sebuah
tanda, sementara konotasi mencakup makna-makna tambahan yang berkembang
melalui asosiasi budaya dan sosial (Barthes, 2007). Dengan kata lain, Barthes
menunjukkan bahwa tanda-tanda tidak hanya mencerminkan realitas tetapi juga
membentuk dan memengaruhi cara kita memahami dunia.

Konteks Teoretis Barthes dikembangkan dalam era di mana media massa
mulai memainkan peran dominan dalam kehidupan sehari-hari, memengaruhi
cara masyarakat memahami realitas. Barthes menyoroti bagaimana media
menggunakan tanda-tanda untuk membentuk makna yang diinginkan, sering kali
untuk mendukung kepentingan ideologis tertentu. Dengan mengembangkan teori
denotasi dan konotasi, Barthes memberikan alat analitis untuk mengeksplorasi
bagaimana teks-teks budaya, termasuk arsitektur, gambar, dan bahasa, tidak
hanya merepresentasikan makna tetapi juga Mengonstruksi makna yang
dipengaruhi oleh konteks sosial dan politik (Chandler, 2022).

Dalam konteks arsitektur, teori Barthes dapat diterapkan untuk memahami
bagaimana elemen-elemen fisik sebuah bangunan memiliki makna yang lebih

dari sekadar fungsi praktis. Misalnya, dalam arsitektur tradisional seperti Huma



59

Betang, struktur dan ornamen tidak hanya memiliki makna denotatif sebagai
elemen fisik tetapi juga makna konotatif yang mencerminkan nilai-nilai budaya
dan identitas komunitas Dayak (Wulandari, 2019). Dengan menerapkan
pendekatan Barthes, kita dapat mengeksplorasi bagaimana arsitektur berfungsi
sebagai teks budaya yang berlapis-lapis, di mana makna dibentuk melalui
interaksi antara denotasi dan konotasi.

Teori Barthes tentang denotasi dan konotasi telah membuka jalan bagi
banyak studi kritis dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk studi media, sastra,
dan arsitektur. Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih mendalam
terhadap cara makna dibentuk dan dipengaruhi oleh konteks sosial dan ideologis.
Dalam disertasi ini, pemahaman tentang latar belakang dan konteks teori Barthes
akan digunakan untuk menganalisis bagaimana arsitektur Huma Betang tidak
hanya berfungsi sebagai struktur fisik tetapi juga sebagai simbol budaya yang
penuh dengan makna konotatif, yang membantu mempertahankan dan
mengartikulasikan identitas budaya Dayak dalam konteks modernisasi dan
globalisasi (Smith, 2019).
2.1.4.2 Denotasi dan Konotasi dalam Konteks Budaya

Denotasi dan konotasi adalah dua konsep inti dalam teori semiotika Roland
Barthes yang menjelaskan bagaimana makna dihasilkan melalui tanda-tanda
dalam budaya. Denotasi merujuk pada makna literal atau langsung dari sebuah
tanda, sedangkan konotasi mengacu pada makna-makna tambahan yang muncul
dari asosiasi budaya, ideologi, dan pengalaman sosial. Dalam konteks budaya,

konotasi menjadi sangat penting karena memungkinkan tanda-tanda untuk



60

membawa makna yang lebih dalam dan berlapis-lapis, sering kali terkait dengan
identitas, nilai-nilai, dan kekuasaan dalam masyarakat (Hall, 1997).

Dalam konteks budaya, tanda-tanda tidak hanya berfungsi sebagai
representasi dari objek atau konsep tertentu, tetapi juga sebagai sarana untuk
menyampaikan ideologi dan nilai-nilai yang dianut oleh kelompok sosial
tertentu. Barthes menunjukkan bahwa dalam budaya, tanda-tanda sering kali
dibentuk sedemikian rupa untuk mendukung kepentingan tertentu, menciptakan
apa yang disebut sebagai mitos budaya. Mitos ini adalah makna-makna konotatif
yang tampaknya alami atau normal, tetapi sebenarnya merupakan konstruksi
sosial yang dipengaruhi oleh ideologi dominan (Barthes, 1986).

Misalnya, dalam studi budaya populer, gambar-gambar iklan tidak hanya
merepresentasikan produk yang dijual tetapi juga mengomunikasikan makna-
makna konotatif yang terkait dengan status, identitas, dan aspirasi sosial. Sebuah
mobil mewah, misalnya, tidak hanya diartikan sebagai alat transportasi
(denotasi), tetapi juga sebagai simbol status dan keberhasilan dalam masyarakat
(konotasi) (Danesi, 2017). Dengan demikian, analisis denotasi dan konotasi
memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana tanda-tanda dalam budaya
digunakan untuk membentuk persepsi dan memengaruhi cara kita memahami
dunia.

Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen
fisik seperti tata ruang, ornamen, dan material tidak hanya memiliki makna
denotatif sebagai komponen bangunan tetapi juga makna konotatif yang
mencerminkan nilai-nilai budaya dan identitas komunitas Dayak. Misalnya, tata

ruang terbuka dalam Huma Betang tidak hanya berfungsi untuk akomodasi fisik



61

tetapi juga mengomunikasikan prinsip-prinsip egalitarianisme dan kebersamaan
yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak (Wulandari, 2019). Dengan
menerapkan teori denotasi dan konotasi, kita dapat memahami bagaimana
elemen-elemen arsitektur ini tidak hanya membentuk lingkungan fisik tetapi juga
mengartikulasikan dan mempertahankan identitas budaya.

Studi oleh Eco (Eco, 1986) menyoroti bahwa dalam berbagai budaya, tanda-
tanda tidak hanya diartikan secara denotatif tetapi juga diperkaya dengan makna-
makna konotatif yang terkait dengan sejarah, tradisi, dan nilai-nilai komunitas.
Eco menunjukkan bahwa proses konotasi ini bersifat dinamis, di mana makna-
makna konotatif dapat berubah seiring dengan perkembangan sosial dan politik.
Dalam hal ini, analisis konotasi memungkinkan kita untuk melihat bagaimana
budaya terus berkembang dan bagaimana tanda-tanda dalam budaya dapat
beradaptasi dengan perubahan tersebut.

Dalam konteks globalisasi, tanda-tanda budaya tradisional seperti yang
ditemukan dalam arsitektur Huma Betang dapat mengalami reinterpretasi atau
bahkan kehilangan makna konotatifnya ketika diperkenalkan ke dalam konteks
global yang lebih luas. Studi oleh Morley (Morley, 2006) menunjukkan bahwa
dalam proses globalisasi, tanda-tanda lokal sering kali mengalami rebranding
untuk memenuhi ekspektasi atau nilai-nilai global, yang dapat menyebabkan
perubahan dalam makna konotatif asli mereka. Ini menggarisbawahi pentingnya
analisis konotasi dalam memahami bagaimana identitas budaya dipertahankan
atau dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial yang lebih luas.

Teori denotasi dan konotasi Barthes akan digunakan untuk menganalisis

bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang berfungsi sebagai tanda-



62

tanda budaya yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas komunitas
Dayak. Dengan memahami bagaimana makna denotatif dan konotatif ini
dibentuk dan dipertahankan, kita dapat mengeksplorasi cara-cara di mana
identitas budaya dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin direinterpretasi
dalam konteks modernisasi dan globalisasi.

2.1.4.3 Penerapan Teori Denotasi dan Konotasi dalam Analisis Budaya

Teori denotasi dan konotasi yang dikembangkan oleh Roland Barthes telah
menjadi alat analitis yang sangat penting dalam studi budaya, memungkinkan
peneliti untuk menggali makna-makna tersembunyi di balik tanda-tanda yang
ada dalam berbagai konteks budaya. Penerapan teori ini dalam analisis budaya
memungkinkan kita untuk memahami bagaimana makna tidak hanya diciptakan
oleh tanda-tanda dalam bentuk denotatif tetapi juga diperkuat dan dipertahankan
melalui konotasi, yang sering kali terkait erat dengan ideologi dan nilai-nilai
sosial (Gripsrud, 2017).

Dalam analisis budaya, denotasi merujuk pada makna literal dari sebuah
tanda apa yang secara langsung direpresentasikan oleh tanda tersebut. Konotasi,
di sisi lain, mencakup lapisan makna tambahan yang berkembang dari asosiasi
budaya, ideologi, dan pengalaman sosial yang terkait dengan tanda tersebut.
Barthes menunjukkan bahwa dalam budaya, konotasi sering kali membentuk
"mitos" yang memperkuat pandangan dunia tertentu, membuat makna yang
dihasilkan tampak alami dan tidak dipertanyakan (Barthes, 1957). Penerapan
teori ini dalam analisis budaya membuka kemungkinan untuk mengungkap dan
menganalisis bagaimana makna tersebut dikonstruksi dan bagaimana ia

memengaruhi cara masyarakat memahami realitas.



63

Misalnya, dalam analisis media, teori denotasi dan konotasi sering
digunakan untuk mengeksplorasi bagaimana gambar-gambar, teks, dan simbol-
simbol tertentu membentuk narasi yang mendukung ideologi dominan. Sebuah
iklan, misalnya, mungkin secara denotatif menampilkan produk tertentu, tetapi
secara konotatif, iklan tersebut juga menyampaikan pesan tentang status, gaya
hidup, atau nilai-nilai tertentu yang diinginkan oleh audiens (Chandler, 2007).
Dengan demikian, analisis denotasi dan konotasi membantu kita memahami
bagaimana media tidak hanya mencerminkan realitas tetapi juga membentuk dan
memengaruhi cara kita melihat dunia.

Dalam konteks arsitektur dan budaya, penerapan teori denotasi dan konotasi
dapat digunakan untuk menganalisis bagaimana elemen-elemen arsitektural
berfungsi sebagai tanda-tanda yang menyampaikan makna budaya. Sebagai
contoh, dalam arsitektur tradisional seperti Huma Betang, elemen-elemen seperti
tata ruang, ornamen, dan material tidak hanya berfungsi sebagai elemen fisik
tetapi juga membawa makna konotatif yang berkaitan dengan identitas, nilai-
nilai, dan sejarah komunitas Dayak (Butina-Watson & Bentley, 2007). Tata ruang
terbuka Huma Betang, misalnya, secara denotatif berfungsi untuk
mengakomodasi kehidupan bersama dalam satu ruang, tetapi secara konotatif, ia
mengomunikasikan prinsip-prinsip kebersamaan, egalitarianisme, dan gotong
royong yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak.

Studi oleh Gottdiener tentang arsitektur dan semiotika menekankan bahwa
bangunan tidak hanya berfungsi sebagai struktur fisik tetapi juga sebagai teks
budaya yang penuh dengan makna. Gottdiener menunjukkan bahwa arsitektur

dapat dilihat sebagai medium yang membawa pesan-pesan ideologis, di mana



64

setiap elemen arsitektural memiliki potensi untuk menyampaikan makna yang
lebih dalam dari sekadar fungsi praktisnya. Dalam konteks ini, teori denotasi dan
konotasi Barthes memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana makna-
makna ini dikonstruksi dan bagaimana mereka berinteraksi dengan konteks
sosial dan budaya yang lebih luas.

Penerapan teori ini dalam analisis budaya juga memungkinkan kita untuk
memahami bagaimana makna dapat berubah seiring waktu dan dalam berbagai
konteks sosial. Misalnya, dalam konteks globalisasi, elemen-elemen arsitektural
yang dulunya memiliki makna konotatif tertentu dalam budaya lokal dapat
mengalami perubahan makna ketika diperkenalkan ke dalam konteks global
yang lebih luas. Sebuah studi oleh Kress dan van Leeuwen (Kress & Van
Leeuwen, 2020) menyoroti bagaimana makna konotatif dapat bergeser ketika
tanda-tanda budaya diadaptasi atau diinterpretasi ulang dalam konteks yang
berbeda. Ini menunjukkan bahwa makna konotatif tidak statis tetapi dinamis dan
dapat berubah sesuai dengan perubahan konteks sosial dan budaya.

Penerapan teori denotasi dan konotasi Barthes akan digunakan untuk
menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai
tanda budaya yang mengomunikasikan nilai-nilai dan identitas komunitas
Dayak. Dengan menggunakan pendekatan ini, kita dapat mengeksplorasi cara-
cara di mana makna arsitektural dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin
direinterpretasi dalam menghadapi perubahan sosial dan globalisasi. Pendekatan
ini akan memberikan wawasan yang mendalam tentang bagaimana identitas

budaya tidak hanya dipertahankan melalui elemen fisik tetapi juga melalui



65

lapisan makna yang kompleks yang dihasilkan dari interaksi antara denotasi dan
konotasi.
2.1.4.4 Kontribusi Barthes dalam Studi Semiotika dan Budaya

Roland Barthes adalah salah satu tokoh paling berpengaruh dalam
pengembangan teori semiotika dan analisis budaya. Kontribusinya melampaui
sekadar analisis tanda-tanda dalam konteks linguistik, mencakup penerapan
konsep-konsep semiotik dalam studi budaya, media, dan arsitektur. Barthes
mengembangkan pendekatan yang memungkinkan analisis mendalam terhadap
bagaimana makna dibentuk, dipertahankan, dan diubah dalam masyarakat,
terutama melalui proses denotasi dan konotasi yang ia perkenalkan (Culler,
2005).

Salah satu kontribusi terbesar Barthes adalah pengembangannya terhadap
konsep mitos dalam konteks budaya, yang ia jelaskan dalam karyanya
Mythologies (Barthes, 1986). Mitos, menurut Barthes, adalah makna konotatif
yang telah menjadi begitu umum sehingga dianggap sebagai alami oleh
masyarakat. Melalui analisis mitos, Barthes menunjukkan bagaimana tanda-
tanda dalam budaya tidak hanya merepresentasikan realitas tetapi juga
membentuk pandangan dunia yang mendukung ideologi tertentu. Ini
memberikan wawasan yang mendalam tentang bagaimana media dan budaya
populer berfungsi sebagai alat untuk menyebarkan dan memperkuat ideologi
dominan (Barthes, 2007).

Dalam studi semiotika, kontribusi Barthes juga mencakup pengembangan
teori teks yang terbuka untuk berbagai interpretasi. Barthes memperkenalkan

konsep kematian pengarang (death of the author), yang menyatakan bahwa



66

makna sebuah teks tidak ditentukan oleh niat pengarang tetapi oleh pembacaan
dan interpretasi pembaca. Ini membuka jalan bagi analisis yang lebih pluralistik
dan dinamis dalam studi sastra dan budaya, di mana teks dilihat sebagai medan
pertempuran interpretasi yang dipengaruhi oleh berbagai faktor sosial dan
budaya (Barthes, 1977). Konsep ini telah menjadi dasar bagi banyak pendekatan
post-strukturalis dalam analisis teks dan budaya.

Barthes juga berkontribusi pada pengembangan teori representasi dalam
studi media dan budaya. la menunjukkan bagaimana media tidak hanya
merefleksikan realitas tetapi juga berperan aktif dalam membentuk persepsi
masyarakat tentang realitas tersebut. Dalam konteks ini, teori denotasi dan
konotasi Barthes telah digunakan secara luas dalam analisis media untuk
mengungkap bagaimana gambar, teks, dan simbol dalam media massa berfungsi
untuk memperkuat narasi ideologis tertentu (Silverman, 1983).

Penerapan teori Barthes dalam studi arsitektur juga menunjukkan
bagaimana elemen-elemen arsitektural dapat dilihat sebagai tanda-tanda yang
membawa makna budaya. Dalam konteks arsitektur tradisional seperti Huma
Betang, konsep-konsep Barthes dapat digunakan untuk menganalisis bagaimana
struktur fisik dan ornamen arsitektural tidak hanya memiliki makna denotatif
tetapi juga konotatif yang terkait erat dengan identitas dan nilai-nilai budaya
komunitas Dayak. Dengan menerapkan teori Barthes, kita dapat memahami
bagaimana arsitektur berfungsi sebagai teks budaya yang penuh dengan makna
dan bagaimana makna tersebut dipertahankan atau dinegosiasikan dalam konteks

sosial yang berubah.



67

Kontribusi Barthes dalam studi semiotika dan budaya juga telah
memengaruhi banyak disiplin ilmu lainnya, termasuk antropologi, sosiologi, dan
komunikasi. Karyanya telah membuka jalan bagi pemikiran kritis tentang
bagaimana tanda-tanda dalam budaya tidak hanya berfungsi sebagai alat
komunikasi tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk dan memengaruhi
pandangan dunia. Pendekatan semiotik yang dikembangkan oleh Barthes terus
menjadi alat yang berharga dalam analisis budaya, memungkinkan peneliti untuk
mengeksplorasi lapisan-lapisan makna yang sering kali tersembunyi di balik
permukaan tanda-tanda budaya (Fiske, 2006).

Kontribusi Barthes akan digunakan sebagai kerangka kerja Teoretis untuk
menganalisis bagaimana simbolisme dalam Huma Betang tidak hanya berfungsi
sebagai representasi fisik tetapi juga sebagai tanda budaya yang
mengartikulasikan identitas dan nilai-nilai komunitas Dayak. Dengan
memanfaatkan konsep-konsep Barthes, kita dapat menggali lebih dalam tentang
bagaimana makna-makna ini dikonstruksi, dipertahankan, dan dinegosiasikan
dalam konteks globalisasi dan modernisasi.

2.2 Bingkai Konseptual
2.2.1 Komunikasi Budaya
Komunikasi budaya adalah proses di mana individu atau kelompok berbagi
informasi, nilai-nilai, dan norma-norma yang terkait dengan identitas budaya
mereka. Dalam konteks globalisasi yang semakin berkembang, komunikasi budaya
menjadi penting dalam mempertahankan identitas budaya sekaligus membangun

interaksi lintas budaya. Sebagai sebuah disiplin ilmu, komunikasi budaya



68

mencakup berbagai dimensi seperti simbolisme, bahasa, dan interaksi sosial yang
mencerminkan pandangan dunia suatu kelompok budaya (Samovar et al., 2013)

Karakteristik komunikasi budaya sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai yang
dianut oleh suatu kelompok masyarakat, termasuk cara mereka memahami dan
menafsirkan simbol-simbol budaya. Simbol-simbol ini dapat berupa bahasa,
artefak, ritual, dan bahkan arsitektur yang semuanya memainkan peran penting
dalam proses komunikasi antar anggota kelompok maupun dengan pihak luar.
Dalam konteks ini, komunikasi budaya tidak hanya berfungsi sebagai sarana
penyampaian pesan tetapi juga sebagai mekanisme untuk mempertahankan dan
memperkuat identitas budaya (Chen & Dai, 2014)

Komunikasi budaya suku Dayak, khususnya dalam konteks masyarakat
Huma Betang, mencerminkan nilai-nilai tradisional yang dijunjung tinggi oleh suku
Dayak. Huma Betang berfungsi tidak hanya sebagai tempat tinggal tetapi juga
sebagai simbol persatuan, kebersamaan, dan harmoni dalam komunitas. Penelitian
menunjukkan bahwa struktur sosial dan budaya suku Dayak didasarkan pada
prinsip Belom Bahadat, yang mengedepankan kehidupan yang harmonis, toleransi,
dan penghargaan terhadap keberagaman. (Wang, 2020) Nilai-nilai ini tercermin
dalam praktik komunikasi budaya yang memperkuat kohesi sosial dan identitas
kolektif suku Dayak.

Dalam masyarakat Dayak, simbolisme memainkan peran sentral dalam
komunikasi budaya. Penggunaan simbol dalam bahasa, pakaian adat, dan struktur
arsitektur seperti Huma Betang berfungsi tidak hanya untuk menyampaikan pesan
tetapi juga untuk memperkuat identitas budaya. Studi oleh (Kim & Gudykunst,

2020) menekankan bahwa simbolisme dalam komunikasi budaya tidak hanya



69

menghubungkan anggota komunitas dengan warisan budaya mereka, tetapi juga
berperan dalam menghadapi tantangan modernisasi.

Dalam era globalisasi, komunikasi budaya suku Dayak menghadapi tantangan
dalam mempertahankan relevansi dan keaslian simbolisme tradisional. Oleh karena
itu, penting untuk memahami bagaimana simbolisme ini berperan dalam
komunikasi budaya suku Dayak dan bagaimana ia dapat dipertahankan dalam
konteks perubahan sosial yang sedang terjadi (Lee, 2021).
2.2.1.1 Pengertian Simbol dan Simbolisme dalam Konteks Budaya

Simbol dalam konteks budaya dapat dipahami sebagai representasi visual,
verbal, atau fisik yang mengandung makna tertentu dan diakui secara bersama
oleh anggota suatu kelompok budaya. Simbol-simbol ini berfungsi untuk
menyampaikan nilai-nilai, keyakinan, dan norma yang dianut oleh komunitas
tersebut. Menurut Hall (Hall, 1997), simbol merupakan elemen penting dalam
struktur budaya karena ia memungkinkan komunikasi makna yang kompleks
melalui representasi sederhana. Simbol-simbol ini bisa berupa objek, warna,
gerakan, atau bahasa yang telah diberi makna khusus oleh kelompok sosial
tertentu.

Simbolisme, di sisi lain, merujuk pada penggunaan simbol-simbol untuk
menyampaikan makna yang lebih dalam dari sekadar apa yang terlihat secara
langsung. Simbolisme memungkinkan budaya untuk mengekspresikan ide-ide
abstrak, emosi, dan konsep-konsep yang lebih luas melalui representasi yang
konkret. Dalam studi komunikasi budaya, simbolisme memainkan peran sentral

karena memungkinkan transmisi makna dari satu individu atau kelompok ke



70

individu atau kelompok lain dengan cara yang efisien dan efektif (Chen & Dai,
2014)

Dalam konteks budaya, simbol dan simbolisme berfungsi tidak hanya
sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai cara untuk memperkuat identitas
budaya dan kohesi sosial. Sebagai contoh, penelitian oleh Wang (Wang, 2020)
menunjukkan bahwa simbolisme dalam budaya tradisional memainkan peran
penting dalam menjaga kontinuitas budaya di tengah arus modernisasi. Melalui
penggunaan simbol-simbol yang telah mapan, komunitas dapat mempertahankan
ikatan mereka dengan warisan budaya mereka sambil menavigasi perubahan yang
dibawa oleh perkembangan global.

Simbol dan simbolisme juga berfungsi untuk membangun narasi kolektif
dalam suatu masyarakat. Narasi ini memungkinkan anggota komunitas untuk
berbagi pemahaman bersama tentang dunia mereka dan tempat mereka di
dalamnya. Penelitian oleh (Kim & Gudykunst, 2020) menekankan bahwa simbol-
simbol budaya tidak hanya menyampaikan pesan-pesan sederhana tetapi juga
membangun dan mempertahankan narasi budaya yang kompleks yang membantu
komunitas dalam membentuk identitas mereka dan memandu interaksi mereka
dengan dunia luar.

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme memiliki peran yang sangat
penting. Huma Betang, misalnya, tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal
tetapi juga sebagai simbol persatuan dan keberlanjutan budaya. Simbol-simbol
yang terkandung dalam arsitektur Huma Betang, seperti ukiran dan tata letak
bangunan, memiliki makna mendalam yang mencerminkan nilai-nilai dasar dari

budaya Dayak, seperti gotong royong dan penghargaan terhadap alam (Kenney et



71

al., 2005). Melalui simbolisme ini, komunitas Dayak dapat mempertahankan
identitas budaya mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai tersebut terus hidup di
tengah perubahan zaman.

Simbol dan simbolisme dalam konteks budaya tidak hanya membantu dalam
komunikasi internal di dalam komunitas tetapi juga dalam komunikasi eksternal
dengan budaya lain. Ini memungkinkan budaya untuk beradaptasi dengan dunia
yang semakin terhubung sambil tetap mempertahankan esensi identitas mereka.
Dalam dunia yang terus berubah, simbol dan simbolisme menyediakan landasan
yang stabil bagi identitas budaya untuk berkembang dan beradaptasi tanpa
kehilangan akar tradisionalnya (Lee, 2021)
2.2.1.2 Peran Simbolisme dalam Komunikasi Budaya

Simbolisme merupakan elemen fundamental dalam komunikasi budaya,
berfungsi sebagai medium untuk menyampaikan nilai-nilai, norma, dan identitas
suatu kelompok budaya. Simbol-simbol ini dapat ditemukan dalam berbagai
bentuk, mulai dari bahasa, pakaian, artefak, hingga arsitektur. Menurut Hall (P.
Smith, 2017), simbolisme dalam komunikasi budaya berperan sebagai jembatan
yang menghubungkan individu dengan identitas kolektif mereka, memungkinkan
penyampaian pesan-pesan budaya secara efektif dalam konteks sosial yang
berbeda.

Di dalam masyarakat Dayak, simbolisme memainkan peran yang sangat
penting dalam mempertahankan dan memperkuat identitas budaya. Huma Betang,
misalnya, bukan hanya sebuah struktur fisik tetapi juga simbol yang kuat dari
persatuan dan kebersamaan dalam komunitas Dayak. Melalui simbol-simbol yang

terkandung dalam arsitektur Huma Betang, nilai-nilai seperti kebersamaan,



72

toleransi, dan harmoni dapat terus dihidupkan dan dipelihara di tengah masyarakat
(Wang, 2020). Simbolisme ini juga membantu menjaga kontinuitas budaya di
tengah arus modernisasi yang semakin mengglobal.

Penelitian oleh (Smith & Jones, 2019) menunjukkan bahwa simbolisme
dalam arsitektur tradisional berfungsi sebagai alat untuk mempertahankan
identitas budaya di era globalisasi. Mereka menekankan bahwa simbol-simbol
yang terkandung dalam arsitektur tradisional, seperti Huma Betang, memiliki
kemampuan untuk menghubungkan masa lalu dengan masa kini, memberikan
ruang bagi ekspresi identitas budaya yang dinamis namun tetap kokoh. Simbol-
simbol ini juga memainkan peran penting dalam komunikasi antar generasi,
memastikan bahwa nilai-nilai budaya yang dianut oleh leluhur dapat diwariskan
kepada generasi berikutnya.

Dalam konteks komunikasi budaya suku Dayak, simbolisme tidak hanya
berfungsi untuk menyampaikan pesan-pesan budaya tetapi juga untuk
memperkuat solidaritas dan identitas kolektif. Penelitian oleh (Lee, 2021)
mengungkapkan bahwa simbolisme dalam budaya Dayak, seperti yang terlihat
dalam ritual dan upacara adat, memiliki dampak signifikan dalam memperkuat
ikatan sosial di antara anggota komunitas. Simbol-simbol ini, melalui
penggunaannya dalam konteks budaya, memungkinkan komunikasi yang
melampaui kata-kata, menghubungkan individu dengan identitas kolektif mereka
melalui rasa keterikatan emosional dan spiritual.

Simbolisme juga berfungsi sebagai alat untuk negosiasi identitas dalam
konteks perubahan sosial. Dalam masyarakat yang mengalami modernisasi,

seperti suku Dayak, simbol-simbol tradisional menjadi sarana untuk



73

menegosiasikan identitas budaya mereka di tengah arus perubahan. Penelitian
oleh Dai dan Chen (Chen & Dai, 2014) menunjukkan bahwa simbol-simbol
budaya dapat berfungsi sebagai titik rujukan dalam proses adaptasi terhadap
modernisasi, memungkinkan komunitas untuk mempertahankan identitas mereka
sambil beradaptasi dengan perubahan yang terjadi di sekitar mereka.

Dengan memahami peran simbolisme dalam komunikasi budaya, kita dapat
lebih menghargai bagaimana masyarakat Dayak menggunakan simbol-simbol
tradisional untuk mempertahankan dan memperkuat identitas budaya mereka.
Simbolisme dalam arsitektur, bahasa, dan ritual tidak hanya menyampaikan
pesan-pesan budaya tetapi juga membangun dan mempertahankan struktur sosial
yang mendukung keberlanjutan budaya. Dalam konteks globalisasi, simbolisme
ini menjadi semakin penting sebagai alat untuk mempertahankan identitas budaya
di tengah arus perubahan yang cepat.
2.2.1.3 Peran Simbolisme dalam Mempertahankan Identitas Budaya

Simbolisme memainkan peran yang sangat penting dalam mempertahankan
identitas budaya, terutama di tengah arus globalisasi yang terus berkembang.
Simbol-simbol budaya, baik yang bersifat fisik maupun abstrak, membantu
memperkuat dan memelihara rasa identitas kolektif di antara anggota komunitas.
Menurut (Kim & Gudykunst, 2020), simbolisme memungkinkan kelompok
budaya untuk mengartikulasikan identitas mereka secara eksplisit, baik kepada
diri mereka sendiri maupun kepada dunia luar. Simbol-simbol ini menjadi
penanda penting yang menghubungkan anggota komunitas dengan warisan

budaya mereka dan dengan nilai-nilai yang mereka junjung tinggi.



74

Di dalam konteks suku Dayak, simbolisme sangat berperan dalam
mempertahankan identitas budaya mereka. Huma Betang, sebagai simbol
arsitektur, tidak hanya merepresentasikan tempat tinggal fisik, tetapi juga
menggambarkan prinsip-prinsip dasar yang dipegang teguh oleh masyarakat
Dayak, seperti persatuan, gotong royong, dan keseimbangan dengan alam.
Melalui simbol-simbol ini, identitas budaya suku Dayak dapat dipertahankan dan
diteruskan kepada generasi berikutnya, meskipun mereka menghadapi tantangan
dari modernisasi dan perubahan sosial (Wang, 2020).

Simbolisme juga berfungsi sebagai mekanisme untuk memelihara nilai-nilai
inti yang mendefinisikan identitas budaya. Penelitian oleh Dai dan Chen (Chen &
Dai, 2014) menekankan bahwa simbol-simbol budaya tidak hanya berfungsi
sebagai alat komunikasi tetapi juga sebagai alat yang sangat penting dalam
mempertahankan integritas budaya. Dalam masyarakat tradisional, simbolisme
sering digunakan untuk memperkuat ikatan sosial dan memperjelas peran individu
dalam komunitas. Misalnya, upacara adat dan ritual sering kali menggunakan
simbol-simbol yang telah diwariskan secara turun-temurun, yang tidak hanya
mengingatkan anggota komunitas akan akar budaya mereka tetapi juga
memperkuat ikatan sosial di antara mereka.

Dalam konteks globalisasi, simbolisme menjadi semakin penting karena
memberikan sarana bagi komunitas untuk menegaskan identitas mereka di tengah
pengaruh budaya asing. Peran simbolisme dalam mempertahankan identitas
budaya juga terlihat dalam kemampuan simbol-simbol ini untuk beradaptasi
dengan perubahan tanpa kehilangan makna intinya. Dalam kasus suku Dayak,

simbol-simbol yang terkandung dalam Huma Betang dan dalam ritual-ritual



75

tradisional mereka telah mampu menyesuaikan diri dengan konteks modern tanpa
kehilangan esensi budayanya.

Secara keseluruhan, simbolisme tidak hanya berfungsi sebagai alat
komunikasi budaya tetapi juga sebagai penjaga identitas budaya. Simbol-simbol
ini memungkinkan komunitas untuk mempertahankan keunikan budaya mereka
dan memastikan bahwa nilai-nilai inti mereka tetap hidup meskipun dihadapkan
dengan tantangan dari luar. Dalam konteks suku Dayak, simbolisme yang
terkandung dalam Huma Betang dan praktik budaya lainnya menjadi kunci dalam
mempertahankan identitas budaya mereka di tengah arus perubahan yang cepat.
2.2.1.4 Simbolisme dalam Ritual dan Praktik Budaya

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya merupakan elemen yang sangat
penting dalam menjaga kohesi sosial dan memperkuat identitas budaya suatu
komunitas. Ritual dan praktik budaya sering kali dipenuhi dengan simbol-simbol
yang memiliki makna mendalam dan mencerminkan nilai-nilai inti serta
kepercayaan yang dianut oleh masyarakat tersebut. Menurut (Kim & Gudykunst,
2020), simbolisme dalam ritual membantu memperkuat ikatan emosional dan
spiritual di antara anggota komunitas, menciptakan rasa kebersamaan yang
mendalam dan memberikan struktur bagi kehidupan sosial mereka.

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam ritual dan praktik budaya
berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan anggota komunitas dengan
warisan budaya mereka. Misalnya, upacara adat seperti Gawai Dayak, yang
dilakukan untuk merayakan panen, dipenuhi dengan simbol-simbol yang
menggambarkan hubungan manusia dengan alam dan kepercayaan kepada roh-roh

leluhur. Simbol-simbol ini tidak hanya menegaskan kembali keyakinan spiritual



76

tetapi juga memperkuat rasa identitas kolektif di antara anggota komunitas (Wang,
2020).

Ritual dan praktik budaya juga berfungsi sebagai media untuk
mentransmisikan nilai-nilai budaya dari satu generasi ke generasi berikutnya.
Dalam penelitian yang dilakukan oleh (Lee, 2021), ditemukan bahwa simbolisme
yang terkandung dalam ritual-ritual tradisional berfungsi sebagai alat pendidikan
yang efektif bagi generasi muda. Simbol-simbol ini mengajarkan nilai-nilai seperti
kebersamaan, solidaritas, dan penghormatan kepada leluhur, yang semuanya
sangat penting dalam mempertahankan identitas budaya. Melalui partisipasi
dalam ritual dan upacara adat, anggota komunitas muda belajar tentang
pentingnya nilai-nilai ini dan bagaimana mereka harus dipraktikkan dalam
kehidupan sehari-hari.

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya juga memainkan peran penting
dalam mengatur hubungan sosial dan menciptakan struktur sosial yang stabil.
(Chen & Dai, 2014) menekankan bahwa simbolisme dalam praktik budaya sering
kali digunakan untuk mengatur perilaku sosial dan memastikan bahwa norma-
norma budaya dipatuhi oleh semua anggota komunitas. Misalnya, dalam
masyarakat Dayak, simbolisme yang digunakan dalam upacara adat juga
mencerminkan hierarki sosial dan peran masing-masing individu dalam
komunitas, memberikan panduan yang jelas tentang bagaimana setiap orang harus
bertindak dalam situasi sosial tertentu.

Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, simbolisme dalam ritual dan
praktik budaya juga berfungsi sebagai bentuk resistensi terhadap perubahan

eksternal yang dapat mengancam integritas budaya. Penelitian oleh (Smith &



77

Jones, 2019) menunjukkan bahwa banyak komunitas menggunakan simbolisme
dalam praktik budaya mereka sebagai cara untuk mempertahankan identitas
mereka di tengah arus globalisasi yang sering kali homogenisasi budaya. Dengan
mempertahankan simbol-simbol tradisional dalam ritual mereka, komunitas dapat
melawan tekanan untuk berasimilasi dan memastikan bahwa nilai-nilai inti
mereka tetap terjaga.

Simbolisme dalam ritual dan praktik budaya memainkan peran penting
dalam mempertahankan dan memperkuat identitas budaya, mentransmisikan nilai-
nilai budaya, dan mengatur hubungan sosial dalam komunitas. Dalam konteks
suku Dayak, simbolisme ini menjadi fondasi yang kuat untuk mempertahankan
warisan budaya mereka di tengah tantangan modernisasi. Melalui partisipasi
dalam ritual-ritual tradisional dan praktik budaya, komunitas Dayak dapat terus
menjaga identitas budaya mereka dan memastikan bahwa nilai-nilai mereka terus
hidup dan berkembang di tengah perubahan yang terjadi di dunia luar.
2.2.1.5 Simbolisme dalam Konteks Globalisasi

Globalisasi telah membawa dampak signifikan pada berbagai aspek
kehidupan, termasuk cara simbolisme budaya dipahami dan diterapkan. Di satu
sisi, globalisasi menawarkan peluang bagi penyebaran simbol-simbol budaya ke
luar batas geografis, memperkenalkan elemen budaya lokal ke komunitas global
yang lebih luas. Namun, di sisi lain, globalisasi juga menimbulkan tantangan
dalam mempertahankan keaslian dan makna asli dari simbol-simbol tersebut.
Penelitian oleh Robertson (Robertson, 1992) menunjukkan bahwa dalam era

globalisasi, simbolisme budaya sering kali mengalami perubahan atau



78

penyesuaian untuk beradaptasi dengan konteks global yang lebih luas, terkadang
mengorbankan makna asli yang terkandung di dalamnya.

Simbolisme dalam konteks globalisasi sering kali berfungsi sebagai alat
untuk mempertahankan identitas budaya di tengah arus homogenisasi budaya.
Dalam penelitian yang dilakukan oleh (Smith & Jones, 2019), ditemukan bahwa
simbol-simbol budaya sering kali digunakan sebagai bentuk resistensi terhadap
tekanan globalisasi yang cenderung meratakan perbedaan budaya. Misalnya,
komunitas-komunitas tradisional menggunakan simbolisme dalam arsitektur,
bahasa, dan ritual mereka untuk menegaskan identitas budaya mereka dan
menolak asimilasi ke dalam budaya global yang dominan.

Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam Huma Betang dan ritual adat
mereka tetap menjadi alat penting untuk mempertahankan identitas budaya di
tengah globalisasi. Huma Betang, misalnya, bukan hanya simbol arsitektur tetapi
juga representasi dari nilai-nilai inti seperti gotong royong, kebersamaan, dan
harmoni dengan alam. Melalui simbol-simbol ini, suku Dayak dapat menegaskan
identitas mereka dan mempertahankan nilai-nilai tradisional mereka meskipun
berada dalam arus perubahan global (Wang, 2020).

Globalisasi juga memengaruhi cara simbol-simbol budaya diinterpretasikan
dan diadaptasi. Dalam penelitian oleh (Lee, 2021), ditemukan bahwa simbol-
simbol budaya sering kali mengalami rebranding atau reinterpretasi untuk
menarik audiens global. Ini bisa berarti bahwa simbol-simbol tersebut disesuaikan
atau diubah maknanya agar lebih dapat diterima oleh komunitas yang lebih luas.
Namun, proses ini sering kali menimbulkan kekhawatiran bahwa esensi dari

simbol-simbol tersebut mungkin hilang atau tereduksi.



79

Meskipun demikian, simbolisme dalam konteks globalisasi juga
memberikan peluang bagi komunitas untuk menyebarkan nilai-nilai dan budaya
mereka ke seluruh dunia. Penelitian oleh (Chen & Dai, 2014) menekankan bahwa
globalisasi tidak selalu berarti hilangnya identitas budaya, tetapi juga dapat
menjadi kesempatan bagi komunitas untuk memperkenalkan simbol-simbol
budaya mereka ke panggung global. Ini memungkinkan budaya lokal untuk
mendapatkan pengakuan internasional dan untuk memainkan peran dalam dialog
antarbudaya.

Namun, tantangan terbesar dalam globalisasi adalah bagaimana menjaga
makna asli dari simbol-simbol budaya sambil tetap relevan di panggung global.
Komunitas Dayak, misalnya, harus menemukan cara untuk mempertahankan
simbolisme tradisional mereka dalam Huma Betang sambil menyesuaikannya
dengan perubahan sosial dan ekonomi yang terjadi di dunia luar. Hal ini
memerlukan keseimbangan antara mempertahankan tradisi dan berinovasi untuk
memastikan bahwa simbolisme budaya tetap hidup dan bermakna di era modern
(Robertson, 1992).

Simbolisme dalam konteks globalisasi menghadapi tantangan dan peluang
yang unik. Sementara globalisasi dapat mengancam keaslian dan makna asli dari
simbol-simbol budaya, itu juga memberikan kesempatan bagi simbol-simbol ini
untuk dikenal di seluruh dunia. Dalam konteks suku Dayak, simbolisme dalam
Huma Betang dan ritual adat mereka tetap menjadi alat penting untuk
mempertahankan identitas budaya di tengah arus globalisasi yang terus

berkembang.



80

2.2.2 Masyarakat Budaya dan Kearifan Lokal

Masyarakat budaya adalah kelompok sosial yang identitasnya sangat terkait
dengan tradisi, nilai-nilai, dan norma-norma yang diwariskan dari generasi ke
generasi. Kelompok ini sering kali memiliki keterikatan yang kuat dengan
lingkungan alam mereka dan mempertahankan cara hidup yang mencerminkan
keseimbangan antara manusia dan alam. Dalam konteks ini, kearifan lokal
memainkan peran penting dalam membentuk dan memelihara identitas budaya
masyarakat tersebut. Menurut Smith (Smith, 2020), kearifan lokal adalah
pengetahuan, kepercayaan, dan praktik yang telah berkembang selama berabad-
abad dan digunakan oleh masyarakat untuk menghadapi tantangan lingkungan dan
sosial mereka.

Kearifan lokal mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk pengelolaan
sumber daya alam, sistem pertanian, kesehatan, serta praktik sosial dan spiritual.
Penelitian oleh Geertz (Geertz, 1973) menunjukkan bahwa kearifan lokal tidak
hanya berfungsi sebagai panduan praktis bagi masyarakat, tetapi juga sebagai
landasan untuk membangun identitas budaya yang kuat. Dalam banyak kasus,
kearifan lokal mencerminkan hubungan yang mendalam antara manusia dan
lingkungan mereka, serta pemahaman yang kompleks tentang bagaimana menjaga
keseimbangan ekosistem.

Di Indonesia, masyarakat adat seperti suku Dayak di Kalimantan Tengah
memiliki kearifan lokal yang sangat kaya dan beragam. Huma Betang, sebagai
contoh, adalah manifestasi arsitektur dari kearifan lokal Dayak yang mencerminkan
nilai-nilai seperti kebersamaan, gotong royong, dan penghargaan terhadap alam.

Penelitian oleh Wulandari (2019) menunjukkan bahwa Huma Betang bukan hanya



81

sekedar tempat tinggal, tetapi juga pusat kehidupan sosial dan budaya yang
memperkuat ikatan antar anggota komunitas. Melalui arsitektur dan tata ruang
Huma Betang, suku Dayak mengekspresikan nilai-nilai kearifan lokal mereka yang
berfokus pada harmoni, solidaritas, dan keberlanjutan.

Kearifan lokal juga terlihat dalam praktik-praktik pertanian tradisional yang
diterapkan oleh masyarakat Dayak. Sistem ladang berpindah, yang dikenal sebagai
huma, adalah contoh dari bagaimana kearifan lokal digunakan untuk menjaga
keseimbangan ekologi dan memastikan keberlanjutan pangan. Menurut penelitian
oleh Dove (Dove, 2011), sistem ini memungkinkan masyarakat Dayak untuk
mengelola lahan secara berkelanjutan tanpa merusak ekosistem hutan. Praktik ini
menunjukkan pemahaman mendalam tentang siklus alam dan pentingnya menjaga
keseimbangan antara penggunaan lahan dan pelestarian hutan.

Kearifan lokal juga mencakup sistem pengetahuan medis tradisional yang
digunakan oleh masyarakat adat untuk menjaga kesehatan mereka. Pengetahuan ini
sering kali didasarkan pada pengamatan yang cermat terhadap flora dan fauna lokal
serta interaksi mereka dengan manusia. Dalam konteks masyarakat Dayak,
penggunaan tumbuhan obat dan praktik penyembuhan tradisional adalah bagian
integral dari kearifan lokal mereka yang diwariskan dari generasi ke generasi.

Namun, kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai panduan praktis tetapi
juga sebagai alat untuk mempertahankan identitas budaya di tengah tekanan
modernisasi. Dalam banyak kasus, globalisasi dan modernisasi telah membawa
perubahan yang signifikan dalam cara hidup masyarakat adat, sering kali
mengancam keberlanjutan kearifan lokal. Penelitian oleh Escobar (Escobar, 2018)

menunjukkan bahwa banyak masyarakat adat menghadapi tantangan besar dalam



82

mempertahankan kearifan lokal mereka di tengah arus homogenisasi budaya yang
dibawa oleh globalisasi. Meskipun demikian, banyak komunitas yang berhasil
mempertahankan kearifan lokal mereka dengan beradaptasi dan menemukan cara
baru untuk menjaga tradisi mereka tetap hidup.

Kearifan lokal juga berfungsi sebagai bentuk resistensi terhadap perubahan
sosial yang dipaksakan dari luar. Masyarakat adat sering kali menggunakan
kearifan lokal mereka untuk menegaskan identitas budaya mereka dan menolak
asimilasi ke dalam budaya dominan. Penelitian oleh (Smith, 2019) menunjukkan
bahwa dalam banyak kasus, kearifan lokal telah menjadi alat penting bagi
masyarakat adat untuk mempertahankan otonomi budaya mereka dan melawan
dominasi budaya yang mengancam kelangsungan hidup mereka. Dalam konteks ini,
kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya tetapi juga sebagai
strategi untuk bertahan hidup dalam dunia yang semakin terhubung.

Di sisi lain, kearifan lokal juga menawarkan solusi untuk banyak tantangan
global, termasuk perubahan iklim, degradasi lingkungan, dan ketahanan pangan.
Penelitian oleh Berkes (Berkes, 2017) menunjukkan bahwa kearifan lokal sering
kali menawarkan pendekatan yang lebih berkelanjutan dan holistik untuk
mengelola sumber daya alam dibandingkan dengan pendekatan modern yang sering
kali bersifat eksploitasi. Dalam konteks ini, kearifan lokal tidak hanya penting bagi
masyarakat adat tetapi juga bagi masyarakat global yang mencari cara untuk hidup
lebih berkelanjutan.

Dalam konteks suku Dayak, kearifan lokal mereka tidak hanya penting
untuk mempertahankan identitas budaya tetapi juga untuk menjaga keseimbangan

ekologi di wilayah mereka. Praktik-praktik seperti ladang berpindah dan



83

pengelolaan hutan berbasis komunitas telah terbukti efektif dalam menjaga
keberlanjutan lingkungan sekaligus memperkuat ikatan sosial di antara anggota
komunitas. Penelitian oleh (Dove, 2011) menunjukkan bahwa kearifan lokal Dayak
telah memainkan peran penting dalam menjaga hutan Kalimantan tetap lestari,
meskipun menghadapi tekanan dari industri ekstraktif dan perubahan penggunaan
lahan.

Kearifan lokal adalah bagian integral dari identitas budaya masyarakat adat
dan memainkan peran penting dalam menjaga keberlanjutan lingkungan dan sosial.
Dalam konteks globalisasi dan modernisasi, kearifan lokal menawarkan pendekatan
yang unik dan berharga untuk mengelola sumber daya alam, menjaga kesehatan,
dan mempertahankan identitas budaya. Bagi masyarakat Dayak, kearifan lokal
mereka, yang terwujud dalam Huma Betang dan praktik-praktik tradisional lainnya,
adalah fondasi yang kuat untuk mempertahankan cara hidup mereka di tengah
perubahan yang cepat.

2.2.3 Posisi Huma Betang Pada Masyarakat Suku Dayak

Huma Betang, atau rumah panjang, merupakan simbol sentral dalam
kehidupan sosial dan budaya masyarakat Dayak di Kalimantan. Lebih dari sekadar
tempat tinggal, Huma Betang menggambarkan prinsip-prinsip dasar kehidupan
kolektif, seperti gotong royong, kebersamaan, dan kesetaraan, yang menjadi fondasi
kehidupan komunitas Dayak (Ave & King, 1986). Huma Betang tidak hanya
berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga sebagai pusat berbagai kegiatan sosial,
ritual, dan budaya, menjadikannya ikon yang mencerminkan identitas budaya

Dayak serta kebersamaan mereka sebagai sebuah komunitas.



84

Dalam masyarakat Dayak, Huma Betang memainkan peran penting sebagai
simbol persatuan dan harmoni. Tata ruang Huma Betang yang terbuka dan tanpa
sekat internal mencerminkan prinsip egalitarianisme, di mana semua anggota
komunitas hidup bersama dalam satu ruang yang sama, tanpa adanya hierarki yang
ketat. Ini mencerminkan nilai-nilai gotong royong dan kebersamaan yang menjadi
inti dari kehidupan sosial Dayak. Lebih dari itu, Huma Betang juga berfungsi
sebagai tempat di mana berbagai upacara adat dan ritual keagamaan dilaksanakan,
menjadikannya pusat spiritual yang menjaga dan melestarikan kepercayaan dan
tradisi leluhur (Ave & King, 1986).

Sebagai simbol budaya, Huma Betang juga mencerminkan hubungan
masyarakat Dayak dengan lingkungan alam mereka. Material bangunan yang
digunakan dalam konstruksi Huma Betang, seperti kayu ulin dan bambu, dipilih
bukan hanya karena ketersediaannya, tetapi juga karena mereka memiliki makna
spiritual dan simbolis yang mendalam. Penggunaan material alami ini menunjukkan
keselarasan masyarakat Dayak dengan alam, serta pemahaman mereka tentang
keberlanjutan dan pelestarian lingkungan (Ave & King, 1986). Dalam konteks ini,
Huma Betang berfungsi sebagai perwujudan fisik dari filosofi hidup yang
menekankan keseimbangan antara manusia dan alam.

Namun, dalam konteks modernisasi dan globalisasi, posisi Huma Betang
dalam masyarakat Dayak mulai mengalami tantangan. Perubahan sosial dan
ekonomi, serta pengaruh budaya luar, telah menyebabkan perubahan dalam cara
Huma Betang diinterpretasikan dan digunakan. Dalam beberapa kasus, Huma

Betang tidak lagi berfungsi sebagai tempat tinggal utama, melainkan sebagai



85

simbol budaya yang dipertahankan untuk keperluan pariwisata atau pelestarian
budaya.

Penting untuk memahami posisi Huma Betang tidak hanya sebagai artefak
arsitektural, tetapi juga sebagai simbol dinamis yang terus berkembang sesuai
dengan perubahan sosial dan budaya. Analisis semiotik terhadap Huma Betang
memungkinkan kita untuk mengeksplorasi bagaimana elemen-elemen fisik dan
simbolis dari bangunan ini mencerminkan nilai-nilai budaya Dayak, serta
bagaimana nilai-nilai tersebut dipertahankan, dinegosiasikan, dan mungkin
direinterpretasi dalam konteks perubahan global. Dengan demikian, Huma Betang
dapat dipahami sebagai simbol identitas budaya yang kuat, yang tetap relevan dan
signifikan bagi masyarakat Dayak meskipun menghadapi berbagai tantangan
modernisasi (Chua, 2012).
2.2.3.1 Analisis Struktur Arsitektur Pada Huma Betang

Struktur arsitektur Huma Betang merupakan manifestasi fisik dari nilai-nilai
sosial dan budaya masyarakat Dayak. Bangunan ini tidak hanya dirancang untuk
memenuhi kebutuhan fungsional sebagai tempat tinggal, tetapi juga untuk
mencerminkan dan memperkuat ikatan sosial di antara anggota komunitas. Huma
Betang biasanya dibangun dengan panjang yang bisa mencapai puluhan hingga
ratusan meter, memungkinkan banyak keluarga tinggal bersama di bawah satu
atap. Tata ruang yang terbuka tanpa sekat-sekat internal mencerminkan prinsip
kesetaraan dan kolektivitas yang menjadi inti dari kehidupan sosial Dayak (Ave &
King, 1986).

Material yang digunakan dalam konstruksi Huma Betang juga dipilih

dengan cermat, mencerminkan hubungan erat masyarakat Dayak dengan



86

lingkungan alam mereka. Kayu ulin, yang terkenal karena kekuatannya, sering
kali digunakan sebagai bahan utama untuk struktur tiang dan dinding Huma
Betang. Penggunaan material lokal ini tidak hanya menunjukkan kearifan lokal
dalam memanfaatkan sumber daya alam yang ada, tetapi juga mengandung makna
simbolis yang mendalam, di mana kayu ulin dianggap sebagai simbol kekuatan
dan ketahanan komunitas (Sellato, 2002).

Struktur Huma Betang juga dirancang dengan mempertimbangkan faktor-
faktor lingkungan, seperti iklim dan topografi. Bangunan ini biasanya dibangun di
atas tiang-tiang tinggi untuk melindungi dari banjir dan serangan binatang buas,
serta untuk meningkatkan sirkulasi udara, yang penting di iklim tropis
Kalimantan. Desain ini menunjukkan bagaimana arsitektur tradisional Dayak
telah berkembang sebagai respons adaptif terhadap lingkungan alam mereka,
sekaligus mempertahankan nilai-nilai budaya yang penting (Ave & King, 1986).

Selain fungsi fisik, struktur arsitektur Huma Betang juga memiliki makna
simbolis yang mendalam. Misalnya, orientasi bangunan sering kali dikaitkan
dengan kepercayaan dan praktik spiritual masyarakat Dayak. Banyak Huma
Betang yang diorientasikan ke arah tertentu berdasarkan kepercayaan tradisional
tentang harmoni dengan alam dan roh leluhur. Hal ini menunjukkan bahwa
arsitektur Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi juga
sebagai medium untuk menjaga hubungan spiritual dan budaya dengan leluhur
dan lingkungan (Chua, 2012).

Dalam analisis struktural, Huma Betang dapat dilihat sebagai representasi
dari struktur sosial Dayak, di mana setiap elemen arsitektural berperan dalam

mempertahankan dan memperkuat hubungan sosial di dalam komunitas. Elemen-



87

elemen seperti tiang-tiang utama, dinding, dan atap bukan hanya komponen fisik
dari bangunan, tetapi juga simbol dari prinsip-prinsip dasar yang mengatur
kehidupan komunitas Dayak. Oleh karena itu, memahami struktur arsitektur
Huma Betang berarti juga memahami struktur sosial dan budaya masyarakat yang
membangunnya.

2.2.3.2 Pendekatan Strukturalisme dalam Menganalisis Huma Betang

Pendekatan strukturalisme menawarkan kerangka analitis yang kuat untuk
memahami bagaimana elemen-elemen arsitektural dalam Huma Betang berfungsi
sebagai bagian dari sistem yang lebih besar, di mana setiap elemen berinteraksi
untuk menciptakan dan memelihara makna budaya yang kompleks. Dalam
konteks ini, strukturalisme memandang Huma Betang bukan hanya sebagai
bangunan fisik, tetapi sebagai teks budaya yang penuh dengan tanda-tanda yang
mencerminkan nilai-nilai, kepercayaan, dan struktur sosial masyarakat Dayak
(Lévi-Strauss, 2008).

Strukturalisme, yang awalnya dikembangkan oleh Ferdinand de Saussure
dalam linguistik, menekankan pentingnya memahami hubungan antara elemen-
elemen dalam suatu sistem untuk mengungkap makna yang lebih dalam. Dalam
kasus Huma Betang, setiap elemen arsitektural dari tiang utama, tata ruang,
hingga ornamen dapat dilihat sebagai tanda (signifier) yang mengacu pada
konsep-konsep budaya tertentu (signified) dalam sistem kepercayaan Dayak.
Misalnya, tata ruang terbuka Huma Betang dapat dipahami sebagai penanda dari
prinsip kolektivitas dan kesetaraan, yang merupakan nilai inti dalam budaya

Dayak (Barthes, 1986).



88

Claude Lévi-Strauss, seorang antropolog terkemuka yang menerapkan
pendekatan strukturalisme dalam studinya tentang mitos dan budaya, berpendapat
bahwa struktur dasar dari suatu kebudayaan dapat ditemukan dalam pola pikir dan
praktik-praktik sosialnya. Lévi-Strauss menunjukkan bahwa elemen-elemen
dalam budaya, termasuk arsitektur, dapat dianalisis untuk mengungkapkan
struktur-struktur mendasar yang mengatur cara masyarakat berinteraksi dengan
dunia mereka (Lévi-Strauss, 2008). Dalam konteks Huma Betang, pendekatan
strukturalisme memungkinkan kita untuk memahami bagaimana struktur fisik
bangunan ini mencerminkan dan memperkuat struktur sosial masyarakat Dayak.

Pendekatan ini juga relevan dalam menganalisis bagaimana Huma Betang
berfungsi sebagai alat komunikasi budaya. Melalui penggunaan simbolisme
arsitektural, Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi
juga sebagai medium untuk menyampaikan pesan-pesan budaya yang penting,
seperti prinsip gotong royong, hubungan dengan alam, dan spiritualitas. Setiap
elemen arsitektural dapat dipahami sebagai bagian dari kode budaya yang harus
dibaca dalam konteks sistem budaya yang lebih luas (Jencks, 1978).

Pendekatan strukturalisme juga membuka peluang untuk memahami
bagaimana makna dalam arsitektur Huma Betang dapat berubah seiring waktu,
terutama ketika dihadapkan dengan tantangan modernisasi dan globalisasi.
Sebagai contoh, ornamen tradisional yang dulunya memiliki makna spiritual yang
mendalam mungkin mengalami reinterpretasi atau bahkan kehilangan maknanya
ketika Huma Betang dihadapkan pada konteks budaya yang berbeda. Ini

menunjukkan bahwa struktur dan makna dalam Huma Betang tidak statis tetapi



89

dinamis, terus berkembang sesuai dengan perubahan sosial dan budaya (Tilley,
1994).

Dengan menerapkan pendekatan strukturalisme, kita dapat menggali lebih
dalam bagaimana Huma Betang berfungsi sebagai refleksi dari struktur sosial dan
budaya masyarakat Dayak, serta bagaimana elemen-elemen arsitekturalnya
bekerja sama untuk mempertahankan identitas budaya dalam konteks perubahan
yang terus berlangsung.
2.2.3.3 Simbolisme dalam Ornamen dan Ukiran.

Ornamen dan ukiran pada Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai
elemen dekoratif, tetapi juga sebagai medium untuk menyampaikan makna-makna
budaya yang mendalam. Setiap motif dan pola yang diukir pada struktur Huma
Betang mengandung simbolisme yang erat kaitannya dengan kepercayaan, mitos,
dan nilai-nilai sosial masyarakat Dayak. Ornamen dan ukiran ini merupakan
bagian integral dari arsitektur Huma Betang, yang mencerminkan identitas budaya
dan spiritualitas masyarakat yang membangunnya (Helliwel, 2020).

Motif-motif yang ditemukan dalam ornamen dan ukiran Huma Betang sering
kali mencerminkan alam dan kehidupan sehari-hari masyarakat Dayak. Misalnya,
motif tanaman, hewan, dan elemen alam lainnya digunakan untuk melambangkan
hubungan harmonis antara manusia dan alam. Ukiran naga atau burung enggang,
yang sering ditemukan dalam dekorasi Huma Betang, memiliki makna spiritual
yang kuat dan dianggap sebagai penjaga dan pelindung rumah serta penghuninya.
Simbolisme ini tidak hanya memperkuat identitas budaya Dayak tetapi juga
menjaga hubungan spiritual masyarakat dengan alam dan leluhur mereka (Ave &

King, 1986)



90

Ornamen dan ukiran pada Huma Betang juga berfungsi sebagai sarana untuk
mengajarkan nilai-nilai sosial dan moral. Misalnya, pola geometris yang
kompleks sering kali digunakan untuk melambangkan prinsip-prinsip seperti
kesetaraan, kebersamaan, dan kerja sama, yang menjadi inti dari kehidupan
komunitas Dayak. Penggunaan motif-motif ini dalam arsitektur Huma Betang
menunjukkan bagaimana nilai-nilai budaya diinternalisasi dan diwariskan melalui
elemen-elemen visual yang terpahat pada bangunan tersebut (Chua, 2012).

Pendekatan semiotik dalam analisis ornamen dan ukiran pada Huma Betang
menunjukkan bahwa elemen-elemen ini berfungsi sebagai tanda-tanda yang
membawa makna konotatif yang kaya. Barthes (Barthes, 1977) dalam karyanya
tentang semiotika budaya menunjukkan bahwa tanda-tanda visual seperti ornamen
dan ukiran tidak hanya memiliki makna literal (denotatif) tetapi juga makna
tambahan (konotatif) yang berkaitan dengan konteks sosial dan budaya. Dengan
demikian, ornamen dan ukiran pada Huma Betang dapat dilihat sebagai teks
budaya yang dibaca oleh anggota masyarakat Dayak untuk memahami dan
menginternalisasi nilai-nilai budaya mereka.

Dalam konteks modernisasi, simbolisme dalam ornamen dan ukiran Huma
Betang mungkin mengalami reinterpretasi atau bahkan adaptasi. Studi oleh
(Waterson, 2007) menunjukkan bahwa dalam menghadapi perubahan sosial dan
ekonomi, masyarakat Dayak sering kali harus menegosiasikan kembali makna
simbolis dari ornamen dan ukiran tradisional mereka. Ini mencerminkan dinamika
budaya yang terus berkembang di mana identitas budaya dipertahankan, namun

juga disesuaikan dengan kondisi baru.



91

Analisis simbolisme dalam ornamen dan ukiran pada Huma Betang
memungkinkan kita untuk memahami bagaimana elemen-elemen arsitektural ini
tidak hanya berfungsi sebagai hiasan tetapi juga sebagai medium yang kaya akan
makna budaya, yang memainkan peran penting dalam mempertahankan dan
mengartikulasikan identitas masyarakat Dayak.
2.2.3.4 Keterkaitan antara Struktur dan Identitas Budaya

Struktur arsitektural Huma Betang tidak hanya berfungsi sebagai tempat
tinggal, tetapi juga sebagai cerminan identitas budaya masyarakat Dayak.
Keterkaitan antara struktur fisik Huma Betang dan identitas budaya masyarakat
Dayak sangat erat, di mana setiap elemen arsitektural mengandung makna yang
memperkuat dan mempertahankan nilai-nilai budaya dan tradisi yang diwariskan
dari generasi ke generasi (Helliwel, 2020).

Identitas budaya masyarakat Dayak sebagian besar terbentuk dan
dipertahankan melalui struktur Huma Betang, yang dirancang untuk
mencerminkan  prinsip-prinsip dasar kehidupan sosial mereka, seperti
kebersamaan, kesetaraan, dan gotong royong. Struktur yang terbuka dan komunal
memungkinkan terjadinya interaksi sosial yang intens antara anggota komunitas,
yang pada gilirannya memperkuat ikatan sosial dan identitas kolektif mereka. Ini
menunjukkan bahwa struktur arsitektural Huma Betang tidak hanya bersifat
fungsional tetapi juga simbolis, di mana tata ruang dan desain bangunan berfungsi
untuk mengartikulasikan dan memelihara identitas budaya (Waterson, 2019).

Material yang digunakan dalam konstruksi Huma Betang juga berkontribusi
terhadap identitas budaya masyarakat Dayak. Kayu ulin, misalnya, tidak hanya

dipilih karena kekuatan dan daya tahannya, tetapi juga karena makna simbolisnya



92

sebagai representasi dari ketahanan dan keabadian budaya Dayak. Penggunaan
material lokal ini menunjukkan bagaimana masyarakat Dayak mempertahankan
hubungan mereka dengan alam, yang merupakan elemen penting dari identitas
budaya mereka. Dengan kata lain, pilihan material dan teknik konstruksi Huma
Betang mencerminkan filosofi hidup masyarakat Dayak yang menekankan
keberlanjutan dan harmoni dengan alam (King et al., 2020).

Keterkaitan antara struktur dan identitas budaya juga terlihat dalam cara
Huma Betang digunakan sebagai pusat ritual dan upacara adat. Struktur bangunan
ini dirancang sedemikian rupa untuk mengakomodasi berbagai aktivitas sosial dan
spiritual, yang memainkan peran penting dalam mempertahankan dan
memperkuat identitas budaya Dayak. Misalnya, ruang tengah yang luas sering kali
digunakan untuk upacara adat, yang tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi
spiritual tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat kohesi sosial dan identitas
komunitas (Lindell, 2021).

Dalam konteks modernisasi dan globalisasi, struktur Huma Betang tetap
menjadi simbol penting dari identitas budaya Dayak, meskipun ada tantangan
dalam mempertahankan makna tradisionalnya. Studi oleh Lindell (Lindell, 2021)
menunjukkan bahwa meskipun beberapa aspek dari Huma Betang telah
mengalami adaptasi dan perubahan, esensinya sebagai simbol identitas budaya
tetap kuat. Hal ini mencerminkan kemampuan masyarakat Dayak untuk
beradaptasi dengan perubahan sambil tetap mempertahankan identitas budaya
mereka melalui struktur arsitektural yang kaya akan makna.

Keterkaitan antara struktur Huma Betang dan identitas budaya masyarakat

Dayak menunjukkan bahwa arsitektur tidak hanya berfungsi sebagai tempat



93

tinggal, tetapi juga sebagai alat penting untuk mempertahankan,
mengartikulasikan, dan memperkuat identitas budaya. Analisis ini menunjukkan
bagaimana elemen-elemen arsitektural Huma Betang bekerja bersama untuk
membentuk dan memelihara identitas budaya yang dinamis dan terus
berkembang.

2.2.3.5 Struktur Huma Betang dalam Konteks Era Modernisasi

Modernisasi membawa berbagai perubahan yang signifikan dalam kehidupan
masyarakat tradisional, termasuk masyarakat Dayak di Kalimantan. Struktur
Huma Betang, yang telah lama menjadi pusat kehidupan sosial dan budaya
Dayak, kini dihadapkan pada tantangan baru yang muncul dari proses
modernisasi. Tantangan ini meliputi perubahan dalam pola pemukiman, ekonomi,
dan interaksi sosial, yang memengaruhi cara Huma Betang dipahami dan
digunakan dalam kehidupan sehari-hari (Lindell, 2021).

Dalam konteks era modernisasi, struktur Huma Betang mengalami
transformasi baik dalam bentuk fisik maupun fungsionalnya. Beberapa Huma
Betang telah diadaptasi untuk memenuhi kebutuhan modern, seperti penambahan
fasilitas listrik dan air bersih, serta perubahan dalam desain interior untuk
mengakomodasi gaya hidup kontemporer. Namun, meskipun mengalami adaptasi,
esensi dari Huma Betang sebagai simbol kebersamaan dan identitas budaya tetap
dipertahankan. Ini menunjukkan bahwa masyarakat Dayak mampu
menegosiasikan perubahan sambil tetap menjaga nilai-nilai tradisional mereka
(Chua, 2012).

Modernisasi juga memengaruhi cara masyarakat Dayak memandang dan

menggunakan Huma Betang. Beberapa keluarga memilih untuk pindah ke rumah-



94

rumah individu yang lebih kecil dan modern, meninggalkan Huma Betang sebagai
bangunan simbolis yang digunakan terutama untuk upacara adat atau sebagai
objek wisata budaya. Studi oleh Waterson (Waterson, 2007) mengungkapkan
bahwa meskipun terjadi perubahan dalam penggunaan dan makna Huma Betang,
bangunan ini masih memainkan peran penting dalam menjaga identitas budaya
dan kohesi sosial di tengah perubahan yang cepat.

Modernisasi membawa tantangan bagi keberlanjutan material dan teknik
konstruksi tradisional yang digunakan dalam membangun Huma Betang.
Penggunaan bahan bangunan modern yang lebih murah dan mudah diperoleh
sering kali menggantikan kayu ulin dan material alami lainnya yang dahulu
menjadi ciri khas Huma Betang. Ini menimbulkan kekhawatiran tentang hilangnya
pengetahuan tradisional dan nilai-nilai yang terkait dengan penggunaan material
lokal (King et al., 2020). Namun, beberapa inisiatif lokal berupaya untuk
melestarikan teknik konstruksi tradisional ini, dengan menggabungkannya dengan
teknologi modern untuk menciptakan struktur yang berkelanjutan dan relevan
dalam konteks zaman ini.

Di tengah tantangan modernisasi, Huma Betang tetap menjadi simbol kuat
dari identitas budaya Dayak. Bangunan ini tidak hanya bertahan sebagai artefak
budaya, tetapi juga sebagai ruang yang terus beradaptasi dengan kebutuhan
masyarakat yang berubah. Ini mencerminkan kemampuan masyarakat Dayak
untuk mempertahankan esensi budaya mereka sambil merespons perubahan yang
dibawa oleh modernisasi. Dalam hal ini, Huma Betang berfungsi sebagai

jembatan antara masa lalu dan masa depan, menghubungkan tradisi dengan



95

inovasi dalam cara yang memastikan keberlanjutan identitas budaya Dayak

(Helliwel, 2020).

Struktur Huma Betang dalam konteks era modernisasi menunjukkan

dinamika yang kompleks antara pelestarian tradisi dan adaptasi terhadap

perubahan. Analisis ini mengungkapkan bagaimana masyarakat Dayak mengelola

KEARTFAN LOKAL HUMA BETANG
SEBAGAI WUJUD KARAKTER
KOMUNIKASI BUDAYA SUKU DAYAK
DI ERA MODERNISAS]

Tradisi | | Kontcks Komunikasi | Crand Teori | | Paradizma | | Pendekatan | Metode Kualitatif
Semiotik | | Masyarakat dan Budaya | Stuburalisme | | Interpretif | | Interdisipliner | Semiotik
| Etmografi Antropelog
2 o Allen F. Repko, Michelle Charles Sanders Peirce
. y _ " Denzin, Norman K. : =3 :
Stephen W. Little John Stephen W. Little John Ferdinand De Sausunc 3 Phillips Buchberger, dan Rick Hammersley, M dan
Lincoln. ¥vonna § S s
Szostak Atkinson P

o

Bahasa & Simbol

!

Komunikasi Budaya

- -
identitas Budaya

Simbaolmme
» T
N, Ritual & Tradis! b4
- . Tae
N
e
struktur Arsitektur
._\.
Sistem Partanian Tradisional ", v
g \
Kearifan Lokal

Fertanian Barkelanjutan ¥

Pariwisata Budaya

Urbanisasi L J

Perubahan Sosial

Migrasi

" interaksi Lintas Budaya

Keselmbangan dengan Alam

Pengatahuan Medis Tradizional
-

Korajinan Tangan
Fe

Pendidikan Formal
—

Modernisasi & Globslisasi

~adll

Gambar 4. Kerangka Konsep Penelitian




2.3 Kerangka Pemikiran Penelitian

96

MEMENGARUHI

PERMASALAHAN

PERTANYAAN

PERNYATAAN

Penelitian ini
mengidentifikasi masalah
utama berupa penurunan
pemahaman dan praktik
Huma Betang di kalangan

generasi muda Dayak, yang
secara signifikan
mengancam Kkelestarian
komunikasi budaya mereka
di tengah arus modernisasi
yang semakin kuat.

Bagaimana simbol-
simbol dalam Huma
Betang dapat
dipertahankan dan
dimaknai kembali
untuk menjaga
identitas budaya
Dayak di tengah arus
modernisasi?

Penelitian ini menyatakan
bahwa pelestarian simbol-
simbol dan struktur Huma
Betang merupakan elemen
kunci dalam upaya
menjaga komunikasi
budaya Dayak yang khas,
terutama di tengah
perubahan sosial dan
budaya yang cepat terjadi
di era modern ini.

Teori semiotik Ferdinand
de Saussure dan analisis
semiotika Charles Sanders
Peirce serta denotasi dan
konotasi Roland Barthes
diterapkan untuk
memahami makna
mendalam yang
terkandung dalam penanda
dan petanda, serta dalam
ikon, indeks, dan simbol
yang terdapat dalam
elemen arsitektural dan
ornamen Huma Betang.

METODOLOGI ANALISIS KESIMPULAN
Metodologi yang
IR CELTH Analisis data Penelitian ini menekankan

kualitatif, paradigma
interpretif dengan
pendekatan interdisipliner,
yang mencakup perspektif
ilmu komunikasi,
sosiologi, dan antropologi
etnografi, bertujuan untuk
mengungkap makna
budaya dan interaksi sosial
yang secara kolektif
membentuk realitas
masyarakat Dayak.

menunjukkan bahwa
integrasi simbol-simbol
Huma Betang dalam
pendidikan dan
pemahaman budaya
sangat penting untuk
memastikan
keberlangsungan
pengetahuan dan identitas
budaya suku Dayak

pentingnya pengembangan
strategi konservasi
simbolik dan pendidikan
budaya yang berkelanjutan
guna menjaga karakter
komunikasi suku Dayak
serta memperkuat identitas
budaya mereka di tengah
tantangan modernisasi
yang terus berkembang.

MEMENGARUHI

Gambar 5: Kerangka Kerja Penelitian, Pengembangan oleh
Peneliti, 2024.

Teori dan Konsep dalam kerangka kerja ini berfungsi sebagai pusat atau nada

dasar yang memengaruhi semua elemen lain di dalam penelitian, baik yang di kiri

maupun yang di kanan. Sama seperti dalam lagu Gemu Fa Mi Re dari Maumere, Nusa

Tenggara Timur, di mana melodi utama mengarahkan alur dan irama seluruh lagu, teori

dan konsep di sini mengarahkan dan membentuk struktur penelitian secara keseluruhan.

Teori dan Konsep membantu mengidentifikasi dan mendefinisikan permasalahan

utama dalam penelitian. Dalam hal ini, pemahaman teori semiotika dan strukturalisme

memberikan kerangka kerja untuk melihat bagaimana simbol-simbol dalam Huma

Betang telah mengalami pergeseran makna di tengah modernisasi. Seperti nada dasar

dalam sebuah lagu yang menentukan mood, teori ini menentukan bagaimana masalah

utama harus dipahami dan diartikulasi.




97

Teori dan Konsep membimbing pembentukan pertanyaan penelitian, memastikan
bahwa pertanyaan-pertanyaan tersebut sejajar dengan kerangka teoretis yang dipilih.
Pertanyaan penelitian dirumuskan untuk mengeksplorasi bagaimana simbol dan struktur
Huma Betang dapat dipertahankan dalam konteks teori semiotik dan strukturalisme.
Dalam Gemu Fa Mi Re, melodi utama menentukan bagaimana lirik atau bait harus
dinyanyikan. Begitu juga, teori dan konsep menentukan arah pertanyaan penelitian.

Teori dan Konsep memengaruhi pernyataan penelitian dengan menyediakan dasar
teoretis untuk argumen utama. Pernyataan bahwa pelestarian simbol-simbol Huma
Betang penting untuk menjaga identitas budaya berakar pada pemahaman
strukturalisme dan semiotika. Seperti dalam sebuah lagu, di mana nada dasar
memperkuat chorus, teori dan konsep memperkuat pernyataan inti dari penelitian.

Teori dan Konsep memandu pemilihan metodologi yang tepat. Dalam hal ini,
pendekatan kualitatif dengan fokus pada semiotika dan etnografi dipilih karena sesuai
dengan kerangka teoretis yang menekankan analisis makna dan konteks budaya. Sama
seperti nada dasar yang mengarahkan aransemen musik, teori dan konsep mengarahkan
pemilihan metode penelitian.

Teori dan Konsep juga mengarahkan bagaimana data dianalisis. Dengan
berpedoman pada teori semiotika dan strukturalisme, analisis difokuskan pada
bagaimana simbol-simbol Huma Betang diinterpretasikan dalam konteks budaya Dayak.
Dalam lagu, melodi utama menentukan variasi dalam interpretasi lirik. Begitu juga,
teori dan konsep menentukan cara data diinterpretasikan dalam analisis.

Teori dan Konsep membentuk kesimpulan penelitian dengan memastikan bahwa
hasil akhir selaras dengan kerangka teoretis yang dipilih. Kesimpulan menegaskan

pentingnya teori yang digunakan dalam memahami dan melestarikan simbol-simbol



98

budaya Dayak. Seperti lagu yang mencapai puncak atau resolusi pada nada dasar,

kesimpulan dalam penelitian ini mencapai resolusi berdasarkan teori dan konsep yang

digunakan.
*’é 9"6#9 9 4
S 2%
&
,l::-" ; \otﬂ'disjmﬁ"le,
a

Huma petand

lmy antro polbg"'
Bimansi gtnogra®

Sigmfed

Representamen |

\

Interpretant

Denotatif

Konotatif

Analisis
Semiotik

UNITY

Creativity
Innovation
Initictive
Motivation

Other Relevant
Human Factors

POSITIVE IDEAS —-\\

HORIZONTAL UNITY

w

~

Rationality[Qadarism

GOOD IS VALUED

Religion

Huma

Betang

Social Society
Language
Art

Human/env./
Nature
Negotiations
Human
Communication
contextualfijtihad

DEVELOPMENT
HARD WORK

Gambar 6: Kerangka Pemikiran Penelitian, Pengembangan

oleh Peneliti, 2024.

£
e,
Re

Economy
Technology

VERTICAL UNITY

Morality
Justice
seeularization
Desacralization

Strukturalisme
Dinamis




99

2.3.1 Kritik Bagi Teori yang Ada

Kerangka pemikiran yang dijadikan panduan alur dalam penulisan ini juga
menjadi kritik bagi; Pertama, Teori Strukturalisme oleh Ferdinand de Saussure bahwa
simbol dapat dimaknai sesuai dengan kesepakatan konvensional, faktanya simbol bisa
saja dimaknai oleh pembuat simbol tersebut atau pembuat tanda itu sendiri.
Strukturalisme Ferdinand de Saussure menekankan hubungan tetap antara penanda
(signifier) dan petanda (signified) dalam sebuah sistem bahasa. Namun, teori ini
cenderung mengabaikan bagaimana makna dapat berubah atau berkembang seiring
dengan perubahan konteks sosial, budaya, dan waktu. Dalam konteks Huma Betang,
simbol-simbol budaya tidak hanya berfungsi dalam sistem statis, tetapi juga dipengaruhi
oleh dinamika sosial, interaksi antarbudaya, dan modernisasi yang terus berkembang.
Oleh karena itu, ada kebutuhan untuk memperluas Strukturalisme agar lebih fleksibel
dan mampu menangkap perubahan makna yang terjadi dalam konteks budaya yang

dinamis.

2.3.2 Teori Baru yang Ditawarkan: Strukturalisme Dinamis

Teori baru yang dikembangkan dari kritik terhadap Strukturalisme ini dapat
disebut Strukturalisme Dinamis. Teori ini menggabungkan konsep dasar Strukturalisme
yang menekankan hubungan antara penanda dan petanda, tetapi dengan tambahan
dimensi kontekstual dan temporal. Strukturalisme Dinamis memperhitungkan
bagaimana makna simbol tidak bersifat tetap, melainkan terus berkembang dan berubah

sesuai dengan interaksi sosial, pengaruh budaya luar, dan proses modernisasi. Ini



100

berarti, makna dari simbol-simbol dalam Huma Betang dapat berbeda antar generasi,

antar kelompok sosial, atau bahkan dalam konteks waktu yang berbeda.

2.3.3 Aplikasi Teori Strukturalisme Dinamis

Dalam Strukturalisme Dinamis, simbol-simbol Huma Betang tidak lagi dilihat
sebagai entitas yang stabil dengan makna tetap. Sebaliknya, simbol-simbol ini dipahami
sebagai bagian dari sistem yang terus berubah, di mana makna mereka dipengaruhi oleh
faktor-faktor eksternal seperti modernisasi, perubahan sosial, dan interaksi dengan
budaya lain. Teori ini memberikan kerangka kerja untuk menganalisis bagaimana
makna-makna baru diciptakan dan diinterpretasikan dalam masyarakat Dayak saat ini,
serta bagaimana simbol-simbol tradisional dapat beradaptasi atau berubah di bawah

pengaruh faktor-faktor tersebut.

2.3.4 Peran Peirce dan Barthes sebagai Support Analisis Semiotik

Strukturalisme Dinamis juga akan didukung oleh analisis semiotik Charles
Sanders Peirce, yang menambahkan dimensi triadik melalui konsep ikon, indeks, dan
simbol. Ini memperkaya teori baru ini dengan pendekatan yang lebih luas dalam
memahami bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang dapat diinterpretasikan
dalam berbagai konteks sosial dan budaya. Interpretant dalam konsep Peirce berfungsi
untuk menunjukkan bagaimana makna tidak hanya dibentuk oleh struktur, tetapi juga
oleh proses interpretasi yang dinamis dan berulang.

Di sisi lain, teori Denotasi dan Konotasi Roland Barthes akan digunakan secara
selektif untuk menyoroti bagaimana simbol-simbol dalam Huma Betang dapat memiliki

lapisan makna yang berbeda dalam konteks modernisasi. Barthes memberikan



101

perspektif tambahan untuk memahami bagaimana simbol-simbol tradisional dapat

diberi makna baru yang mencerminkan perubahan ideologis atau sosial.

2.3.5 Penamaan Teori: Strukturalisme Dinamis

Dengan memperkenalkan Strukturalisme Dinamis, disertasi ini menawarkan
sebuah teori yang tidak hanya memperluas Strukturalisme klasik, tetapi juga
memberikan alat analisis yang lebih sesuai untuk memahami perubahan makna dalam
konteks budaya yang dinamis. Teori ini menjelaskan bagaimana simbol-simbol dalam
Huma Betang berfungsi tidak hanya dalam kerangka struktural yang tetap, tetapi juga
dalam konteks perubahan sosial yang memengaruhi makna dan fungsinya dalam
komunikasi budaya Dayak.

Penjelasan ini menyajikan teori baru yang jelas dan konkret, serta memberikan
nama yang sesuai, yaitu Strukturalisme Dinamis. Teori ini mengatasi keterbatasan
Strukturalisme tradisional dengan menawarkan pendekatan yang lebih adaptif terhadap
perubahan makna dalam konteks budaya yang terus berkembang, didukung oleh analisis
semiotik Peirce dan Barthes.

Dalam perspektif Huma Betang makna dari simbol-simbol, aretefak atau
ornament memberikan sebuah konsep bagaimana kehidupan manusia dengan manusia,
kehidupan manusia dengan alam, kehidupan manusia dengan Tuhannya yang di
rangkum dalam sebuah pohonn batang garing yang dinamakan pohon kehidupan, yang
memiliki makna harmoni hubungan manusia dengan yang Maha Kuasa dan Semesta.
Sebagaiman yang dikatakan oleh Koentjaraningrat (1993:2) dalam Apandiel dan Danial
(2019:79) Filosofi huma betang ini berangkat dari pemahaman mengenai tujuh unsur

kebudayaan (cultural universal) yaitu: (1) Sistem Religi, (2) Sistem Kemasyarakatan



102

dan Organisasi, (3) Sistem Pengetahun, (4) Bahasa, (5) Kesenian, (6) Sistem Ekonomi,

(7) Sistem Tekhnologi.

2.3.6 Keterangan Tambahan

Bahasa komunikasi tidak hanya berfungsi sebagai proses, tetapi juga sebagai
bentuk the generation of meaning atau pembangkitan makna. Ketika berkomunikasi
dengan orang lain, setidaknya diharapkan bahwa orang lain tersebut dapat memahami
maksud dari pesan yang disampaikan dengan cukup akurat. Agar komunikasi dapat
terlaksana, pesan harus disampaikan dalam bentuk tanda, seperti bahasa atau kata-kata.
Pesan-pesan tersebut mendorong orang lain untuk menciptakan makna bagi diri mereka
sendiri, yang dalam beberapa hal terkait dengan makna yang dihasilkan dari pesan
tersebut.

Dari pembahasan-pembahasan sebelumnya, penulis menyimpulkan bahwa
penerapan konsep linguistik dalam rancangan arsitektur dapat dilihat sebagai kajian
arsitektur melalui bahasa komunikasi. Dalam hal ini, linguistik yang dimaksud merujuk
pada pemahaman bahwa bahasa terdiri dari kata-kata yang memiliki makna, sama
halnya dengan karya arsitektural yang terdiri dari elemen-elemen pembentuk yang
memancarkan makna atau arti. Teori linguistik berkaitan dengan makna, di mana bahasa
atau kalimat terbentuk dari kata-kata, begitu pula karya arsitektural yang tersusun dari
elemen-elemen pembentuk arsitektur.

Linguistik dalam arsitektur mengadopsi pandangan bahwa bangunan dirancang
untuk menyampaikan informasi kepada para pengamat, sehingga persepsi pengamat
atau pengguna bangunan perlu dipertimbangkan dalam menciptakan karya arsitektur.

Namun, hal ini tidak menutup kemungkinan untuk menciptakan 'bahasa-bahasa’ baru



103

yang awalnya mungkin terasa ‘asing', tetapi seiring waktu dan 'perkenalan’, bahasa
tersebut menjadi lebih familiar. Seperti pepatah yang mengatakan ‘tak kenal maka tak
sayang'. Persepsi bekerja dalam berbagai lapisan. Arsitek merancang sebuah bangunan
dengan asumsi mengenai bagaimana penghuninya atau penggunanya kelak akan
memahaminya.

Sebagaimana pepatah mengatakan ‘'tak kenal maka tak sayang,' persepsi
berfungsi dalam berbagai lapisan. Seorang arsitek merancang suatu bangunan dengan
asumsi mengenai bagaimana para penghuni atau pengguna bangunan tersebut nantinya

akan memahaminya.



104

BAB II1
METODOLOGI PENELITIAN
3.1 Paradigma Penelitian

Dalam penelitian ini, paradigma interpretif digunakan sebagai landasan untuk
memahami bagaimana makna dan realitas sosial dibentuk dan diinterpretasikan oleh
individu dalam konteks budaya. Paradigma interpretif, yang berasal dari tradisi
pemikiran fenomenologi dan hermeneutika, menekankan bahwa realitas sosial bersifat
subjektif dan dibentuk melalui pengalaman individu dan interaksi sosial. Pendekatan ini
sangat relevan untuk disertasi ini karena fokusnya pada bagaimana individu dalam
masyarakat Dayak memahami dan memberi makna pada Huma Betang sebagai simbol
budaya yang kaya. (Denzin & Lincoln, 2011)

Secara konseptual, paradigma interpretif memungkinkan peneliti untuk
mengeksplorasi cara-cara di mana makna dikonstruksi dan dinegosiasikan oleh
masyarakat Dayak dalam konteks arsitektur Huma Betang. Dalam konteks ini,
paradigma interpretif menyediakan kerangka kerja untuk memahami bagaimana struktur
arsitektural dan simbolisme dalam Huma Betang tidak hanya dipahami sebagai objek
fisik tetapi juga sebagai teks budaya yang dibaca dan diinterpretasikan oleh komunitas.
Melalui pendekatan ini, peneliti dapat mengungkap bagaimana elemen-elemen
arsitektural dan simbolik berkontribusi pada pemeliharaan identitas budaya, serta
bagaimana mereka dapat mengalami perubahan makna dalam konteks modernisasi.
(Geertz, 1973)

Epistemologi dari paradigma interpretif, yang berakar pada konstruktivisme,
berpendapat bahwa pengetahuan bukanlah sesuatu yang objektif dan tetap, melainkan

dibentuk oleh pengalaman, persepsi, dan interaksi sosial. Dalam konteks penelitian ini,



105

pengetahuan tentang Huma Betang sebagai simbol budaya tidak dianggap sebagai fakta
yang tak terbantahkan, tetapi sebagai hasil dari proses interpretasi yang dilakukan oleh
individu-individu dalam masyarakat Dayak. Ini mencakup bagaimana mereka
memahami fungsi sosial, spiritual, dan simbolik dari Huma Betang, serta bagaimana
makna ini mungkin berubah atau beradaptasi seiring waktu dan dalam berbagai konteks
sosial (Schwandt, 2014).

Relevansi paradigma interpretif dalam penelitian ini terletak pada
kemampuannya untuk menangkap kompleksitas dan kedalaman makna yang terkait
dengan Huma Betang. Dengan menggunakan pendekatan interpretif, penelitian ini tidak
hanya mengeksplorasi makna permukaan dari elemen-elemen arsitektural, tetapi juga
menyelami makna-makna yang lebih dalam dan simbolik yang melekat pada struktur
ini. Ini mencakup analisis bagaimana ornamen, tata ruang, dan material dalam Huma
Betang mencerminkan nilai-nilai budaya Dayak dan bagaimana makna-makna ini dapat
berfungsi untuk mempertahankan identitas budaya dalam menghadapi tantangan
modernisasi (Smith, 2019).

Secara konseptual, paradigma interpretif memungkinkan peneliti untuk
menggunakan teori-teori yang relevan, seperti strukturalisme dan semiotika, untuk
menganalisis bagaimana makna dibentuk dan diinterpretasikan dalam konteks budaya.
Misalnya, teori semiotika dari Peirce dan Barthes dapat diterapkan untuk memahami
bagaimana tanda-tanda visual dalam ornamen dan ukiran Huma Betang berfungsi
sebagai medium untuk menyampaikan pesan-pesan budaya yang penting. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya memberikan deskripsi tentang Huma Betang, tetapi
juga analisis mendalam tentang bagaimana makna-makna ini dikonstruksi dan

dipertahankan dalam konteks sosial yang terus berubah (Lincoln et al., 2011).



106

Paradigma interpretif juga menyediakan kerangka konseptual untuk memahami
bagaimana perubahan dalam struktur dan fungsi Huma Betang dapat dilihat sebagai
hasil dari proses interpretasi ulang oleh masyarakat Dayak. Modernisasi, misalnya,
dapat dilihat sebagai faktor yang mendorong reinterpretasi terhadap makna tradisional
yang melekat pada Huma Betang, menghasilkan bentuk-bentuk baru dari makna yang
relevan dengan konteks zaman. Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan
bagaimana paradigma interpretif memungkinkan analisis yang dinamis dan kontekstual
terhadap fenomena budaya yang kompleks, yang tidak dapat dijelaskan dengan
memadai oleh pendekatan positivistik yang lebih kaku (B. M. Smith & Sparkes, 2016).
3.2 Pendekatan Penelitian

Dalam  disertasi ini, pendekatan interdisipliner = digunakan  untuk
mengintegrasikan perspektif dari tiga disiplin ilmu utama: Ilmu Komunikasi, [Imu
Sosiologi, dan Ilmu Antropologi. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
menganalisis Huma Betang secara komprehensif dari berbagai sudut pandang,
memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan holistik tentang fenomena yang
kompleks ini. Dengan memanfaatkan kekuatan masing-masing disiplin, pendekatan
interdisipliner ini tidak hanya memperkaya analisis, tetapi juga memungkinkan
pengujian dan pengembangan teori-teori yang lebih relevan dalam konteks budaya dan
sosial masyarakat Dayak (Repko, Szostak, & Buchberger, 2017) .

3.2.1 Ilmu Komunikasi (Dimensi Komunikasi Budaya)

Dari sudut pandang Ilmu Komunikasi, penelitian ini akan mengeksplorasi
bagaimana Huma Betang berfungsi sebagai medium komunikasi budaya yang
menyampaikan nilai-nilai, norma, dan identitas budaya masyarakat Dayak. Pendekatan

komunikasi budaya memungkinkan peneliti untuk menganalisis bagaimana elemen-



107

elemen arsitektural dan simbolisme dalam Huma Betang berperan dalam proses
komunikasi antaranggota komunitas, serta bagaimana pesan-pesan budaya ini
dipertahankan dan disampaikan lintas generasi (Hall, 1997). Epistemologi dari
pendekatan ini didasarkan pada konstruktivisme, di mana makna budaya dilihat
sebagai hasil dari proses interaksi dan komunikasi dalam konteks sosial yang spesifik.
3.2.2 Ilmu Sosiologi (Dimensi Sosiokultural)

Ilmu Sosiologi menyediakan kerangka kerja untuk menganalisis dimensi
sosiokultural dari Huma Betang, yang mencakup bagaimana struktur sosial, hubungan
kekuasaan, dan dinamika komunitas berinteraksi dengan struktur arsitektural ini.
Dengan menggunakan perspektif sosiologis, penelitian ini akan mengkaji bagaimana
Huma Betang mencerminkan dan memperkuat struktur sosial masyarakat Dayak, serta
bagaimana perubahan sosial, seperti modernisasi dan globalisasi, memengaruhi makna
dan fungsi Huma Betang dalam kehidupan sehari-hari (Giddens & Sutton, 2021).
Pendekatan ini berfokus pada hubungan antara individu dan masyarakat serta
bagaimana struktur sosial membentuk dan dipengaruhi oleh praktik-praktik budaya.
3.2.3 Ilmu Antropologi (Dimensi Etnografi)

Dari perspektif Antropologi, pendekatan etnografi digunakan untuk memahami
Huma Betang sebagai bagian dari kehidupan budaya masyarakat Dayak. Etnografi
memungkinkan peneliti untuk melakukan observasi mendalam dan berinteraksi
langsung dengan komunitas untuk mengungkap makna simbolis dan ritual yang terkait
dengan Huma Betang. Melalui pendekatan ini, penelitian ini berusaha untuk menangkap
perspektif orang dalam (emic) dan bagaimana mereka menginterpretasikan makna dari
struktur arsitektural ini dalam konteks budaya mereka sendiri (Geertz, 1973).

Pendekatan etnografi juga berperan penting dalam memahami bagaimana tradisi dan



108

nilai-nilai budaya dipertahankan dalam masyarakat yang sedang mengalami perubahan
sosial.

Pendekatan interdisipliner ini sangat relevan dalam penelitian ini karena
memungkinkan pengintegrasian berbagai perspektif yang saling melengkapi untuk
memahami Huma Betang secara lebih mendalam. Dengan menggabungkan dimensi
komunikasi budaya, sosiokultural, dan etnografi, penelitian ini mampu mengungkap
kompleksitas makna yang terkait dengan Huma Betang dan bagaimana makna ini
dipertahankan, diubah, atau dinegosiasikan dalam konteks perubahan sosial yang terus
berlangsung. Pendekatan ini juga memperkuat validitas dan reliabilitas penelitian
dengan memberikan pandangan yang lebih holistik dan terintegrasi.

Secara epistemologis, pendekatan interdisipliner ini didasarkan pada asumsi
bahwa realitas sosial dan budaya adalah hasil dari interaksi antara berbagai faktor yang
saling berhubungan, dan oleh karena itu tidak dapat sepenuhnya dipahami melalui satu
disiplin ilmu saja. Dengan mengintegrasikan perspektif dari Ilmu Komunikasi,
Sosiologi, dan Antropologi, penelitian ini tidak hanya memperkaya pemahaman tentang
Huma Betang, tetapi juga memungkinkan pengembangan teori-teori yang lebih relevan

dan aplikatif dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak (Klein, 1990)

ILMU KOMUNIKASI:
Memahami bagaimana
pesan dan makna
dibentuk, ditransmisikan,
dan diterima dalam
konteks budaya tertentu.

Komunikasi Budaya:
Kearifan Lokal Huma
Betang Sebagai Wujud
Karakter Komunikasi
Suku Dayak di Era
Moderenisasi

ANTROPOLOGI
Dimensi Etnografi:
Memahami secara mendalam
tentang praktik dan makna
budaya Huma Betang dalam
konteks kehidupan sehari-
hari suku Dayak

SOSIOLOGI
Dimensi Sosiokultural:
Memahami tentang perilaku
sosial. termasuk asal-usul.
pengembangan. organisasi.

dan lembaga-lembaga
sosial."

Gambar 7. Pendekatan Penelitian



109

3.3 Metode Penelitian
3.3.1 Analisis Semiotik Charles Sanders Peirce

Analisis semiotik yang dikembangkan oleh Charles Sanders Peirce
merupakan salah satu pendekatan paling signifikan dalam memahami bagaimana
tanda-tanda berfungsi dalam konteks komunikasi dan budaya. Teori semiotik
Peirce didasarkan pada gagasan bahwa semua fenomena sosial dapat dianalisis
sebagai sistem tanda, yang terdiri dari tiga komponen utama: representamen
(penanda), objek (apa yang diwakili oleh tanda), dan interpretant (makna yang
dihasilkan oleh tanda). Pendekatan ini sangat relevan untuk penelitian ini karena
memungkinkan peneliti untuk menggali bagaimana elemen-elemen arsitektural
dan simbolisme dalam Huma Betang berfungsi sebagai tanda-tanda budaya yang
kaya akan makna (Peirce, 1974).

Dalam konteks Huma Betang, setiap elemen arsitektural, ornamen, dan
ukiran dapat dipahami sebagai tanda yang mengomunikasikan makna tertentu
kepada anggota masyarakat Dayak. Misalnya, tiang utama dalam Huma Betang
tidak hanya berfungsi sebagai elemen struktural tetapi juga sebagai simbol
kekuatan dan keabadian, yang menghubungkan masyarakat dengan leluhur
mereka. Melalui analisis semiotik Peirce, peneliti dapat mengidentifikasi
bagaimana tanda-tanda ini tidak hanya memiliki makna denotatif (literal) tetapi
juga konotatif (asosiatif), yang mencerminkan nilai-nilai budaya, kepercayaan,
dan identitas sosial masyarakat Dayak (Chandler, 2022).

Salah satu aspek penting dari analisis semiotik Peirce adalah konsep triadik,
di mana makna tidak hanya ditentukan oleh hubungan antara representamen dan

objek, tetapi juga oleh proses interpretasi yang dilakukan oleh individu atau



110

kelompok sosial. Dalam hal ini, analisis semiotik Peirce memungkinkan peneliti
untuk mengeksplorasi bagaimana masyarakat Dayak memahami dan
menginterpretasikan tanda-tanda yang ada dalam Huma Betang, serta bagaimana
makna ini mungkin berubah seiring waktu atau dalam berbagai konteks sosial.
Ini sangat relevan dalam penelitian ini, karena memungkinkan peneliti untuk
menangkap dinamika perubahan sosial dan budaya yang memengaruhi cara
masyarakat memaknai arsitektur tradisional mereka (Short, 2007).

Analisis semiotik Peirce memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan
berbagai perspektif teoretis dalam memahami fenomena sosial. Misalnya,
konsep ikon, indeks, dan simbol dalam teori tanda Peirce memberikan alat
analitis yang kuat untuk mengkategorikan dan memahami berbagai jenis tanda
yang ditemukan dalam Huma Betang. Ikon, yang memiliki kemiripan langsung
dengan objek yang diwakilinya, dapat digunakan untuk menganalisis ukiran-
ukiran yang menggambarkan hewan atau tumbuhan. Indeks, yang menunjukkan
hubungan kausal atau eksistensial dengan objeknya, dapat diterapkan pada
elemen-elemen arsitektural yang menunjukkan fungsi tertentu. Simbol, yang
hubungannya dengan objek didasarkan pada konvensi sosial, dapat digunakan
untuk menganalisis motif-motif yang mewakili nilai-nilai budaya tertentu
(Liszka, 1996).

Dengan menggunakan analisis semiotik Peirce, penelitian ini mampu
mengungkap lapisan-lapisan makna yang terkandung dalam arsitektur dan
simbolisme Huma Betang, serta bagaimana makna-makna ini dipertahankan,
diinterpretasikan, dan diadaptasi oleh masyarakat Dayak. Pendekatan ini sangat

relevan dalam konteks penelitian ini karena memungkinkan peneliti untuk



111

menangkap kompleksitas makna yang terkait dengan Huma Betang, serta
bagaimana makna ini dipertahankan atau diubah dalam menghadapi tantangan

modernisasi (N6th, 1990).

3.3.2 Etnografi Antropologi

Etnografi, sebagai metode penelitian dalam antropologi, berfokus pada
eksplorasi mendalam tentang kehidupan sehari-hari suatu kelompok sosial,
melalui observasi langsung dan partisipasi aktif di dalamnya. Dalam penelitian
ini, pendekatan etnografi diterapkan untuk mengkaji bagaimana Huma Betang,
sebagai elemen sentral dalam kehidupan masyarakat Dayak, tidak hanya
dipahami tetapi juga dihidupi oleh komunitas tersebut. Metode ini
memungkinkan peneliti untuk menggali makna yang lebih dalam dan kompleks
terkait Huma Betang, yang tidak dapat diungkapkan sepenuhnya melalui metode
lain (Hammersley & Atkinson, 2019).

Pendekatan etnografi menekankan pentingnya memahami dunia sosial dari
perspektif orang dalam (emic), yakni perspektif yang dimiliki oleh anggota
komunitas itu sendiri. Dalam konteks penelitian ini, peneliti berupaya untuk
merasakan dan mengalami kehidupan budaya masyarakat Dayak secara
langsung, sehingga dapat menangkap nuansa dan makna yang terkandung dalam
praktik-praktik yang terkait dengan Huma Betang. Melalui interaksi langsung
dengan anggota masyarakat, peneliti dapat memahami bagaimana Huma Betang
berfungsi sebagai pusat kehidupan sosial dan spiritual, serta bagaimana nilai-

nilai budaya diwariskan melalui struktur arsitektural ini (Spradley, 2016).



112

Metode etnografi juga relevan dalam penelitian ini karena fleksibilitasnya
dalam menangkap dinamika sosial dan budaya yang kompleks. Peneliti dapat
beradaptasi dengan perubahan yang terjadi di lapangan, seperti perubahan dalam
peran dan fungsi Huma Betang dalam konteks modernisasi. Ini memungkinkan
peneliti untuk mengamati secara langsung bagaimana masyarakat Dayak
menegosiasikan identitas budaya mereka di tengah perubahan sosial, serta
bagaimana mereka mempertahankan atau memodifikasi tradisi yang terkait
dengan Huma Betang (Murchison, 2010).

Dalam kerangka epistemologis, etnografi didasarkan pada asumsi bahwa
pengetahuan tentang dunia sosial dihasilkan melalui interaksi yang mendalam
dan refleksi kritis terhadap pengalaman tersebut. Peneliti dalam pendekatan ini
tidak hanya berperan sebagai pengamat, tetapi juga sebagai peserta yang aktif
dalam kehidupan komunitas yang diteliti. Dengan demikian, etnografi
memungkinkan pengembangan pemahaman yang lebih kaya dan nuansa tentang
makna-makna budaya, yang dihasilkan dari proses interaksi sosial yang
kompleks (Clifford & Marcus, 2023).

Pendekatan etnografi dalam penelitian ini memberikan ruang bagi
pengungkapan perspektif budaya yang mungkin terabaikan dalam metode
penelitian lainnya. Melalui wawancara mendalam, partisipasi dalam upacara
adat, dan observasi terhadap praktik-praktik sehari-hari yang terkait dengan
Huma Betang, peneliti dapat menangkap bagaimana makna-makna budaya
dipraktikkan dan diartikulasikan oleh masyarakat Dayak. Ini termasuk
pemahaman tentang peran Huma Betang dalam menjaga kohesi sosial dan

identitas budaya, serta bagaimana elemen-elemen arsitekturalnya berfungsi



113

sebagai simbol dari nilai-nilai yang dipegang oleh komunitas tersebut
(Fetterman, 2019).

Dengan menggunakan pendekatan etnografi, penelitian ini dapat
memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperkaya literatur tentang
budaya Dayak dan peran arsitektur tradisional dalam mempertahankan identitas
budaya. Etnografi memungkinkan peneliti untuk menggali lebih dalam tentang
bagaimana makna yang terkait dengan Huma Betang diinternalisasi oleh anggota
komunitas, serta bagaimana makna tersebut dipertahankan atau diubah dalam
konteks perubahan sosial. Dengan demikian, metode ini tidak hanya
menghasilkan deskripsi yang kaya tentang kehidupan sosial masyarakat Dayak,
tetapi juga memberikan wawasan yang mendalam tentang dinamika yang terjadi
di balik struktur budaya mereka (Wolcott, 1999).

Pendekatan analisis semiotik Peirce dan etnografi antropologi bekerja secara
sinergis untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan menyeluruh tentang
makna yang terkait dengan Huma Betang. Analisis semiotik Peirce memungkinkan
peneliti untuk memetakan tanda-tanda budaya dan simbolisme dalam elemen-elemen
arsitektural Huma Betang, mengungkap lapisan-lapisan makna yang mungkin tidak
terlihat pada pandangan pertama (Chandler, 2022). Sementara itu, pendekatan etnografi
memastikan bahwa interpretasi tanda-tanda ini didasarkan pada konteks sosial dan
budaya yang hidup, dengan memahami perspektif emik masyarakat Dayak melalui
observasi langsung dan partisipasi aktif (Hammersley & Atkinson, 2019). Dengan
menggabungkan kedua metode ini, peneliti dapat membangun pemahaman yang lebih

dalam dan kontekstual tentang makna-makna budaya yang terkait dengan Huma Betang.



114

Melalui integrasi kedua metode ini, potensi bias interpretatif dapat diminimalkan
karena setiap hasil analisis semiotik diuji dan dipahami dalam konteks kehidupan nyata
yang diobservasi melalui etnografi. Pendekatan interdisipliner ini memastikan bahwa
semua elemen baik itu grand teori, konsep strukturalisme, semiotik, maupun
pemahaman budaya terintegrasi dengan mulus tanpa menegasikan satu sama lain
(Liszka, 1996). Kombinasi ini memungkinkan peneliti untuk memperoleh gambaran
holistik yang memperkaya pemahaman tentang bagaimana Huma Betang dipraktikkan,

dimaknai, dan diartikulasikan dalam konteks sosial yang dinamis (Fetterman, 2019).

3.4 Subjek dan Objek
3.4.1 Sejarah Suku Dayak

Secara ilmiah disebutkan bahwa sekitar dua ratus tahun sebelum masehi,
terjadi gelombang pertama perpindahan bangsa Melayu ke Indonesia. Mereka
datang secara bertahap dari wilayah Yunan. Pada awalnya, mereka menetap di
daerah pantai, namun dengan kedatangan bangsa Melayu Muda, bangsa Melayu
Tua atau Proto Melayu terpaksa pindah ke daerah pedalaman. Hal ini mungkin
disebabkan oleh fakta bahwa kebudayaan Melayu Tua dianggap lebih rendah
dibandingkan dengan Melayu Muda. (Riwut, 2003).

Penulis sejarah orang Dayak menyebutkan bahwa nenek moyang mereka
berasal dari Provinsi Yunan, Cina Selatan, yang bermigrasi secara besar-besaran ke
Kalimantan antara 3000 hingga 1500 tahun sebelum Masehi. Migrasi ini menempuh
dua jalur utama: jalur pertama melalui Provinsi Yunan (Cina Selatan) menuju
Semenanjung Malaysia, kemudian Selat Malaka, Sumatera, Jawa, hingga

Kalimantan (Kalimantan Selatan dan Tengah); dan jalur kedua melalui Provinsi



115

Yunan, Hainan (Taiwan), kemudian Filipina, dan akhirnya Kalimantan.
(Normuslim, 2016).

Ukur, Coomans, dan Carey, sebagaimana dikutip oleh Ahim Rusan,
mengelompokkan penduduk Pulau Kalimantan ke dalam dua kelompok
berdasarkan periode kedatangan mereka dan ciri-ciri geografis tempat tinggal
mereka. Kelompok pertama adalah Proto Melayu (Melayu Tua), yang bermigrasi ke
Kalimantan dan Cina Selatan antara 3000 hingga 1500 tahun sebelum Masehi,
awalnya tinggal di daerah pesisir namun kemudian berpindah ke pedalaman
Kalimantan. Kelompok kedua adalah Deutro Melayu (Melayu Muda), yang
bermigrasi ke Kalimantan sekitar 500 tahun sebelum Masehi dan menetap di daerah
pesisir Kalimantan. Berdasarkan pengelompokan ini, orang Dayak termasuk dalam
kelompok Proto Melayu. Pengelompokan ini tidak hanya didasarkan pada periode
kedatangan dan lokasi geografis, tetapi juga pada alasan sosiologis yang meliputi
aspek sosial, ekonomi, dan keyakinan atau agama. (Normuslim, 2016).

Secara sosial, Proto Melayu berusaha mempertahankan kemurnian budaya
dan adat istiadat mereka dari pengaruh budaya dan adat istiadat Deutro Melayu.
Secara ekonomi, mereka merasa terdesak oleh kedatangan Deutro Melayu yang
sebagian besar bekerja sebagai pedagang dan nelayan. Secara agama, mereka
memilih untuk tidak menganut agama Islam seperti kebanyakan Deutro Melayu.
Oleh karena itu, mereka meninggalkan daerah pesisir dan mencari lahan baru di
pedalaman Kalimantan untuk menjaga identitas dan budaya mereka tetap utuh.

(Normuslim, 2016).



116

Dari uraian di atas dapat peneliti simpulkan bahwa asal usul suku Dayak
sudah ada sekitar kurang lebih dua ratus tahun sebelum masehi dan ini menandai

awal mula perpindahan bangsa Melayu yang pertama ke Indonesia.

3.4.2 Deskripsi Suku Dayak dan Keyakinannya

Suku Dayak merupakan suku asli yang mendiami Pulau Kalimantan, dengan
penyebarannya yang secara umum hampir merata di seluruh wilayah Kalimantan.
Namun, secara spesifik, hanya ada dua wilayah di Pulau Kalimantan yang
mayoritas penduduknya adalah suku Dayak, yaitu Kalimantan Barat dan
Kalimantan Tengah (Riswanto et al., 2017)

Kalimantan Tengah memiliki komposisi etnis yang relatif berbeda
dibandingkan dengan Kalimantan Barat dan daerah lainnya. Mayoritas penduduk
Kalimantan Tengah berasal dari etnis suku Dayak Ngaju, Ot Danum, Maanyan,
Dusun, dan lain-lain. Agama yang dianut oleh masyarakat Dayak di Kalimantan
Tengah sangat bervariasi. Dayak yang beragama Islam tetap mempertahankan
identitas etnis mereka sebagai orang Dayak, begitu pula dengan Dayak yang
beragama Kristen. Agama asli suku Dayak di Kalimantan Tengah adalah
Kaharingan, yang merupakan agama asli yang lahir dari budaya setempat sebelum
bangsa Indonesia mengenal agama pertama, yaitu Hindu. Karena agama Hindu
telah menyebar luas di dunia, terutama di Indonesia, dan lebih dikenal luas
dibandingkan dengan agama suku Dayak, maka agama Kaharingan dikategorikan

sebagai salah satu cabang dari agama Hindu. (Darmadi, 2016)



117

Menurut Scharer, sebutan untuk orang Dayak biasanya disesuaikan dengan
asal atau tempat tinggal mereka, seperti oloh Barito untuk orang Dayak yang
berasal dari Sungai Barito, oloh Katingan untuk orang Dayak yang berasal dari
Sungai Katingan, oloh Kahayan untuk yang berasal dari Sungai Kahayan, dan oloh
Kapuas untuk yang berasal dari Sungai Kapuas. Sebagaimana disebutkan oleh
Scharer, "The Dayak name themselves after the various rivers on which they live.
The Ngaju also use this method of distinction, and when they speak of the olo
Kahayan, olo Kapuas, olo Barito, they mean fellow members of their tribe who
have settled on these different rivers. The banks of Kahayan may be regarded as the
true tribal area of the Ngaju, from where they have spread to other rivers." Artinya,
nama Dayak itu sendiri diberikan berdasarkan sungai-sungai tempat mereka tinggal,
dan mereka menggunakan nama suku sesuai dengan lokasi tempat tinggalnya.
Tepian Sungai Kahayan merupakan daerah domisili asli Dayak Ngaju, dari mana
mereka kemudian menyebar ke beberapa daerah mengikuti aliran sungai. (Darmadi,
2016)

Istilah Dayak pertama kali digunakan oleh orang-orang Inggris untuk
menyebut suku-suku Dayak di Kalimantan Utara. Di Kalimantan Timur dan
Kalimantan Barat, istilah yang lebih populer adalah Daya. Dalam bahasa Ngaju,
kata Dayak atau Daya mengandung makna sifat dan menunjukkan kekuatan.
Sementara itu, menurut O.K Rachmat dan R. Sunardi, istilah Dayak diberikan oleh
orang-orang Melayu pesisir Kalimantan kepada suku-suku pedalaman Kalimantan
yang tidak memeluk agama Islam, yang diartikan sebagai orang gunung. (Riwut,

2003)



118

Sejalan Sejalan dengan pandangan O.K Rachmat dan R. Sunardi, Roedy
Haryo Widjono juga berpendapat bahwa istilah Dayak digunakan untuk merujuk
pada penduduk asli Kalimantan yang tidak memeluk agama Islam. Oleh karena itu,
orang Dayak yang telah memeluk agama Islam dianggap tidak lagi termasuk suku
Dayak, bahkan sebagian dari kalangan suku Dayak sendiri menganggap mereka
yang berpindah ke agama Islam sebagai bagian dari suku Melayu. Pendapat ini
tentu terasa aneh; apakah mungkin seseorang yang awalnya bersuku Dayak
kemudian memeluk agama Islam akan kehilangan identitas suku Dayaknya?
Terlepas dari beragam pandangan tersebut, saat ini mereka lebih dikenal dengan
istilah Dayak (Normuslim, 2016).

Masyarakat Dayak yang telah memeluk Islam dan menikah dengan pendatang
Melayu dikenal dengan sebutan Senganan atau masuk Senganan/masuk Laut, dan
saat ini mereka mengidentifikasi diri sebagai orang Melayu. Mereka biasanya
memilih seorang tokoh yang dihormati, baik dari kalangan mereka sendiri maupun
dari pendatang yang seagama dan memiliki kharisma, untuk menjadi pemimpin
kampung atau wilayah mereka. Seiring dengan perkembangan sosial dan
peningkatan pengetahuan, masyarakat Dayak yang beragama Islam mulai menyebut
diri mereka sebagai Dayak Muslim. Ini merupakan sesuatu yang patut diapresiasi
tinggi karena menunjukkan bahwa mereka kembali kepada identitas asal mereka
sebagai orang Dayak. Bagi mereka, asal-usul adalah hal yang sangat penting dan
tidak dapat dilupakan, sebagai bentuk manifestasi yang tetap menjadi satu kesatuan
dalam prinsip Bhinneka Tunggal Ika, meskipun terdapat perbedaan agama dan

etnis, yang merupakan dasar dari Indonesia raya. (Darmadi, 2016).



119

3.4.3 Kelompok Suku Dayak

Suku Dayak sebenarnya tersebar di hampir seluruh wilayah Kalimantan.
Namun, karena proses kehidupan yang telah berlangsung selama ribuan tahun dan
kondisi geografis yang luas serta sulit dijangkau oleh alat transportasi, orang Dayak
terpecah menjadi beberapa komunitas yang berbeda. Berdasarkan kenyataan ini,
para peneliti sejarah dan budaya Dayak kemudian berusaha membuat
pengelompokan atau klasifikasi suku Dayak untuk memudahkan pemahaman,
sesuai dengan sudut pandang masing-masing.

Menurut W. Stohr dalam (Laksono & Riwut, 2006) mengklasifikasikan suku
Dayak dalam enam kelompok berdasarkan ritus kematian, yaitu:

1) Kenya-kanya-Bahau

2) Ot Danum (Ot Danum, Ngaju, Manyan, Lawangan)

3) Iban/Dayak Laut

4)  Murut (Dusun, Murut, Kelabit)

5) Klemantan/Dayak Darat

6) Punan

Berdasarkan karakter dan adat istiadat dari masing-masing suku yang ada

dipulau kalimantan, suku Dayak telah berkembang menjadi sangat banyak varian
tentang sebutan suku karena didasari dengan kelompok-kelompok yang sangat
memiliki erbedaan dengan kelompok lain (Rico et al., 2023). Menurut Riwut dalam
(Darmadi, 2016) bahwa suku Dayak terbagi dalam 7 suku besar yang terdiri dari 18
suku kecil dan terbagi lagi dalam 405 suku kecil-kecil sebagai berikut :

a. Dayak Ngaju terdiri dari 4 suku kecil dan 90 suku kecil-kecil:



120

1) Dayak Ngaju (terdiri atas 53 suku kecil-kecil, termasuk didalamnya
bakumpai yang disebut pula dengan istilah Baraki pada urutan ke-12.
2) Dayak Maanyan (terdiri atas 8 suku kecil-kecil)
3) Dayak Lawangan (terdiri atas 21 suku kecil-kecil)
4) Dayak Dusun (terdiri atas 8 suku kecil-kecil)
. Dayak Apu Kayan, terdiri dari 3 suku kecil dan 60 suku kecil-kecil:
1) Dayak Kenyah (terdiri atas 24 suku kecil-kecil)
2) Dayak Kayan (terdiri atas 10 suku kecil-kecil)
3) Dayak Bahau (terdiri atas 26 suku kecil-kecil)
. Dayak Iban dan Heban atau Dayak Laut, terdiri atas 11 suku kecil- kecil.
. Dayak Klemantan, terdiri dari 2 suku kecil dan 87 suku kecil-kecil:
1) Dayak Klemantan (terdiri atas 47 suku kecil-kecil).
2) Dayak Ketungau (terdiri atas 40 suku kecil-kecil).
. Dayak Murut, terdiri dari 3 suku kecil dan 44 suku kecil-kecil:
1) Dayak Idaan/Dusun (terdiri atas 6 suku kecil-kecil)
2) Dayak Tidung (terdiri atas 10 suku kecil-kecil)
3) Dayak Murut (terdiri atas 28 suku kecil-kecil)
. Dayak Punan, terdiri dari 4 suku kecil dan 52 suku kecil-kecil:
1) Dayak Basap (terdiri atas 20 suku kecil-kecil)
2) Dayak Punan (terdiri atas 24 suku kecil-kecil)
3) Ot (terdiri atas 5 suku kecil-kecil)
4) Dayak Bukat (terdiri atas 3 suku kecil-kecil).

g. Dayak Ot Danum, terdiri dari 61 suku kecil-kecil.



121

3.4.4 Sejarah Huma Betang Suku Dayak

Pada sekitar abad ke-15, wilayah Sei Pasah dan Kalimantan Tengah secara
keseluruhan masih berupa hutan belantara yang belum terjamah oleh pendatang.
Penduduk asli di wilayah ini adalah Suku Dayak Ngaju, yang tinggal di sepanjang
Sungai Kapuas. Mereka menganut kepercayaan leluhur mereka, Kaharingan, yang
berarti Kehidupan. Pada masa itu, Suku Dayak Ngaju dikenal sebagai salah satu
suku yang paling tangguh dan aktif dalam budaya Kayau atau berburu kepala,
bersama dengan suku-suku lainnya seperti Dayak Iban, Dayak Ot, dan Dayak

Kenyah.

Gambar 8. Dayak Ngaju Tahun 1800an

Sebelum kedatangan pendatang, Desa Sei Pasah merupakan sebuah desa
kecil yang pada saat itu hanya memiliki beberapa Rumah Betang. Masyarakatnya
masih dianggap primitif, mengenakan pakaian yang dibuat dari anyaman rotan,

kulit kayu, atau kulit hewan. Kegiatan sehari-hari mereka masih sederhana, seperti



122

berburu, menangkap ikan di sungai, dan bertani. Pada masa itu, budaya Kayau, atau
berburu kepala, masih sangat dihormati. Selain itu, budaya Dayak yang
dipraktikkan oleh masyarakat saat itu tetap asli, termasuk kepercayaan Kaharingan,
upacara kematian tiwah bagi suku Dayak Ngaju, tato, tarian, dan banyak tradisi
lainnya. Ciri fisik orang Dayak Ngaju pada masa tersebut meliputi kulit putih, mata
sipit, tubuh tegap, memakai celana khas "ewah™ berupa kain yang menjulur di
bagian depan, mengenakan kalung dari taring binatang buas, serta menggunakan
hiasan kepala yang terbuat dari ikat kepala atau anyaman rotan yang dihiasi bulu
burung. Senjata tradisional mereka termasuk Mandau, tombak, sumpit, dan perisai

atau talabang. (Riwut, 2003).

Pada masa lalu, suku Dayak Ngaju tinggal di Rumah Betang, yang dalam
bahasa Dayak Ngaju Kapuas dikenal sebagai Huma hai. Rumah ini dirancang
seperti rumah panggung, dengan tiang-tiang yang tingginya sekitar 10 meter dan
lebar mencapai 50 meter. Tujuan dari pembangunan rumah yang tinggi ini adalah
untuk melindungi penghuninya dari berbagai ancaman, seperti serangan binatang
buas, banjir, dan praktik budaya kayau. Rumah Betang umumnya dihuni oleh 20
hingga 100 kepala keluarga, tergantung pada ukuran rumah tersebut. Seiring
dengan berjalannya waktu dan memudarnya budaya kayau sekitar abad ke-18,
wilayah Kalimantan Tengah mulai didatangi oleh pendatang. Kebanyakan dari
mereka berasal dari Tanah Banjar (Banjarmasin), Pulau Jawa, serta penjajah

Belanda yang datang ke wilayah tersebut. (Riwut, 2003).

Huma Betang adalah rumah adat yang khas bagi masyarakat Kalimantan
Tengah. Rumabh ini dibangun secara bergotong-royong dan memiliki ukuran yang

sangat besar, dengan panjang mencapai 30 hingga 150 meter, lebar antara 10



123

hingga 30 meter, dan berdiri di atas tiang-tiang yang tingginya sekitar 3 hingga 4
meter dari permukaan tanah (Riwut, 2003). Huma Betang bisa menampung hingga
seratus sampai dua ratus orang, yang terdiri dari satu keluarga besar dan dipimpin
oleh seorang bakas lewu atau Kepala Suku. Kalimantan Tengah terkenal dengan
keragaman budaya, termasuk variasi agama, suku, dan bahasa. Meskipun terdapat
berbagai perbedaan, masyarakat Dayak yang merupakan penduduk asli tetap
menjaga persatuan, sehingga perbedaan tidak menjadi sumber konflik. Toleransi
antar umat beragama adalah salah satu contoh bagaimana masyarakat Kalimantan
Tengah menjaga kerukunan, dan sikap inilah yang menjadi filosofi utama dari

Huma Betang.

Rumah Betang Manggatang Utus di Sei Pasah, Kecamatan Kapuas Hilir,
Kabupaten Kapuas, memiliki sejarah yang panjang, pertama kali didirikan pada
tahun 1806. Pada awal 2019, Rumah Betang ini secara resmi dibuka sebagai tujuan
wisata bagi masyarakat. Bangunan ini merupakan hasil rekonstruksi dari rumah
betang yang sebelumnya pernah ada di lokasi tersebut, dengan tujuan untuk
menjaga warisan budaya agar dapat dinikmati oleh generasi masa depan. Lokasinya
berada di seberang Sungai Kapuas Murung, sekitar 200 meter dari sungai tersebut,

di arah menuju Kuala Kapuas.

Pada Januari 2019, Bupati Kapuas meresmikan Rumah Betang sebagai
lokasi wisata, dan menyatakan bahwa Rumah Betang merupakan milik bersama
yang menjadi kebanggaan masyarakat. Menurutnya, betang yang berada di Sei
Pasah, Kabupaten Kapuas, memiliki keunikan dan keantikan tersendiri. "Ini

merupakan Betang kebanggaan dan milik kita bersama, yang melengkapi apa yang



124

disebut betang pada masa lalu. Betang ini unik dan antik, serta memiliki potensi

sebagai objek wisata," ucapnya saat itu.

3.4.5 Kelembagaan Dayak Kalimantan Tengah
Adat adalah kebiasaan dalam suatu masyarakat yang dilakukan secara
konsisten dan dipertahankan oleh para anggotanya. Kebiasaan ini
mencerminkan karakter suatu bangsa dan merupakan manifestasi dari jiwa
bangsa yang terus berkembang seiring waktu. Meskipun kebiasaan dapat
berkembang dengan cepat, hal ini tidak langsung mengubah semua akar budaya
bangsa, karena nilai-nilai fundamental di dalamnya tetap menjadi dasar.
Perkembangan kebiasaan selalu mengikuti prinsip-prinsip yang menjadi
pedoman untuk mengubah, memperbarui, atau menghilangkan bagian-bagian
tertentu jika dianggap tidak lagi berfungsi. Ketika kebiasaan ini bertahan
selama bertahun-tahun dan mengakar kuat dalam hati nurani masyarakat,
kebiasaan tersebut menjadi bagian dari kebudayaan. Kebiasaan ini menjadi
pedoman perilaku bagi anggota masyarakat dengan harapan tujuan hidup
mereka, seperti ketentraman, keteraturan, ketertiban, kesejahteraan, kebaikan
bersama, atau keadilan, dapat tercapai. (Susanto, 2015)
Pasal 1 angka 15 Peraturan Menteri Dalam Negeri Nomor 5 Tahun
2007 tentang Pedoman Penataan Lembaga Kemasyarakatan bahwa Lembaga
Adat adalah Lembaga Kemasyarakatan baik yang sengaja dibentuk maupun
yang secara wajar telah tumbuh dan berkembang di dalam sejarah masyarakat

atau dalam suatu masyarakat hukum adat tertentu dengan wilayah hukum



dan hak atas harta kekayaan di dalam hukum adat tersebut, serta berhak dan
berwenang untuk mengatur, mengurus dan menyelesaikan berbagai
permasalahan kehidupan yang berkaitan dengan dan mengacu pada adat
istiadat dan hukum adat yang berlaku.

Kesatuan masyarakat hukum adat yang masih hidup dan sesuai dengan
perkembangan masyarakat dan prinsip Negara Kesatuan Republik Indonesia
merupakan pusat kehidupan masyarakat yang bersifat mandiri. Dalam kesatuan
masyarakat hukum adat tersebut dikenal adanya lembaga adat yang telah
tumbuh dan berkembang di dalam kehidupan masyarakatnya. Dalam
eksistensinya, masyarakat hukum adat memiliki wilayah hukum adat dan hak
atas harta kekayaan di dalam wilayah hukum adat tersebut serta berhak dan
berwenang untuk mengatur, mengurus, dan menyelesaikan berbagai
permasalahan kehidupan masyarakat Desa berkaitan dengan adat istiadat dan
hukum adat yang berlaku. Lembaga adat Desa merupakan mitra Pemerintah
Desa dan lembaga Desa lainnya dalam memberdayakan masyarakat Desa
(Penjelasan Umum angka 12 Undang-undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang
Desa).

Kelembagaan Adat Dayak adalah organisasi kemasyarakatan, baik
sengaja dibentuk maupun secara wajar telah tumbuh dan berkembang
bersamaan dengan sejarah masyarakat adat Dayak dengan wilayah hukum
adatnya, serta berhak dan berwenang untuk mengatur, mengurus dan
menyelesaikan berbagai permasalahan kehidupan dengan mengacu kepada
adat-istiadat, kebiasaan-kebiasaan dan hukum adat Dayak (Pasal 1 angka 18

Peraturan Daerah Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang

125



126

Kelembagaan Adat Dayak Di Kalimantan Tengah). Lembaga kedamangan
sebagai salah satu unsur kelembagaan adat Dayak yang masih hidup.
Kelembagaan Adat Dayak di Provinsi Kalimantan Tengah sesuai dengan
Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang
Kelembagaan Adat Dayak Di Kalimatan Tengah terdiri atas :

a. Lembaga Adat Dayak Tingkat Nasional adalah Majelis Adat Dayak Nasional
yang merupakan Lembaga Adat Dayak Tertinggi, berkedudukan disalah satu
ibukota Provinsi yang ada di Kalimantan secara bergiliran;

b. Lembaga Adat Dayak Tingkat Provinsi adalah Dewan Adat Dayak Provinsi
Kalimantan Tengah;

c. Lembaga Adat Dayak Tingkat Kabupaten/Kota adalah Dewan Adat Dayak
Kabupaten/Kota di Provinsi Kalimantan Tengah;

d. Lembaga Adat Dayak Tingkat Kecamatan terdiri dari:

1) Dewan Adat Dayak Kecamatan; dan
2) Kedamangan.

e. Lembaga Adat Dayak Tingkat Desa/Kelurahan terdiri dari:

1) Dewan Adat Dayak Desa/Kelurahan; dan

2) Keratapan Mantir Perdamaian Adat Desa/Kelurahan.



127

Bagan Kelembagaan Adat di Kalimantan Tengah (Lampiran Peraturan Daerah
Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008 tentang Kelembagaan Adat

Dayak Di Kalimantan Tengah):

MAIJELIS ADAT DAYAK
NASIONAL

|
|
|
DEWAN ADAT DAYAK
PROVINSI KALIMANTAN [ """~~~ 7777 1
TENGAH

|
DEWAN ADAT DAYAK

Kabupaten/Kota

|
|
T |
| |
| |
| |
|
DEWAN ADAT DAYAK

Kedamangan dan
———————— Kerapatan Mantir

Kecamatan Perdamaian Adat
T

T

} I

| I

| I
DEWAN ADAT DAYAK Kerapatan Mantir
Desa/Kelurahan Perdamaian Adat

Desa/Kelurahan
Keterangan:

Hubungan Koordinasi

Gambar 9. Kelembagaan Suku Dayak

3.4.6 Karakter Komunikasi Suku Dayak
Sistem komunikasi verbal dan non-verbal membedakan satu kelompok

dari kelompok lainnya. Meskipun bahasa tubuh mungkin bersifat universal, cara



128

penerapannya berbeda sesuai dengan karakter lokal. Didalam falsafah huma betang
mengandung nilai-nilai komunikasi budaya bagi kehidupan suku Dayak di Desa Sei
Pasah Kapuas Hilir. Makna nilai dalam sebuah kearifan lokal menyiratkan
kebiasaan yang terjadi dalam sebuah masyarakat dan akan menjadi karakter
tersendiri baik dalam berinteraksi maupun berkomunikasi, terutama masyarakat
adat salah satunya suku Dayak dengan falsafah huma betang mencerminkan nilai

toleransi, beretika, saling menghormati dan hidup bermanfaat untuk orang banyak.

Karakter komunikasi yang beretika dan saling menghormati yang
bersumber pada nilai-nilai falsafah huma betang uluh itah (orang kita) yang
mengandung makna bahwa sesama orang Dayak memiliki ikatan darah yang sama,
membuat peneliti dapat diterima dengan baik. Perlakuan Demang Kepala Adat
Bapak Y1 dan seluruh informan lainnya sangat baik dan seperti keluarga sendiri,
padahal peneliti adalah orang dari luar yang baru kenal, sehingga penelitian di Desa
Sei Pasah Kapuas Hilir dapat dilakukan dengan baik dan lancar. Warga suku Dayak
sangat menghormati dan memuliakan tamu yang datang, serta tidak melihat
darimana suku itu berasal, selama tamu tersebut memahami dan menjunjung tinggi
falsafah belum bahadat dan di mana bumi dipijak disitu langit dijunjung. Schutz
mengatakan bahwa etnografi memungkinkan seseorang untuk mengelompokkan
sesuatu menurut logika yang didasari pada pemahaman budaya bersama yang
diperolen melalui observasi langsung dan partisipasi dalam kehidupan sehari-hari.
Dalam konteks ini, etnografi membantu memahami bagaimana individu dalam
suatu budaya menyelesaikan masalah, menjalankan peran, berinteraksi, dan
menyesuaikan perilaku mereka sesuai dengan norma dan nilai yang berlaku di

masyarakat tersebut (Rico et al., 2023)



129

Suku Dayak dalam berkomunikasi mengutamakan rasa saling
menghormati satu sama lain, dengan melihat teman dalam berkomunikasi atau
lawan berkomunikasi tidak dibeda-bedakan kastanya, apakah itu dengan yang
muda, dengan yang sebaya, dengan yang lebih tua. Tata cara suku Dayak tidak
lepas dari falsafah huma betang bahwa ketika sedang berbicara dengan orang lain
menggunakan bahasa yang santun, bahasa yang baik, bahasa yang mudah diterima
oleh audiens, karena sudah ada di dalam falsafah huma betang yang dikatakan oleh
beberapa informan bahwa hidup harus memiliki etika, hidup saling menghormati
dan hidup harus bermanfaat untuk kehidupan orang banyak. Karakter seperti itu
berlaku bagi setiap masyarakat suku Dayak yang telah diterapkan sejak dini dan

berlaku hingga mereka dewasa.

Karakter komunikasi budaya dalam nilai-nilai falsafah huma betang
pada kehidupan suku Dayak di Sei Pasah Kapuas Hilir menjadikan interaksi sosial
di kelurahan yang penuh sejarah bagi suku Dayak yang penuh dengan rasa nyaman,
aman dan tentram. Kehidupan seperti ini tidak bisa terlepas dari peran para
pendahulu yang terus mewariskan dan menjaga keutuhan bangunan-bangunan
rumah yang memiliki arsitektur seperti huma betang dan sampai saat ini masih ada,
seperti yang dikatakan Demang Kepala Adat Bapak YI dan beberapa informan
“kenampipun keadaa naraipun aran zama selagi ikei uluh Dayak tege selama jite
huma betang dan falsafahah tarus tege melai pambelum ikei” artinya
“Bagaimanapun keadaan, seperti apapun nama dan bentuk zaman selagi kami suku
Dayak ada maka selama itu huma betang dan falsafahnya terus ada dalam
kehidupan kami”. Interaksi sosial tersebut selaras dengan apa yang dikatak Schutz

tentang fenomenologi sosial, Schutz memberikan dukungan bagi seseorang atau



130

kelompok yang memiliki aliran pemikiran kontruksi sosial yang mengarahkan
pengamatan dan mengemplementasikan pengalaman pada makna-makna yang

dibawa oleh orang yang berbeda dalam suatu komunikasi (Pokropski, 2015).

Karakter komunikasi budaya dalam nilai-nilai filosofi huma betang
sangat erat kaitannya dengan masyarakat suku Dayak, yang saat ini menjadi wujud
kecintaan mereka terhadap pelestarian budaya filosofi huma betang. Hal ini terlihat
dari penjelasan yang diberikan oleh informan sebelumnya. Twardowski dalam
(Ptotka, 2020) Schutz menjelaskan bahwa dalam setiap situasi etnografis—yang
mencakup konteks, waktu, ruang, dan sejarah—individu memiliki karakter
komunikasi yang unik dan menerapkan pengetahuan yang terdiri dari fakta,
keyakinan, keinginan, prasangka, serta aturan yang diperoleh dari pengalaman
pribadi dan pengetahuan yang sudah ada dalam interaksi kita dengan lingkungan

lokal, yang berlanjut secara konsisten.

3.6.7 Kehidupan Suku Dayak di Era Modernisasi
Di era saat ini, pengaruh globalisasi telah meresap ke dalam Indonesia. Arus
globalisasi membawa dampak yang dapat bersifat positif maupun negatif.
Sebagaimana kita ketahui, era globalisasi ini membuka kebebasan interaksi antar
bangsa, yang secara bertahap dapat menggeser budaya lokal yang dimiliki oleh
masyarakat Indonesia. Kondisi ini sangat mengkhawatirkan, terutama ketika
generasi muda mulai mengikuti tren yang menyimpang dari karakter dan nilai-nilai
beradat dan beradab yang menjadi ciri khas masyarakat Indonesia. Indonesia
dikenal dengan multikulturalismenya, yang dapat diartikan sebagai keyakinan

bahwa berbagai kelompok etnik atau budaya dapat hidup berdampingan secara



131

damai berdasarkan prinsip coexistence, yang ditandai dengan kesediaan untuk
menghormati budaya lain.(Suparno et al., 2018)

Hal ini menyebabkan kesenian tradisional Indonesia semakin terpinggirkan
dalam kehidupan masyarakat yang kaya akan nilai-nilai budaya. Kesenian kita
mulai bergeser ke arah yang berbeda. Dari sudut pandang perkembangan teknologi,
meskipun banyak manfaat yang diperoleh, kemajuan teknologi juga menjadi salah
satu faktor yang berkontribusi pada penurunan apresiasi terhadap budaya lokal.
Salah satu budaya lokal yang mulai terkikis adalah huma betang.(Suwarno, 2017)

Meskipun demikian, masyarakat Dayak dikenal memiliki sifat terbuka yang
memudahkan mereka untuk mengadopsi kebudayaan dari luar. Seiring dengan
perkembangan zaman, suku Dayak kini tidak lagi hidup berkelompok dalam satu
rumah besar, melainkan telah mulai berpisah dan membangun rumah masing-
masing untuk keluarga mereka sendiri. Walaupun konsep hidup suku Dayak yang
mengutamakan keterbukaan dan kebersamaan masih dipegang erat, modernisasi
telah membawa perubahan dalam cara mereka mewujudkannya. Tidak dapat
dipungkiri bahwa kemajuan zaman telah mempengaruhi pola pikir dan gaya hidup
suku Dayak. Perubahan budaya ini juga berdampak pada keterbukaan dan
kebersamaan mereka; jika dulu sifat individualistis belum dikenal, sekarang mulai
muncul dalam kehidupan mereka, meskipun tidak sepenuhnya mengubah konsep
hidup suku Dayak. Selain itu, kemajuan zaman juga berdampak pada kebutuhan
hidup masyarakat Dayak.. (Suparno et al., 2018).

3.5 Sumber dan Jenis Data
Dalam penelitian ini, sumber dan jenis data yang digunakan sangat beragam

dan mencakup berbagai perspektif untuk memberikan gambaran yang komprehensif



132

tentang Huma Betang dalam konteks budaya dan sosial masyarakat Dayak. Data
yang dikumpulkan terdiri dari data primer dan data sekunder, yang masing-masing
memiliki peran penting dalam analisis yang dilakukan. Pendekatan yang digunakan
dalam pengumpulan data ini memastikan bahwa semua aspek yang relevan dengan
penelitian dapat ditangkap dan dianalisis secara mendalam, sehingga memberikan
hasil yang valid dan reliabel (Creswell & Poth, 2016).

3.5.1 Data Primer

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif, dengan
fokus pada kedalaman dan detail dalam memahami fenomena yang diteliti, yaitu
Huma Betang dalam konteks budaya Dayak. Metode pengumpulan data yang
digunakan mencakup observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan analisis
dokumen. Setiap metode dipilih secara strategis untuk memastikan bahwa data
yang diperoleh mencerminkan perspektif emik, yaitu pandangan dari dalam
masyarakat Dayak, serta memberikan gambaran yang menyeluruh tentang
bagaimana Huma Betang berfungsi dalam kehidupan sosial dan budaya mereka
(Creswell & Poth, 2018).

Observasi partisipatif adalah metode utama yang diterapkan dalam
penelitian ini. Melalui observasi partisipatif, peneliti tidak hanya berperan sebagai
pengamat pasif tetapi juga sebagai peserta aktif dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat Dayak. Metode ini memungkinkan peneliti untuk terlibat langsung
dalam interaksi sosial yang terjadi di sekitar Huma Betang, sehingga dapat
mengamati secara langsung bagaimana elemen-elemen arsitektural dan simbolik
dalam Huma Betang diinterpretasikan dan dipraktikkan oleh komunitas (Spradley,

2016). Observasi partisipatif juga memberikan kesempatan kepada peneliti untuk



133

memahami nuansa budaya yang mungkin sulit diakses melalui metode
pengumpulan data lainnya, seperti ritus adat dan upacara yang terkait dengan
Huma Betang.

Wawancara Mendalam digunakan untuk mengumpulkan data dari
informan kunci, termasuk tokoh adat, sesepuh, dan anggota masyarakat lainnya
yang memiliki pengetahuan mendalam tentang sejarah, fungsi, dan makna Huma
Betang. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur untuk memberikan
fleksibilitas dalam mengeksplorasi topik-topik yang relevan dengan penelitian.
Metode ini memungkinkan peneliti untuk mendalami perspektif individu-individu
yang terlibat langsung dengan Huma Betang, sehingga memperoleh wawasan
yang mendalam tentang bagaimana mereka memaknai dan mempertahankan
tradisi budaya mereka. (Rubin & Rubin, 2011). Wawancara mendalam ini juga
mendukung analisis semiotik dan etnografi yang digunakan dalam penelitian ini
dengan memberikan konteks verbal yang melengkapi data visual dan
observasional.

Analisis dokumen dilakukan untuk melengkapi data yang diperoleh
melalui observasi dan wawancara. Dokumen yang dianalisis mencakup catatan
sejarah, laporan penelitian terdahulu, artefak budaya, serta literatur terkait lainnya
yang relevan dengan Huma Betang dan budaya Dayak. Analisis dokumen ini
bertujuan untuk memberikan konteks historis dan budaya yang lebih luas, serta
untuk memvalidasi temuan-temuan yang diperoleh melalui metode lain (Bowen,
2009). Dengan memanfaatkan dokumen-dokumen ini, peneliti dapat
menghubungkan fenomena yang diamati dengan perkembangan historis dan

perubahan sosial yang terjadi dalam masyarakat Dayak.



134

Penggunaan berbagai metode pengumpulan data ini memungkinkan
peneliti untuk melakukan triangulasi, yaitu dengan membandingkan dan
mengontraskan data yang diperoleh dari berbagai sumber guna meningkatkan
validitas dan reliabilitas temuan. Triangulasi juga membantu dalam
mengidentifikasi bias yang mungkin muncul dalam pengumpulan data, sehingga
menghasilkan pemahaman yang lebih holistik dan mendalam tentang Huma
Betang sebagai simbol budaya yang kompleks (Flick, 2018). Dengan pendekatan
ini, penelitian ini mampu mengungkap berbagai dimensi makna yang terkait
dengan Huma Betang, serta bagaimana makna-makna tersebut dipraktikkan dan
dipertahankan dalam konteks sosial dan budaya yang dinamis.

Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, data primer diperoleh langsung
dari lapangan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan
dokumentasi. Observasi partisipatif dilakukan dengan cara peneliti terlibat
langsung dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Dayak, terutama dalam
interaksi yang terjadi di sekitar Huma Betang. Wawancara mendalam melibatkan
anggota komunitas yang memiliki pengetahuan mendalam tentang sejarah, makna,
dan fungsi Huma Betang, termasuk tokoh adat, sesepuh, dan individu yang
berperan dalam pemeliharaan tradisi. Dokumentasi mencakup pengumpulan
artefak, foto, dan catatan lapangan yang relevan dengan penelitian. Data primer ini
sangat penting karena memberikan wawasan langsung dari perspektif emik, yaitu
bagaimana masyarakat Dayak sendiri memahami dan menghidupi makna yang

terkait dengan Huma Betang (Spradley, 2016).



135

Tabel 5. Sumber Data Primer (Informan Penelitian)

NO NAMA AGAMA SUKU | PENDIDIKAN PEKERJAAN
. Demang Kepala Adat
1 | Hasen Bayan Kaharingan | Dayak SMA Kapuas Hilir
2 | Yansen | Aden Kaharingan | Dayak SMA Demang Kepala Adat
Kapuas Barat
Sejarawan, Tokoh
3 | Inop Protestan Dayak SMA Masyarakat Dayak
Kepala Dinas
. Paariwisata
4 III\)/Ir'.ADra. Apollonia, Protestan Dayak S3 Kebudayaan,
Kepemudaan dan
Olahraga
5 Bismar Wahyudi Y, Islam Madura s1 Tokoh Masyarakat
S.P Madura
Adytama
Kepariwisataan
6 | Erliansyah, A.Md Islam Dayak D3 sekaligus Pengelolah
Huma Betang
Disparbudpora
Dosen Resolusi Konflik
7 Dr. Didi Susanto, Islam Davak 3 Pascasarjana UNISKA
M.1.Kom y dan Ahli Searah Suku
Dayak
. Dosen Sejarah
8 Drs. Rusdy Effend, Islam Banjar S2 Universitas Lambung
M.Pd
Mangkurat
9 | Sundar Gopala Hindu Bali S1 Tokoh Ig/l;siyarakat
Anggota DPRD
10 | Elly Septiadi, S.E Protestan Dayak S1 Kapuas, Masyarakat
Suku Dayak
Tukang, Pembuat dan
11 | Dehen lyar Islam Dayak SMP Pemeliharan Huma

Betang

3.5.2 Data Sekunder

Data sekunder mencakup literatur yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah,

laporan penelitian sebelumnya, dan dokumen resmi yang berkaitan dengan Huma
Betang dan budaya Dayak. Data sekunder ini digunakan untuk mendukung dan

memperkuat analisis data primer, serta memberikan konteks yang lebih luas




136

mengenai peran Huma Betang dalam masyarakat Dayak. Selain itu, data sekunder
juga membantu dalam mengeksplorasi bagaimana Huma Betang diperlakukan
dalam kajian akademis dan bagaimana perspektif ini dapat dikritisi atau
dikembangkan lebih lanjut (Flick, 2022). Penggunaan data sekunder memastikan
bahwa analisis yang dilakukan memiliki dasar yang kuat dan dapat diintegrasikan
dengan temuan dari data primer.

Kombinasi antara data primer dan sekunder memungkinkan peneliti untuk
melakukan triangulasi data, yang merupakan strategi penting untuk meningkatkan
validitas dan reliabilitas penelitian. Triangulasi data memastikan bahwa berbagai
perspektif dapat diintegrasikan, sehingga mengurangi kemungkinan bias dan
memberikan pemahaman yang lebih holistik tentang fenomena yang diteliti
(Patton, 2002). Dengan memanfaatkan berbagai sumber dan jenis data, penelitian
ini mampu memberikan gambaran yang komprehensif dan mendalam mengenai
Huma Betang, serta bagaimana struktur arsitektural ini berfungsi sebagai simbol

budaya dalam masyarakat Dayak.

3.6 Metode Analisis Data

Dalam penelitian ini, analisis data dilakukan menggunakan pendekatan
kualitatif yang didasarkan pada konsep yang dikembangkan oleh Miles dan
Huberman. Metode ini melibatkan tiga tahapan utama: reduksi data, penyajian data,
dan penarikan kesimpulan/verifikasi. Pendekatan ini dipilih karena kemampuannya
untuk mengelola dan menganalisis data kualitatif yang kompleks, memungkinkan
peneliti untuk mendapatkan wawasan yang mendalam dan terstruktur mengenai makna
yang terkait dengan Huma Betang dalam masyarakat Dayak (Miles & Huberman,

1992).



137

Reduksi Data merupakan tahap pertama dalam proses analisis, di mana data
yang dikumpulkan melalui observasi, wawancara, dan analisis dokumen
disederhanakan dan diorganisasi. Reduksi data melibatkan pemilihan, pemfokusan,
dan penyederhanaan data kasar yang relevan dengan pertanyaan penelitian. Dalam
konteks penelitian ini, peneliti menyaring data yang diperoleh untuk mengidentifikasi
tema-tema utama yang berkaitan dengan makna budaya, simbolisme, dan peran sosial
Huma Betang. Tahap ini penting untuk memastikan bahwa data yang dianalisis adalah
yang paling relevan dan signifikan, serta mengurangi kemungkinan bias yang
disebabkan oleh data yang berlebihan atau tidak relevan (Miles & Huberman, 1992).

Penyajian data merupakan tahap kedua, di mana data yang telah direduksi
disusun dalam format yang memungkinkan analisis lebih lanjut. Data dapat disajikan
dalam bentuk narasi teks, matriks, grafik, atau bagan, yang memudahkan peneliti
untuk mengidentifikasi pola, hubungan, dan kecenderungan dalam data. Dalam
penelitian ini, penyajian data dilakukan dengan menyusun hasil observasi, wawancara,
dan analisis dokumen ke dalam matriks tematik yang memetakan hubungan antara
berbagai elemen Huma Betang dengan makna budaya dan sosial yang diungkapkan
oleh masyarakat Dayak. Tahap ini membantu peneliti mengorganisasi data secara
sistematis dan mengidentifikasi hubungan yang mungkin tidak terlihat pada tahap
reduksi data.(Bazeley, 2020).

Penarikan kesimpulan/verifikasi merupakan tahap akhir dalam analisis data, di
mana peneliti melakukan interpretasi atas data yang telah disajikan dan merumuskan
kesimpulan yang dapat menjawab pertanyaan penelitian. Kesimpulan yang dihasilkan
perlu diverifikasi melalui triangulasi data dan pengecekan ulang untuk memastikan

validitas dan reliabilitas temuan. Dalam penelitian ini, peneliti melakukan triangulasi



138

dengan membandingkan data dari berbagai sumber, seperti observasi, wawancara, dan
dokumen, untuk memastikan bahwa kesimpulan yang diambil didasarkan pada bukti
yang kuat dan konsisten. Tahap ini sangat penting untuk mengkonfirmasi bahwa
analisis yang dilakukan tidak hanya akurat tetapi juga reflektif terhadap kompleksitas
makna yang terkait dengan Huma Betang dalam masyarakat Dayak (Patton, 2002).
Metode analisis data berdasarkan konsep Miles dan Huberman memastikan
bahwa proses analisis dilakukan secara sistematis dan mendalam, sehingga dapat
menghasilkan temuan yang valid, reliabel, dan sesuai dengan tujuan penelitian.
Dengan mengikuti tahapan-tahapan ini, penelitian ini mampu mengintegrasikan
berbagai perspektif dan sumber data, serta memberikan wawasan yang komprehensif
tentang bagaimana Huma Betang dipraktikkan, dimaknai, dan diinterpretasikan oleh

masyarakat Dayak.

Penyajian
Data

Pengumpulan
Data

Penarikan
Simpulan-
simpulan/

verifikasi Data

Reduksi
Data

Gambar 10. Komponen Analisis Data Model Interaktif
Sumber: Miles dan Huberman (Miles & Huberman, 1992)

3.7 Verifikasi dan Keabsahan Data
Keabsahan data merupakan aspek krusial dalam penelitian kualitatif, karena
menentukan sejauh mana temuan penelitian dapat dipercaya dan diandalkan. Dalam

disertasi ini, keabsahan data dijamin melalui serangkaian prosedur yang Kketat,



139

termasuk triangulasi, pengecekan anggota (member checking), dan audit trail. Metode-
metode ini dipilih untuk memastikan bahwa data yang dikumpulkan dan dianalisis
benar-benar mencerminkan realitas masyarakat Dayak dan bahwa interpretasi yang
dihasilkan didasarkan pada bukti yang kuat dan konsisten. Dalam konteks penelitian
ini, prosedur tersebut diterapkan untuk menjamin bahwa hasil analisis mengenai
makna budaya dan peran sosial Huma Betang adalah representasi yang akurat dan
reflektif dari perspektif komunitas Dayak (Lincoln et al., 2011).

Triangulasi adalah teknik utama yang digunakan untuk memastikan keabsahan
data dalam penelitian ini. Triangulasi dilakukan dengan mengumpulkan data dari
berbagai sumber (observasi, wawancara, dan analisis dokumen), menggunakan
berbagai metode (analisis semiotik dan etnografi), serta mengintegrasikan perspektif
dari berbagai disiplin ilmu (komunikasi, sosiologi, dan antropologi). Dengan
memadukan berbagai sumber data dan metode analisis, triangulasi membantu peneliti
membangun gambaran yang lebih lengkap dan akurat tentang Huma Betang sebagai
simbol budaya. Pendekatan ini juga memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi
dan mengatasi potensi bias yang mungkin muncul dalam proses penelitian, terutama
saat menafsirkan makna yang kompleks terkait dengan elemen arsitektural dan
simbolik Huma Betang(Denzin & Lincoln, 2011). Triangulasi ini tidak hanya
meningkatkan validitas internal penelitian, tetapi juga membantu dalam menghasilkan
temuan yang lebih generalisabel dan aplikatif dalam konteks yang lebih luas dari
budaya Dayak (Patton, 2002).

Pengecekan Anggota (Member Checking) dilakukan dengan melibatkan
partisipan penelitian, seperti tokoh adat dan anggota komunitas Dayak, dalam proses

verifikasi hasil wawancara dan interpretasi data. Setelah data dikumpulkan dan



140

dianalisis, peneliti kembali ke partisipan untuk mengonfirmasi bahwa interpretasi dan
temuan yang dihasilkan benar-benar mencerminkan pandangan dan pengalaman
mereka tentang Huma Betang. Teknik ini sangat penting untuk memastikan bahwa
hasil penelitian tidak hanya refleksi dari sudut pandang peneliti, tetapi juga
mendapatkan validasi langsung dari mereka yang memiliki pengetahuan mendalam
tentang subjek yang diteliti. Dengan melibatkan partisipan dalam proses verifikasi,
peneliti dapat meningkatkan kredibilitas temuan dan memastikan bahwa data yang
disajikan adalah representasi yang akurat dari realitas sosial dan budaya yang
dipelajari (Creswell & Poth, 2016).

Audit Trail digunakan untuk menyediakan dokumentasi rinci tentang semua
tahap penelitian, mulai dari pengumpulan data di lapangan, seperti catatan observasi di
Huma Betang dan transkrip wawancara dengan anggota komunitas Dayak, hingga
proses analisis dan penarikan kesimpulan. Audit trail ini mencakup catatan lapangan,
catatan reflektif, dan dokumen-dokumen lain yang relevan. Dengan menjaga catatan
yang transparan dan terorganisir, audit trail memungkinkan peneliti dan pihak lain
untuk melacak kembali proses penelitian dan memastikan bahwa temuan yang
dihasilkan didasarkan pada prosedur yang sistematis dan dapat diandalkan . Teknik ini
penting dalam memastikan bahwa semua langkah penelitian dapat diaudit dan bahwa
proses analisis dilakukan dengan cara yang konsisten dan teliti, sehingga setiap
langkah dalam penelitian ini dapat dipertanggungjawabkan.

Transferabilitas, Dependabilitas, dan Konfirmabilitas juga dijaga melalui
prosedur verifikasi yang ketat. Transferabilitas dicapai dengan memberikan deskripsi
yang kaya dan terperinci tentang konteks penelitian, seperti latar belakang sejarah dan

sosial Huma Betang dalam masyarakat Dayak, sehingga memungkinkan pembaca



141

untuk menilai apakah temuan dapat diterapkan dalam konteks lain yang serupa
(Lincoln et al., 2011). Dependabilitas dijaga melalui audit trail dan pengecekan
anggota, yang memastikan bahwa hasil penelitian stabil dan dapat diulang oleh
peneliti lain. Konfirmabilitas dijaga dengan memastikan bahwa interpretasi peneliti
didasarkan pada data yang dapat diverifikasi dan tidak terpengaruh oleh bias pribadi
peneliti. Semua prosedur ini bekerja bersama-sama untuk memastikan bahwa setiap
temuan dalam disertasi ini dapat dipertanggungjawabkan dan diandalkan.

Dengan menerapkan berbagai teknik verifikasi dan keabsahan data ini,
penelitian ini memastikan bahwa temuan yang disajikan adalah refleksi yang akurat
dan dapat diandalkan dari fenomena yang diteliti. Keabsahan data yang tinggi
memberikan keyakinan kepada para penguji bahwa data dan temuan yang dihasilkan
adalah hasil dari proses penelitian yang rigor dan komprehensif, serta dapat digunakan
sebagai dasar yang kuat untuk pengembangan teori dan aplikasi praktis dalam konteks

budaya dan sosial masyarakat Dayak.



142

DAFTAR PUSTAKA

BUKU:

Atkin, A. (2010). Peirce’s theory of signs. JISTOR.

Ave, & King. (1986). Borneo: People, Land, and History. Oxford University Press.

Bakti, A. F. (2004). Communication and Family planning in Islam in Indonesia. INIS.

Bakti, A. F. (2021). Konstruksi Moderasi Beragama. PPIM UIN Jakarta.

Barthes, R. (1977). Image-music-text, trans. Stephen Heath (New York: Hill and Wang,
1977), 146.

Barthes, R. (1986). Mythologies Hill and Wang. New York.

Barthes, R. (2007). Membedah mitos-mitos budaya masa. Jalasutra.

Bazeley, P. (2020). Qualitative data analysis: Practical strategies.

Berkes, F. (2017). Sacred ecology. Routledge.

Bourdieu, P. (1990). The logic of practice: Stanford university press. Palo Alto CA.

Branston, G., & Stafford, R. (2010). The Media Student’s Book (5th ed.). Taylor &
Francis.

Butina-Watson, G., & Bentley, 1. (2007). Identity by design. Routledge.

Chan, S. C. (2005). Temple-building and heritage in China. Ethnology, 65-79.

Chandler, D. (2022). Semiotics: the basics. Routledge.

Chen, G.-M., & Dai, X. (2014). Intercultural communication competence:
Conceptualization and its development in cultural contexts and interactions.
Cambridge Scholars Publishing.

Chua, L. (2012). The Christianity of culture: Conversion, ethnic citizenship, and the
matter of religion in Malaysian Borneo. Springer.

Clifford, J., & Marcus, G. E. (2023). Writing culture: The poetics and politics of
ethnography. Univ of California Press.

Cobley, P. (2010). The Routledge companion to semiotics. Routledge London.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative inquiry and research design:
Choosing among five approaches. Sage publications.

Culler, J. (2005). The pursuit of signs. Routledge.

Danesi, M. (2017). The semiotics of emoji: The rise of visual language in the age of the
internet. Bloomsbury Publishing.

Darmadi, H. (2016). Dayak Asal-Usul dan Penyebarannya di Bumi Borneo (1). Sosial
Horizon: Jurnal Pendidikan Sosial, 3(2), 322-340.

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The Sage handbook of qualitative research.
sage.

Derrida, J. (1978). Writing and difference (University of Chicago press).

Dove, M. (2011). The banana tree at the gate: a history of marginal peoples and global
markets in Borneo. Yale University Press.

Eco, U. (1986). Semiotics and the Philosophy of Language (Vol. 398). Indiana
University Press.

Erll, A., Niinning, A., Erll, A., & Niinning, A. (2008). Cultural memory studies: An



143

international and interdisciplinary handbook. Walter de Gruyter.

Escobar, A. (2018). Designs for the pluriverse: Radical interdependence, autonomy, and
the making of worlds. Duke University Press.

Fetterman, D. M. (2019). Ethnography: Step-by-step. Sage publications.

Fiske, J. (2006). Cultural and communication studies: sebuah pengantar paling
komprehensif. Jalasutra.

Flick, U. (2022). An introduction to qualitative research.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures (Vol. 5019). Basic books.

Giddens, A., & Sutton, P. W. (2021). Essential concepts in sociology. John Wiley &
Sons.

Gripsrud, J. (2017). Understanding media culture. Bloomsbury Publishing.

Hall, S. (1997). Representation: cultural representations and signifying practices. (No
Title).

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2019). Ethnography: Principles in practice.
Routledge.

Helliwel. (2020). Living Kinship in the Pacific: A Dayak Borneo Perspective.
Cambridge University Press.

Jencks, C. A. (1978). The language of post-modern architecture. Journal of Aesthetics
and Art Criticism, 37(2).

Kenney, K., Smith, K., Moriarty, S., & Barbatsis, G. (2005). Handbook of visual
communication: theory, methods, and media. LEA.

Kim, & Gudykunst. (2020). Theories in Intercultural Communication. Sage
Publications. Sage publications.

King, V. T., Druce, S. C., & Druce, S. C. (2020). Continuity and change in Brunei
Darussalam. Routledge.

Klein, J. T. (1990). Interdisciplinarity: History, theory, and practice. Wayne state
university press.

Kress, G., & Van Leeuwen, T. (2020). Reading images: The grammar of visual design.
Routledge.

Laksono, P. M., & Riwut, T. (2006). Pergulatan Identitas Dayak dan Indonesia: Belajar
dari Tjilik Riwut. (No Title).

Lee. (2021). Globalization and Cultural Identity: Understanding the Dynamics of
Global Integration and Local Response. Routledge London.

Lévi-Strauss, C. (2008). Structural anthropology. Basic books.

Lincoln, Y. S., Lynham, S. A., & Guba, E. G. (2011). Paradigmatic controversies,
contradictions, and emerging confluences, revisited. The Sage Handbook of
Qualitative Research, 4(2), 97-128.

Lindell. (2021). Traditional Houses and Modernity in Southeast Asia. Routledge
London.

Liszka, J. J. (1996). A general introduction to the semiotic of Charles Sanders Peirce.
Indiana University Press.

Merrell, F. (2005). Charles Sanders Peirce’s concept of the sign. In The Routledge



144

companion to semiotics and linguistics (pp. 44-55). Routledge.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1992). Analisis Data Kualitatif (T. Rohendi Rohidi
(ed.)). Universitas Indonesi Press.

Morley, D. (2006). Media, modernity and technology: The geography of the new.
Routledge.

Murchison, J. M. (2010). Ethnography essentials: Designing, conducting, and
presenting your research. John Wiley & Sons.

Normuslim, N. (2016). Kerukunan antar Umat Beragama Keluarga Suku Dayak Ngaju.
Palangka Raya: Lembaga Literasi Dayak. H, 70.

Noth, W. (1990). Handbook of semiotics. Indiana University Press.

Parmentier, R. J. (1994). Signs in society: Studies in semiotic anthropology. Indiana
University Press.

Patton, M. Q. (2002). Qualitative research and evaluation methods. Thousand Oaks.
Cal.: Sage Publications, 4.

Peirce, C. S. (1974). Collected papers of charles sanders peirce (Vol. 5). Harvard
University Press.

Petrilli, S. A., & Ponzio, A. (2017). Semanalysis and linguistics in Julia Kristeva.
Literary writing, dialogue, strangeness. New Semiotics. Between Tradition and
Innovation. Proceedings of the 12th World Congress of the International
Association for Semiotic Studies (IASS/AIS), 1481-1494.

Pieterse, J. N. (2019). Globalization and culture: Global mélange. Rowman &
Littlefield.

Repko, A. F.,, Szostak, R., dan Buchberger, M. P. (2017): Introduction to
interdisciplinary studies (Second edition), Sage, Los Angeles, 426

Rico, M. 1., Hayat, M. A., Susanto, D., & Kom, M. L. (2023). Falsafah Huma Betang
Komunikasi Suku Dayak. Cv. Azka Pustaka.

Riwut, T. (2003). Maneser panatau tatu hiang: menyelami kekayaan leluhur. Palangka
Raya: Pustaka Lima.

Robertson, R. (1992). Globalization: Social theory and global culture.

Rubin, H. J., & Rubin, I. S. (2011). Qualitative interviewing: The art of hearing data.
sage.

Samovar, L. A., McDaniel, E. R., Porter, R. E., & Roy, C. S. (2013). Communication
between cultures.

Saussure, F. de. (1988). Course in General Linguistics (Linguistik Umum). Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Schwandt, T. A. (2014). The Sage dictionary of qualitative inquiry. Sage publications.

Sebeok, T. A. (2001). Signs: An introduction to semiotics. University of Toronto Press.

Short, T. L. (2007). Peirce s theory of signs. Cambridge University Press.

Silverman, K. (1983). The subject of semiotics. Oxford University Press.

Smith. (2019). Indigenous Knowledge, Ecology, and the Politics of Knowledge. Oxford
University Press.

Smith. (2020). The Power of Local Knowledge: Indigenous Knowledge and the



145

Environment. University of Arizona Press.

Smith, B. M., & Sparkes, A. C. (2016). Routledge handbook of qualitative research in
sport and exercise. Routledge London.

Smith, & Jones, C. M. (2019). Cultural Symbols and Globalization: The Role of
Symbols in a Globalizing World. Oxford University Press.

Smith, P. (2017). Cultural studies. Companion to Literary Theory, 3, 188-201.
https://doi.org/10.1002/9781118958933.ch15

Smith, P., & Riley, A. (2008). Cultural theory: An introduction. John Wiley & Sons.

Spradley, J. P. (2016). Participant observation. Waveland Press.

Tilley, C. Y. (1994). A phenomenology of landscape: places, paths, and monuments
(Vol. 10). Berg Oxford.

Wang, C. (2020). Museum representations of Chinese diasporas: Migration histories
and the cultural heritage of the homeland. Routledge.
Wardani, L. K., Sitindjak, R. H. I., & Nilasari, P. F. (2020). Sustainability of Betang
House’s Cultural Wisdom in Central Kalimantan. KnE Social Sciences, 46—58.
Waterson, R. (2007). Southeast Asian lives: personal narratives and historical
experience (Issue 113). NUS Press.

Wolcott, H. F. (1999). Ethnography: A way of seeing. Rowman Altamira.

Zlatev, J. (2009). The semiotic hierarchy: Life, consciousness, signs and language.
Cognitive Semiotics, 4(Supplement), 169-200.

JURNAL:

Ahmadi, E., Utama, A. P., & Apriyanto, I. N. P. (2022). Analisis Falsafah Huma Betang
Sebagai Sarana Rekonstruksi Perdamaian Pasca Konflik Suku Dayak-Madura Di
Kalimantan Tengah. Jurnal Damai Dan Resolusi Konflik, 8(1), 77-91.

Anggraini, G. (2016). Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Pada Masyarakat
Adat Dayak Ngaju. At-Turats, 10(2), 91-102.

Apandie, C., & Ar, E. D. (2019). Huma Betang: Identitas Moral Kultural Suku Dayak
Ngaju Kalimantan Tengah. Journal Of Moral And Civic Education, 3(2), 76-91.

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative
Research Journal, 9(2), 27-40.

Chan, S. C. (2005). Temple-Building And Heritage In China. Ethnology, 65-79.

Dakir, D. (2017). Pengelolaan Budaya Inklusif Berbasis Nilai Belom Bahadat Pada
Huma Betang Dan Transformasi Sosial Masyarakat Dayak Kalimantan Tengah.
Religio: Jurnal Studi Agama-Agama, 7(1), 28-54.

Darmadi, H. (2016). Dayak Asal-Usul Dan Penyebarannya Di Bumi Borneo (1). Sosial
Horizon: Jurnal Pendidikan Sosial, 3(2), 322-340.

Ghate, R., Ghate, S., & Ostrom, E. (2013). Cultural Norms, Cooperation, And
Communication: Taking Experiments To The Field In Indigenous Communities.
International Journal Of The Commons, 7(2), 498-520.

Khan, R. F., Igbal, Z., & Gazzaz, O. B. (2012). Communication And Culture:
Reflections On The Perspectives Of Influence. Wulfenia Journal, 19(8), 197-212.



146

Mardika, I. P., & Astrini, I. N. R. (2020). Komunikasi Budaya Dalam Pewarisan Rumah
Adat Bandung Rangki Di Desa Pedawa Kecamatan Banjar Kabupaten Buleleng.
Danapati: Jurnal llmu Komunikasi, 1(1), 1-15.

Mudjiyanto, B., & Nur, E. (2013). Semiotika Dalam Metode Penelitian Komunikasi.
Jurnal Penelitian Komunikasi, Informatika Dan Media Massa — Pekommas, 16(1),
73-82.

Palangka Raya: Lembaga Literasi Dayak. H, 70.

Plotka, W. (2020). From Psychology To Phenomenology (And Back Again): A
Controversy Over The Method In The School Of Twardowski. Phenomenology
And The Cognitive Sciences, 19(1), 141-167.

Pokropski, M. (2015). Timing Together, Acting Together. Phenomenology Of
Intersubjective Temporality And Social Cognition. Phenomenology And The
Cognitive Sciences, 14, 897-909.

Rahmawati, A., Febriyanti, M., & Nurrachmi, S. (2012). Cultural Studies: Analisis
Kuasa Atas Kebudayaan. Jurnal lImu Komunikasi, 2(2).

Riswanto, D., Mappiare-At, A., & Irtadji, M. (2017). Kompetensi Multikultural

Konselor Pada Kebudayaan Suku Dayak Kalimantan Tengah. Jomsign: Journal
Of Multicultural Studies In Guidance And Counseling, 1(2), 215-226.

Smith, T., & Kelleher, F. (2018). *Cultural Identity and the Role of Vernacular
Architecture in the Modern World*. International Journal of Cultural Heritage,
33(3), 198-215.

Simatupang, M., & Beka, M. (2022). Filosofi Huma Betang Dan Keberagaman
Masyarakat Dayak. Relinesia: Jurnal Kajian Agama Dan Multikulturalisme
Indonesia, 1(1), 39-47.

Suparno, S., Alfikar, G., Santi, D., & Yosi, V. (2018). Mempertahankan Eksistensi
Budaya Lokal Nusantara Ditengah Arus Globalisasi Melalui Pelestarian Tradisi
Gawai Dayak Sintang. Jurnal Pekan: Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 3(1),
43-56.

SUSANTO, Y. (2015). Dampak Kedudukan Kelembagaan Adat Dayak Kedamangan
Dalam Peraturan Daerah Provinsi Kalimantan Tengah Nomor 16 Tahun 2008
Tentang Kelembagaan Adat Dayak Di Provinsi Kalimantan Tengah Terhadap Hak-
Hak Masyarakat Hukum Adat Dayak. UAJY.

Suwarno, S. (2017). Budaya Huma Betang Masyarakat Dayak Kalimantan Tengah
Dalam Globalisasi: Telaah Konstruksi Sosial. Lingua: Journal Of Language,
Literature And Teaching, 14, 89. Https://Doi.0Org/10.30957/Lingua.V14i1.237

Tiaradianti, F. V. (2022). Desain Dan Makna Ornamen Pada Huma Betang Tumbang
Toyoi Di Desa Malahoi Dengan Tinjauan Semiotika Arsitektur. Universitas Atma

Jaya Yogyakarta.

Wardani, L. K., Sitindjak, R. H. 1., & Nilasari, P. F. (2020). Sustainability Of Betang
House’s Cultural Wisdom In Central Kalimantan. Kne Social Sciences, 46—58.
Wulandari, S. (2019). Huma Betang: Social Cohesion and Environmental Sustainability

in Dayak Communities. Environmental Science Journal, 22(4), 325-338.



147

DISERTASI:

Antang, S. M. (2022). Study Naratif Kearifan Lokal Karungut Dayak Ngaju Sebagai
Media Belajar Pendidikan Agama Kristen Di Lingkungan Gereja Kalimantan
Evangelis Kecamatan Damang Batu. Universitas Kristen Indonesia.

Tiaradianti, F. V. (2022). Desain Dan Makna Ornamen Pada Huma Betang Tumbang
Toyoi Di Desa Malahoi Dengan Tinjauan Semiotika Arsitektur. Universitas Atma
Jaya Yogyakarta.

Wijanarti, T. (2021). Struktur Naratif Dan Fungsi Tradisi Lisan Sansana Bandar Dalam
Kehidupan Masyarakat Dayak Ngaju Kalimantan Tengah. Uns (Sebelas Maret
University).

UNDANG-UNDANG:

_. (1945). Undang-Undang Dasar Republik Indonesia Pasal 28i Ayat 3. Tentang
Identitas Budaya.

_. (2009). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 32. Tentang Perlindungan Dan
Pengelolaan Lingkungan Hidup.

(2017). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5. Tentang Pemajuan

Kebudayaan.

_. (2018). Raperda Provimsi Kalimantan Tengah. Tentang Pemeliharaan Budaya,
Bahasa, Keseniaan Daerah Di Kalimantan Tengah.

_. (2008). Peraturan Daerah Provimsi Kalimantan Tengah Nomor 16. Tentang
Kelembagaan Adat Dayak Di Kalimantan Tengah.



148

LAMPIRAN
KUNJUNGAN DAN PENGGALIAN DATA AWAL DI LOKASI PENELITIAN
DAN MENEMUI SALAH SATU KEY INFORMAN




149

‘

SEKRETARIAT,

DPK(E(RDAYAK

KECAMATA




150

Lampiran Hasil Cek Plagiasi dengn Turnitin

PROPOSAL DISERTASI DIK RICO 2022630015_FINAL3.pdf

ORIGINALITY REFORT

2. 19: 8 7o

SIMILARITY INDEX INTERNET SOURCES PUBLICATIONS STUDENT PAPERS

PRIMARY SOURCES

digilib.iain-palangkaraya.ac.id 4%

internet Source

e-journal.uajy.ac.id 2%

Internet Saource

=

e 15

docplayer.info {1
Internet Source %

sk <Tw

media.neliti.com <1 0%

Internet Source

~ i

jmce.ppj.unp.ac.id {1 %

Internet Source

text-id.123dok.com .::1 %

Internet Source

o

geograf.id {1 %

Internet Source




