
iii 

  

Dr. Putri Suryandari, M.Ars 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

iv 

 

 

 
 
 
ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI: Simbol Hibrida Islam dan Barat 
Copy Right©2023 
 
Penulis: Dr. Putri Suryandari, M.Ars 
 
ISBN: 978-623-8210-50-3 

 

Setting Layout dan Montase: Taufik Adinugraha El Barr 
Desain Cover: Muhammad Fuad Hasan 

 

Ukuran 
x, 210 hlm, 15,5x23 cm 
Cetakan Pertama, Oktober 2023 
 
Diterbitkan oleh: 
LEMBAGA KAJIAN DIALEKTIKA 
ANGGOTA IKAPI 
 
Jl. Villa Dago Raya No. A257 
Telp. (021) 7477 4588 
Tangerang Selatan 15415 
email. lembagakajian.dialektika@gmail.com 
web: www.dialektika.or.id 

 

 

  Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Pertama kali diterbitkan di Indonesia 
dalam Bahasa Indonesia oleh Lembaga Kajian Dialektika. Dilarang mengutip atau 
memperbanyak baik sebagian ataupun keseluruhan isi buku dengan cara apapun 

tanpa izin tertulis dari penerbit. All right reserved. 



v 

KATA PENGANTAR 

 

 

 

 

 

 

engan Asma Allah Yang Maha Pengasih dan Maha Penyayang. 
Puji syukur kehadirat Allah Subhanahu Wa Ta’ala atas 
Rahmat dan Karunia-Nya, sehingga penulis dapat 

menyelesaikan buku yang diberi judul  “ARSITEKTUR MASJID 
ERA REFORMASI: Simbol Hibrida Islam dan Barat” dengan baik.  

Buku ini membahas temuan gaya arsitektur masjid kontemporer di 
Indonesia yang disainnya dapat diterima oleh Masyarakat Islam. 
Penulis ini juga menemukan Konsepsi Arsitektur Masjid kontemporer 
di Era Refomasi Indonesia, yang dapat digunakan sebagai panduan 
disain masjid di Indonesia oleh Masyarakat, praktisi maupun 
akademisi.  

Berkenaan dengan selesainya penulisan buku ini, ijinkan 
penulis juga memberikan penghargaan yang tinggi dan ucapan terima 
kasih terkhusus kepada suami tercinta Danny Febianto ST, demikian 
juga dukungan yang sangat besar dari anak-anak tercinta, Raka, 
Chika, Rizky, dan Rafa yang setia dan selalu memberikan dukungan 
dan doa dalam proses penulisan buku ini. 

Terima kasih juga kepada Prof. Dr. Jamhari, MA, dan Prof. Dr. 
Achmad Syahid, MA, atas segala arahan dan bimbingannya terkait 
penulisan buku ini. Kepada (alm) Prof. Azyumardi  
Azra, M.A., M.Phil., Ph.D., CBE., yang telah memberikan inspirasi 
untuk melakukan kajian pada arsitektur masjid kontemporer di 
Indonesia. 

Ucapan terima kasih juga kepada Yayasan Pendidikan Budi 
Luhur Cakti, Universitas Budi Luhur, dan kawan-kawan Dosen di 

D 

https://en.wikipedia.org/wiki/en:Master_of_Arts
https://en.wikipedia.org/wiki/en:Master_of_Philosophy
https://en.wikipedia.org/wiki/en:Doctor_of_Philosophy


ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

vi 

Fakultas Teknik, yang telah memberikan support material dan 
immaterial bagi penulis dalam proses penyusunan buku ini. Terima 
kasih kepada KH Fahmi Basya dan kawan-kawan di Yayasan Tujuh 
Empat Hafidzun Alim yang terus memberikan motivasi guna 
menggali makna Arsitektur dari al Quran. 

Doa akan tetap penulis panjatkan dan ikhtiar tetap dilakukan, 
agar Allah Subhanahu Wa Ta‟ala senantiasa memberikan kemudahan 
dalam segala urusan dan memberikan keberkahan di dalamnya.  

Akhir kata, penulis menyadari bahwa naskah bukui ini masih 
terdapat banyak kekurangan di dalamnya, dan itu menjadi tanggung 
jawab penulis. Oleh karenanya, penulis berharap masukan dan saran 
dari para pembaca yang budiman untuk penyempurnaan naskah buku 
ini 

 

Penulis 

Putri Suryandari 

  



vii 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 

 

KATA PENGANTAR v 

DAFTAR ISI vii 

BAB I PENDAHULUAN 1 

BAB II ARSITEKTUR MASJID DALAM TINJAUAN 
SYARIAH DAN OBJEK ARSITEKTUR 13 

 A. Teori Semiotika (Simbol dan Makna) 13 

  1. Simbol dan Makna dalam Arsitektur 15 

  2. Teori Simbol dan Makna Roland Barthes 17 

  3. Teori Simbol, Makna dan Arsitektur 
Charles Jenks 18 

  4. Klasifikasi Tanda dan Makna 21 

 B. Simbolisme dalam Arsitektur Islam 23 

  1. Simbol Langsung (Primer) 25 

  2. Simbol Budaya 29 

 C. Masjid dalam Tinjauan Syariah 33 

  1. Definisi Masjid 33 

  2. Syarat Masjid Sesuai Syariah 35 

  3. Fungsi Masjid 38 

 D. Masjid sebagai Objek Arsitektur 41 

  1. Klasifikasi Masjid 41 

  2. Tinjauan Arsitektur Masjid 42 

 E. Tinjauan Arsitektur Kontemporer 42 

 F. Proposisi Kajian 49 

 G. Ujung Keilmuan (State of the Art) 52 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

viii 

BAB III PERKEMBANGAN GAYA ARSITEKTUR 

MASJID DI DUNIA DAN INDONESIA 53 

 A. Filosofi Islam dalam Konsepsi Arsitektur 
Masjid 54 

  1. Ide Masjid Berdasarkan Al Quran 56 
  2. Ide Masjid Berdasarkan Hadis 62 
 B. Perkembangan Arsitektur Masjid di Dunia 65 
  1. Era Klasik (610–1250M) 65 
  2. Era Pertengahan (1250–1500 M) 69 
  3. Era Modern (1800M–sekarang) 72 
  4. Kesimpulan 76 
 C. Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di 

Indonesia 83 
  1. Ide Masjid Era Tradisional Modern 84 
  2. Ide Masjid Era Modern (1800–1900 M) 85 
  3. Ide Masjid Era Modern Kontemporer 

(1900-sekarang) 88 
  4. Kesimpulan 89 

BAB IV  GAYA ARSITEKTUR MASJID 
KONTEMPORER ERA REFORMASI          DI 
INDONESIA 91 

 A. PT Urbane Indonesia, Bandung 92 
  1. Masjid Agung Asmaul Husna Gading 

Serpong 95 
  2. Masjid Raya Al-Azhar Sumarecon Bekasi 102 
  3. Masjid Jami’ Darusalam Jakarta Pusat 109 
  4. Masjid Al-Safar Kilomater 88 Cipularang 116 
  5. Masjid Merapi (Baiturahman) Dusun 

Kopeng, Yogjakarta 123 
 B. PT. Andi Rahman Arsitek 128 
  1. Masjid Assamawaat Tangerang 130 
  2. Masjid Al-Ikhlas Honecomb (Sarang Lebah) 

Taman Athena Sidoarjo 136 
 C. CV. Rekatjipta Niaga Arsitektura 142 
  1. Masjid At-Tanwir PP Muhamadiyah 

Menteng Jakarta 143 
 D. Kesimpulan 150 



Daftar Isi 

ix 

BAB V SEMIOTIKA GAYA ARSITEKTUR MASJID 

KONTEMPORER DI INDONESIA 153 

 A. Simbol Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer 
Era-Reformasi Indonesia 157 

 B. Simbol Denotasi dan Mitologi Arsitek 172 
 C. Simbol Perkembangan Budaya Islam 176 
 D. Simbol Mitologi Islam 178 
 E. Temuan Kajian 186 

BAB VI PENUTUP 195 

DAFTAR PUSTAKA  199 

TENTANG PENULIS 209 

 

  



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

x 

 



1 

 

 
 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 
 

 

 

 

 

 

 

(kontemporer)1. Masjid dengan unsur-unsur modern dan tidak lagi 
menggunakan ornamen yang rumit, semakin banyak berdiri dengan 
megah di beberapa wilayah di Indonesia bahkan dunia. Beberapa 
arsitek mulai menghilangkan unsur kubah pada masjid, namun tetap 
tampil Islami dalam balutan unsur-unsur dekoratif dan fungsional2. 
Gaya arsitektur masjid yang berkembang sesuai dengan tren 
perkembangan saat ini atau kekinian biasa disebut dengan gaya 
kontemporer. Gaya kontemporer ini cenderung mengarah ke gaya 
Arsitektur Barat, dibandingkan gaya Timur Tengah3 (Gambar 1).  

 
1 D. Dewiyanti dkk, “The Salman Mosque : The Pioneer Of The Mosque 

Design Idea, The Driving Force Behind The Coinage Of The Term ‘ Campus Mosque 
” dalam, Journal Islamic  Architecture., (2015), h. 143–153. 

2 R. F. Alsabban, dkk, “Characterization Framework Of Contemporary 
Mosques In Islamic Cities.,”dalam Journal of Engineering, Computing, and Architecture, 
(2020)· Vol. 11, No. 1, h. 12–17. 

3 M. Alaa Mandour, dkk, Contemporary Architecture of Islamic Societies, 2nd ed. 
(Malang Jateng: UIN Maliki Press, 2012), h 35. 

P ada dua dekade terakhir ini, di Indonesia terdapat fenomena 
bentuk bangunan Islam khususnya masjid, mulai didesain 
modern, tidak menggunakan kubah dan bergaya kekinian 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

2 

 

 

 
Gambar 1 Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer 

Pada tahun 1972, di awali oleh masjid Salman ITB di Bandung 
yang bergaya kontemporer (gambar 2) yang merupakan karya dari A 
Noeman. Masjid ini menggunakan atap berbentuk cekung seperti 
cawan, bermakna filosofis sebagai penggambaran tangan orang yang 
sedang berdoa4. Saat itu, di tahun 1970–1990an, keberadaan desain 
masjid tanpa kubah sungguh menjadi perhatian besar seluruh kalangan 
dimasyarakat. Saat itu, desain masjid berkubah masih berjaya, sehingga 
keberadaan masjid dengan gaya kontemporer ini menjadi kajian 
tersediri. 

  

 

 

 
Gambar 2. Masjid Karya A Noeman 

Perkembangan gaya arsitektur masjid kontemporer tanpa 
kubah Era-reformasi Indonesia (setelah tahun 2010), hadir lebih 
banyak mengikuti jejak pendahulunya, melawan simbol tempat 
ibadah Islam selama ini, yaitu arsitektur masjid berkubah. Beberapa 
contoh masjid kontemporer tanpa kubah di Indonesia adalah Masjid 
Bani Umar Bintaro (Fauzan Noe’man) Tangerang, Masjid Al-Irsyad 

 
4 Utami, Ilmam Thonthowi, Sri Wahyuni, dan Luqman Nulhakim, “Penerapan 

Konsep Islam pada Perancangan Masjid Salman ITB Bandung”. dalam Reka Karsa: Jurnal 
Arsitektur (2013): h 1–11. 



Pendahuluan 

3 

(Ridwan Kamil) Bandung, Masjid Al-Safar (PT Urbane/Ridwan 
Kamil) Jawa Barat, Masjid 99 Cahaya Tubala (Andra Martin) 
Lampung, Masjid Raya Sumatra Barat (PT Urbane), dan masih banyak 
lagi (gambar 3).  

  
Masjid Bani Umar Bintaro  Masjid Al-Irsad Bandung  

 

  
Masjid 99 Cahaya Tubala Lampung  Masjid Raya Sumbar 

Gambar 3. Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia Tahun 2000-2020 

Gaya desain kontemporer merupakan bentuk modernisasi baru 
yang lepas dari aturan-aturan gaya desain konvensional yang 
tradisional dan tidak terikat batas-batas desain tertentu5. Berdasarkan 
data Biro Pusat Statistik dan data base masjid di Pulau Jawa, jumlah 
masjid yang dibangun sampai tahun 2020, bergaya modern 
kontemporer tanpa kubah cukup banyak. Di DKI tercatat sekitar lebih 
dari 50 masjid, di Jawa Barat sekitar 100 masjid, di DIY sekitar 20 
masjid, di Jawa Timur lebih dari 50 masjid, dan di Jawa Tengah sekitar 
30 masjid. Walaupun persentase ini masih jauh dari keberadaan masjid 
berkubah di seluruh pulau Jawa, tren desain masjid tanpa kubah 
semakin marak dan terus bertambah. Hal ini terlihat dari data desain 

 
5 K. Mouratidis dkk, “Contemporary versus traditional styles in architecture 

and public space: A virtual reality study with 360-degree videos,” dalam Journal.Cities, 
(2020), h  102499. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

4 

masjid tanpa kubah yang masih belum dibangun atau terhenti 
pembangaunannya karena pandemi covid-19 tahun 2020.  

Menariknya, walaupun banyak hadir arsitektur masjid 
kontemporer di Indonesia dan dunia, fenomena ini tetap melahirkan 
perdebatan di kalangan masyarakat dan kelompok intelektual Islam 
abad ini6. Misalnya, Masjid Al-Safar (gambar 4), masjid terbesar di 
seluruh rest area se-Indonesia saat ini, merupakan salah satu masjid 
fenomenal dengan desain kontemporer7. Masjid karya Ridwan Kamil 
bersama firma arsiteknya, PT Urbane Indonesia yang dibangun mulai 
tahun 2010 ini diresmikan langsung oleh Ridwal Kamis pada Jumat, 19 
Mei 2017, ketika yang bersangkutan menjabat sebagai Wali Kota 
Bandung. PT Urbane Indonesia termasuk biro arsitektur di era Era-
reformasi telah banyak membuat masjid dengan desain kontemporer 
sampai dengan saat ini. Masjid ini masuk nominasi Abdullatif Al-Fozan 
Award, ajang penghargaan yang menampilkan desain dan karya masjid 
di negara-negara berpenduduk muslim dunia. Wujud utama Masjid Al-
Safar menurut arsiteknya, mengadaptasi bentuk topi adat yakni Iket 
Sunda, dengan konsep sculpture atau pahatan. Oleh karena itu, Masjid 
Al-Safar pun terlihat seperti batu besar yang dipahat. Masjid Al-Safar 
berbentuk asimetris dengan konsep arsitektur dekonstruksi. Bentuk 
Masjid Al-Safar yang sekilas banyak menggunakan unsur segitiga, 
justru menimbulkan kecaman dari masyarakat dalam negeri, karena 
dikaitkan dengan tudingan mitos iluminati8 .Ridwan Kamil perlu 
melakukan beberapakali klarifikasi atas desain biro arsitekturnya, baik 
melalui media online maupun offline, untuk membantah tudingan 
tersebut. Sebenarnya kalau diperhatikan, tidak hanya bentuk segitiga 
yang terdapat dalam desain masjid ini, tetapi juga bentuk-bentuk 
geometri lainnya, seperti segiempat dan sebagainya9. 

 

 
6 S. Moustafa, “Contemporary Mosque Architecture In Turkey,” Thesis 

Disertation, (2013), h 52–53.  
7 Juparno Hatta, “Konstruksi Mitos Iluminati Pada Masjid Al-Safar (Analisis 

Semiotika Roland Barthes),” dalam Jurnal Sosiologi Agama  (2019): h 65. 
8 Iswara N Raditya, “‘Sejarah Masjid Al Safar Karya Ridwan Kamil & 

Tudingan Illuminati,’” tirto.id, diakses April 1, (2020), https://tirto.id/sejarah-masjid-al-
safar-karya-ridwan-kamil-tudingan-illuminati-d9ps. 

9 Juparno Hatta, “Konstruksi Mitos Iluminasi pada Masjid Al-Safar: Analisis 
Semiotika Roland Barthes”. dalam Jurnal Sosiologi Agama (2019): h 67. 



Pendahuluan 

5 

  
Gambar 4. Masjid Al-Safar KM 88 

Zaha Hadid, seorang Arsitek wanita berkebangsaan Inggris yang 
merupakan salah satu arsitek terbesar dunia di era kontemporer abad 
millennium. Dalam dunia arsitektur, nama Zaha Hadid bukan hanya 
menjadi jaminan kualitas, melainkan juga menjanjikan terobosan yang 
berani10. Desain arsitekturnya yang visioner dan radikal, menjadikan 
karya-karya Zaha Zahid sebagai acuan bagi para arsitek lain untuk 
mengenal capaian kemajuan dunia arsitektur kontemporer. Sebagian 
besar karya Hadid yang kontroversial dibangun di Emirates11. Hadid 
mendesain untuk tiga masjid paling inovatif di era millennial ini, pada 
tiga ajang kompetisi Internasioanal. Pada kompetisi pertama, Hadid 
mendesain Masjid Agung Strasbourg, Prancis, pada tahun 2000; ke-2 
mendesain Masjid Avenue Mall di Kuwait, 2009 (gambar 5); dan ketiga 
mendesain masjid pusat di Pristina, Kosovo, pada 201312. Karya desain 
masjid melenial Zaha Zahid yang banyak mendapatkan penghargaan 
ini tidak pernah dibangun, karena alasan desain ultrakonservatif yang 
belum mampu diterima sejak tertanamnya simbol arsitektur Islam 
modern abad ke-19, berupa idiom politis kubus dengan kubah yang 
belum tergoyahkan13. 

Simbol pada arsitektur Islam dikalangan desainer arsitektur 
dewasa ini, khususnya masjid nampaknya mulai bergesar, tidak lagi 
mengharuskan kehadiran kubah14. Ir. A. Noeman yang diikuti oleh 
Ridwan Kamil dan arsitek-arsitek muda Indonesia, justru lebih 
mengutamakan fungsi tempat ibadah dalam perencanaan bentuk 

 
10 M. Aref, “Zaha Hadid, Genius Of The Place,” dalam Journal Contemporary Arab 

Aff. (2011), h. 267–287. 
11 J. P. Aschner, “Poetical, Polite, Political Architecture in Latin America,” dalam 

IOP Conf. Ser. Mater. Sci. Eng (2019) ,h 5. 
12 “Avenues Mosque : Zaha Hadid,” diakses September 9, (2020), 

https://www.arch2o.com/avenues-mall-mosque-zaha-hadid/. 
13 J. P. Aschner, “PPPA in Latin America,” h 1 
14 Umar, “Integrasi Konsep Islami dan Konsep Arsitektur Modern pada 

Perancangan Arsitektur Masjid”, dalam Jurnal Radial 2, (2019): h 38–46. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

6 

bangunan. Karya-karya desainer arsitektur masjid kontemporer ini 
banyak yang meraih penghargaan baik di dalam maupun luar negeri, 
tetapi kalangan masyarakat, secara umum masih memandang bahwa 
masjid tanpa kubah tidak mewakili Islam15.  

  
Gambar 5. Avenues mosque Zaha Hadid 

Bahkan dalam angket tentang pendapat masyarakat Islam (100 
orang mahasiswa arsitektur Universitas Budi Luhur dan keluarganya) 
mengenai kehadiran masjid bernuansa kontemporer (seperti masjid 
Al-Irsyad), 60% menyatakan masjid-masjid tersebut terkesan 
fungsinya menjadi kurang sakral dan tidak menyimbolkan Islam, 
selebihnya 40% mengatakan bahwa kubah bukanlah budaya Islam. 
Bagi meraka tidak masalah dengan desain kontemporer, asal tetap 
sesuai fungsinya dan bermakna. Fenomena ini menarik untuk diteliti 
lebih lanjut terkait dengan budaya Islam abad ini.  

Masjid dalam konteks artefak sebagai wujud budaya Islam, 
seharusnya memuat di dalamnya tidak hanya sebagai simbol tetapi juga 
sesuai fungsinya dan mewakili jamannya. Makna bersifat 
intersubyektif karena ditumbuh kembangkan secara individual, 
namun makna tersebut dihayati secara bersama, diterima, dan disetujui 
oleh masyarakat16. Dengan munculnya era modern dan adopsi 
kapitalisme, terjadi perubahan politik baru yang berdampak pada 
status masjid. Dibandingkan dengan statusnya pada awal sejarah 
Islam, masjid kontemporer di satu sisi kehilangan peran politik dan 
sosialnya sama sekali menjadi sekadar tempat ibadah yang suci; 
arsitekturnya, sebaliknya, menjadi sangat menonjol. Berubah menjadi 

 
15 F. C. Nugrahini, “An overview of structural designs and building materials in 

shell structure for the mosque and the future development,” dalam Journal. Physic. 
Conferences. Series. (2020), h 1-7  

16 Moh Sutrisno, dkk, “Posi Bola of Jami Mosque As Spatial Transformation 
Symbol,” dalam Journal of Islamic Architecture 5, (2019): 181–188. 



Pendahuluan 

7 

tipe bangunan ikonik kontemporer yang berkonotasi simbolisme 
visual sehingga menjadi pusat daya tarik17. 

Menurut Mushab A (2019), agama sangat lekat dengan tanda 
atau simbol, tidak terkecuali Islam, masjid adalah benda yang 
membawa simbol itu, sehingga dalam hal memaknainya akan mampu 
memahami dimensi spiritual dan psikologis, khususnya si arsitek dan 
apa yang ingin disampaikannya18. Setiap obyek dianggap memiliki 
pesan dan setiap pesan memenuhi perangkat denotasi dan konotasi. 
Denotasi adalah makna tersurat dan tertutup, sedangkan konotasi 
adalah interpretasi makna terbuka yang dipengaruhi emosi, sosial dan 
mental budaya si pengamat yang biasanya tersirat.19  

Simbol memiliki makna yang tersembunyi atau yang dapat 
dikiaskan dari makna harfiahnya, kepada makna yang sakral dan 
mendalam20. Simbol adalah lambang atau tanda yang berbicara tanpa 
kata-kata dan menulis tanpa ada tulisan, terdiri dari sejumlah sistem 
dan model yang disakralkan di dalam kehidupan keagamaan. Manusia 
religious yang dikenal dengan “Homo Simbolicus” menempatkan simbol 
sebagai lambang yang menghubungkan mereka dengan alam 
kepercayaan yang trasendental melalui berbagai bentuk ritual 
liturgialnya secara normative.  

Di setiap masa, arsitektur dapat dipahami sebagai “penanda era”. 
Berbagai simbol fisik arsitektur berupa monumen, memorial, ruang 
publik, fasilitas umum, dan bangunan perumahan, merepresentasikan 
aspek sosial politik yang sedang berlangsung saat itu 21. Dalam 
penelitian penulis tahun 2018, dikemukakan bahwa simbol dan tanda 
fasilitas umum di era sebelum reformasi Indonesia yang habis terbakar 
akibat konflik kerusuhan tahun 1998 adalah simbol bangunan umum 
bergaya arsitektur modern yang menumbuhkan arogansi, egosentris, 

 
17 Abeer Alahham, “Metamorphosis of mosque semiotics From sacred to 

secular power metaphorism – the case of state mosques”, dalam Archnet-IJAR: Journal 
of Architectural Research Vol. 13 No. 1, (2019) h 204-217  

18 Mushab Abdu Asy Syahid, “Membaca Arsitektur Masjid Modern Melalui 
Semiotika,” artikel diakses pada 3 Desember 2022 dari https: //www.academia. 
edu/28343457/Membaca_Arsitektur_Masjid_Modern_melalui_Semiotika  

19 Mushab Abdu Asy Syahid, “Membaca Arsitektur Masjid,”  dalam Jurnal 
Sejarah Arsitektur UI, (2019), h 6 

20 Dwi Murniati, “Konsep Semiotik Charles Jencks Dalam Arsitektur Post-
Modern,” dalam Jurnal Filsafat 18, no. 1 (2016): h 27–37. 

21 Kemas Ridwan Kurniawan, “Dinamika Arsitektur Indonesia dan 
Representasi ‘Politik Identitas’ Pasca Reformasi”, dalam Jurnal NALARs 17, no. 1, (2018), 
h 65. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

8 

dan berstandarisasi internasional 22. Simbol bangunan Era-reformasi 
ditandai sebagai suatu fenomena arsitektur baru, sebagai ekses dari 
dinamika politik identitas dan modernitas yang terjadi dengan 
menguatnya lokalitas dan tantangan revitalisasi, serta kekuatan global 
baru23. Bentuk-bentuk arsitektur Era-reformasi justru ditandai dengan 
kemunculan makin bertambahnya gaya arsitektur modern, sehingga 
diterima luas oleh seluruh masyarakat Indonesia, sampai ke setiap 
fasilitas permukiman di pelosok negeri24. Tidak terkecuali dengan 
masjid yang merupakan salah satu fasilitas umum di permukiman dan 
perkotaan.  

Walaupun secara umum sudah diterima luas oleh masyarakat 
Era-reformasi Indonesia, seperti pembahasan sebelumnya bahwa 
kehadiran gaya arsitektur modern selalu menimbulkan perdebatan di 
masyarakat muslim. Melihat makin banyaknya gaya arsitektur masjid 
kontemporer tanpa kubah di era Era Reformasi (th 2000–2020), 
pertanyaanya adalah kehadiran bentuk bangunan Islam kontemporer 
ini menyimbolkan apa? 

Untuk menelaah lebih jauh tentang masjid, pertama-tama 
sumber yang harus dirujuk adalah Alquran dan hadis. Banyak ayat 
dalam kedua sumber pedoman hidup umat Islam berbicara tentang 
masjid. Pada awalnya, masjid tidak harus merupakan bangunan khusus 
atau karya arsitektur tertentu. Bahkan Rasullullah SAW bersabda, 
“Seluruh bumi adalah masjid, kecuali kuburan dan tempat pemandian” 
(HR. Tirmidzi no. 317, Ibnu Majah no. 745, Addarimi no. 1390, dan 
Ahmad 3: 83. Syaikh Al-Albani mengatakan bahwa hadis ini shahih).  

  
Gambar 6a. Masjid Quba Lama  Gambar 6b. Masjid Quba Baru 

Gambar 6. Masjid Quba  

 
22 Putri Suryandari, “The Authority of Indonesian Leader in Urban Facility and 

Housing Design (Sign and Symbol)”, dalam Proceeding Senvar (2018), h. 170–176. 
23 Kurniawan, “Dinamika Arsitektur Indonesia dan Representasi ‘Politik 

Identitas’ Pasca Reformasi”, dalam Journal Arsiktetur NALARs 17, no.1 2018, h 67 
24 Putri , “TA of IL in UF and HD (SS)”, h 170-176 



Pendahuluan 

9 

Masjid yang secara harfiah berarti tempat sujud, dapat berarti 
sekadar sebuah batu atau sehampar rumput savana, atau lapangan 
padang pasir yang dikelilingi bangunan serambi seperti “masjid 
lapangan” yang pertama kali didirikan oleh Nabi Muhammad SAW25. 
Masjid yang pertama kali dibangun pada masa Nabi Muhammad SAW 
adalah Masjid Quba pada tahun 622M (Gambar 6a), didirikan di 
Madinah yang awalnya hanya berbentuk segi empat dan berada di 
lapangan terbuka. Dinding terbuat dari batang pohon kurma dan 
atapnya dari daun pohon kurma. Setelah proses renovasi di tahun 1986, 
Masjid Quba Baru nuncul dengan menggunakan bentuk kubah pada 
atap masjidnya (Gambar 6b). 

Seiring berjalannya waktu, agama Islam sendiri pun semakin 
berkembang. Agama Islam semakin banyak bersentuhan dengan 
budaya-budaya lain. Kontak dengan budaya lain ini pun tidak hanya 
mempengaruhi agama Islam dalam nilai-nilai ajaran agamanya, namun 
juga mempengaruhi arsitektur dalam agama Islam itu sendiri, 
khususnya masjid. Sejak itu, keberadaan masjid indentik dengan 
penyebaran Islam di suatu wilayah. Ini tampaknya sejalan dengan 
hadis yang diriwayatkan Bukhari-Muslim, “Barangsiapa mendirikan 
masjid karena Allah, niscaya Allah mendirikan rumah yang sebanding 
(pahalanya) dengan itu di surga”.  

  

Gambar 7a. Masjd Agung Damaskus  Gambar 7b. Blue Mosque 

Gambar 7. Masjid dengan Desain Kubah  

Masjid Agung Damaskus (Gambar 7a) dibangun pada abad ke-
7 M atau lebih dikenal dengan sebutan masjid Umayah karya Al-
Walid, memiliki kekuatan konstruksi yang mengagumkan dan dapat 
bertahan selama 1300 tahun. Dari masjid inilah, arsitektur Islam mulai 
mengenal lengkungan (horseshoe arch), menara segi empat, dan 
maksurah/mihrab. Masjid kubah selanjutnya yang saat ini masih 

 
25 M Syaom Barliana, “Perkembangan Arsitektur Masjid: Suatu Transformasi 

Bentuk Dan Ruang”, dalam Historia: Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah 9, no. 2 (2018), h 
45–60. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

10 

berdiri megah adalah, Blue Mosque (1600 M) letaknya di kota 
Istambul dekat tepian laut Marmara, kota terbesar di Turki dan 
merupakan ibu kota Kesultanan Utsmaniyah26. Masjid Biru ini 
menggunakan struktur kubah secara hampir keseluruhan bangunan, 
tidak hanya pada atapnya. (Gambar 7b). 

Menjelang abad ke-12 dengan berdirnya pemerintahan Islam di 
India, mulailah muncul bangunan masjid, yaitu Masjid Quait Al-Islam 
di New Delhi, tahun 1195 M (Gambar 8a) dengan struktur atap kubah. 
Kemudian Masjid Taj Mahal (Gambar 8b) dibangun di Agra, India 
pada tahun 1628 M. Kaisar Mughal membangun Taj Mahal sebagai 
sebuah musoleum (monumen makam) untuk istrinya yang berasal dari 
Persia, yaitu Arju-Mand Banu Begum yang dikenal juga sebagai 
Mumtaz Mahal atau Mumtaz-ul-Zamani. Kedua masjid ini sekarang 
menjadi bangunan yang dipelihara oleh dunia27. 

Munculnya kubah sebagai simbol Islam diduga karena 
pecahnya perang antara Rusia dan Kesultanan Turki Utsmani (1877-
1878). Kekaisaran Utsmani melancarkan gerakan budaya, termasuk 
pengenalan jenis masjid dengan atap kubah. Kubah menjadi simbol 
arsitektur Islam paling modern, yang seakan-akan wajib ada pada 
masjid masjid baru di Asia Tenggara, termasuk di indonesia, berjalan 
sampai beberapa abad28. Namun sejak awal tahun 2000-an mulai 
bermunculan desain-desain masjid yang ikonik dan tematik, atau 
biasa disebut dengan kontemporer29.  

 
26 Amir Hossein Zekrgoo, “Rise of eclecticism in the 21st century Malaysian 

mosque architecture,” dalam  Planning Malaysia 15, no. 1 (2017): h 295–304. 
27 Andika Saputra and Nur Rahmawati, Arsitektur Masjid Dimensi Ideologis dan 

Realitas, 1st ed. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020), h.101 
28 Alireza Haj Vaziri, dkk, “Comparative Body Analysis Of Sheikh Lotfollah 

Mosque In Isfa-Han And Ahmed Mosque In Istanbul,” dalam Journal Of Islamic 
Architecture 6, No. 3, (2021): h 132–142,. 

29 Syamsul Kurniawan, “Masjid dalam Lintasan Sejarah Umat Islam,” dalam 
Jurnal Khatulistiwa-Journal of Islamic Studies 4, (2014), h. 169. 



Pendahuluan 

11 

  
Gambar 8a. Masjid Quit Al-Islam, New 

Delhi 
 Gambar 8b. Masjid Taj Mahal 

India 

Gambar 8. Masjid Kubah di India 

Arsitektur kontemporer dianggap sebagai cerminan status sosial 
di negara mana pun dengan menghormati ekonomi, tradisi, dan 
budaya30. Arsitektur kontemporer adalah suatu style aliran arsitektur 
tertentu pada eranya yang mencerminkan kebebasan berkarya yang 
bertujuan menghadirkan ide-ide kreatif, dengan memanfaatkan 
teknologi dan material. Dengan demikian karya yang dihasilkan 
menampilkan sesuatu yang berbeda dan merupakan suatu aliran baru 
dalam bentuk penggabungan dari beberapa gaya arsitektur lainya, 
dibenarkan menurut kemajuan teknologi dan prinsip estetika barat. 
Sedangkan Masjid adalah simbol agama dan spiritual, sehingga 
seharusnya terdapat pakem atau aturan-aturan yang harus disesuaikan 
dengan filosofinya. Menurut Aida Hotait (2015) paska September 2001 
(9/11 attackt), arsitektur masjid kontemporer, lebih banyak bernilai 
politik ketimbang keagaamaan. 

Kemerdekaan berkreasi setelah rezim otoriter era Orde Baru 
atau  di-era reformasi, sepertinya menimbulkan euforia untuk 
menghasilkan bentuk-bentuk arsitektur yang beragam, cenderung 
tanpa arah dalam membentuk arsitektur kota. Bagaimanapun regim 
otoriter menurut Hosam Ali (2017), tampak lebih jelas dalam 
membentuk wajah kota. Rezim otoriter bertujuan untuk mendapatkan 
kontrol atas semua aspek negara. Kota-kota yang dibangun oleh rezim 
otoriter memiliki tujuan yang sama31. 

 
30 Riski Hidayatullah, “Evaluasi Penerapan Karakteristik Arsitektur 

Kontemporer,” dalam Jurnal Universitas Islam Indonesia, no. 2017 (2018): h 6–10. 
31 Hosam Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a 

Comparative Analysis,” Disertasi American University in Cairo, (2021), h. 37. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

12 

Di seluruh dunia, gaya arsitektur kontemporer dengan cepat 
menyebar dan menyalip tradisional32. Penampilannya kini menjadi 
gaya standar dalam arsitektur dan desain perkotaan. Gaya desain 
tradisional dengan simetri, ornamen, dan kaitan dengan sejarah lokal 
ditinggalkan. Meskipun ada perdebatan teoretis yang kuat tentang 
gaya arsitektur kontemporer versus tradisional, penelitian tentang 
rumusan konsepsi gaya ini bagi arsitektur masjid era reformasi 
Indonesia tidak banyak. Perlu ada jalan tengah untuk memperkecil gap 
yang ada, agar tidak menciptakan perdebatan yang tidak perlu. 

Tabel 1 
Gap gaya arsiktektur masjid kontemporer di era reformasi  

No Fenomena Gaya Arsitektur 
Masjid Kontemporer 

GAP 

1 Maraknya gaya arsitektur masjid 
modern kontemporer tanpa 
kubah, dua dekade ini. 

Belum ditemukan alasan maraknya 
pembangunan arsitektur masjid kon-
temporer di era reformasi Indonesia. 

2 Gaya Arsitektur Masjid era re-
formasi Indonesia, tidak lagi me-
wajibkan kehadiran kubah. 

Masih kurangnya formulasi gaya 
arsitektur masjid kontemporer  di 
Indonesia yang sesuai dengan filosofi 
Islam.  

3 Gaya arsitektur modern kontem-
porar ada yang menimbulkan 
perdebatan dimasyarakat dan ada 
yang dapat diterima. 

Masih kurangnya konsep gaya 
arsitektur masjid  kontemporer yang 
menimbulkan perdebatan dan yang 
diterima oleh masyarakat. 

4 Gaya arsitektur Masjid di 
Indonesia era reformasi, mulai 
lebih bergaya arsitektur Barat dari 
pada trdisional.   

Masih kurangnya perumusan gaya   
arsitektur masjid kontemporer era 
reformasi di Indonesia. 

 

Permasalahannya bagaimana simbol gaya arsitektur masjid 
kontemporer Era-reformasi Indonesia dan yang sesuai filosofi Islam? 
Bagaimana simbol arsitektur masjid menimbulkan perdebatan ban 
Bagaimana yang dapat diterima olehh masyarakat? 

 
32 Kostas Mouratidis dan Ramzi Hassan, “Contemporary versus traditional 

styles in architecture and public space: A virtual reality study with 360-degree videos,” 
dalam Jurnal Cities ( 2020): h 102499. 



13 

 

 

 

 

BAB II 

ARSITEKTUR MASJID DALAM TINJAUAN 
SYARIAH DAN OBJEK ARSITEKTUR 

 

 

 

 

ntuk mengkaji simbol dan makna arsitektur masjid 
komteporer di Indonesia, kajian akan merujuk pada kerangka 
teori yang terdapat pada bab sebelumnya. Dimulai dari teori 

semiotika mengenai penjabaran simbol dan makna secara umum, 
semiotika arsitektur, dan arsitektur masjid. Kemudian teori masjid 
akan dijabarkan menurut ketentuan syariah dan sebagai objek 
arsitektur. Masjid sebagai objek arsitektur akan dikaji melalui teori 
arsitektur kontemporer, dan teori arsitektur masjid kontemporer. 

A. Teori Semiotika (Simbol dan Makna)  

Semiotika berasal dari Bahasa Inggris semiotics. Menurut Hornby 
(2000) semiotika adalah kajian tentang simbol dan tanda serta 
penggunaannya1. Kata semiotika berasal dari Bahasa Yunani semeion 
yang berarti tanda atau seme yang berarti penafsir tanda. Alex Sobur 
dalam buku Analisis Teks Media menyebutkan bahwa, semiotik 
modern memiliki dua bapak, Charles Sanders Pierce (1834-1914) dan 
Ferdinand de Saussure (1857-1913)2. Menurut Charles S Pierce dalam 
Hawke (2003), dalam kehidupan manusia memiliki ciri, yaitu adanya 
pencampuran tanda dan cara penggunaannya dalam aktivitas yang 
bersifat representatif. Tanda merupakan sesuatu yang tampak, 
merujuk pada sesuatu, mampu mewakili relasi antara tanda dengan 

 
1 Hornby A.S, Oxford Advanced Learner’s Dictionary (New York: Oxford 

University Press, 2000), h. 90 
2 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009), h.30 

U 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

14 

penerima tanda yang bersifat representatif dan mengarah pada 
interpretasi3.  

Menurut Ferdinand de Saussure, semiotika adalah ilmu yang 
mengkaji tentang tanda dari bagian kehidupan sosial. Menurutnya, 
simbol atau tanda berasal dari lingustik atau bahasa4. Saussure juga 
meru[akan orang pertama di Amerika Serikat yang menggunakan dan 
memperkenalkan ilmu tentang simbol atau tanda, serta 
penggunaannya pada masyarakat. Di sini secara implisit, kajian 
semiotika terkait dengan aturan-aturan main atau kode sosial (social 
code) yang berlaku di masyarakat, sehingga suatu tanda dapat dipahami 
maknanya secara kolektif. Sebagai sebuah ilmu, semiotika dapat 
digunakan untuk membaca tanda (decoding) atau untuk menciptakan 
tanda (encoding)5. 

Dalam dunia arsitektur, ada beberapa tingkatan tanda, yaitu 
denotasi dan konotasi. Dalam tingkat denotatif, tanda mempunyai 
hubungan eksplisit dengan referensi atau realitas. Sementara itu, dalam 
tingkat konotatif, makna sebuah tanda terkait dengan perasaan dan 
emosi serta nilai-nilai kebudayaan dan ideologi. Sebuah pintu, 
misalnya, makna denotatifnya adalah sebagai tanda untuk masuk ke 
bangunan atau ruang tertentu. Namun, pintu juga dapat punya makna 
konotatif, seperti pintu yang besar menandakan keagungan sang 
pemilik bangunan6.  

Tantangan pemanfaatan semiotika dalam desain arsitektur 
adalah bagaimana sang arsitek dapat mengeksplorasi kreativitas 
melalui penciptaan kode-kode baru yang dapat dipahami oleh publik. 
Di sini, Yasraf menawarkan lima kode dari Roland Barthes untuk 
mengeksplorasi kreativitas desain arsitektur, yaitu (1) kode 
hermeneutik, kode berupa teka-teki; (2) kode semantik, yang 
mengeksplorasi konotasi; (3) kode simbolik, kode yang bersifat 
membongkar sesuatu/ antitesis; (4) kode proaretik, kode yang 

 
3 Albert Atkin, “Peirce’s Theory of Signs,” dalam The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, 2013, h.70, diakses dari https: //plato.stanford.edu/entries/peirce-semiotics/. 
4 Muhammmad Rozin, “Metode Semiotika Sebagai Piranti Menyibak Makna Budaya,” 

ed. I Wayan Suyadnya Siti kholifah, 1st ed. (Depok: Rajawali Press, 2018), h. 431. 
5 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 4th ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2009), h. 36 
6 Mushab Abdu Asy Syahid, “Membaca Arsitektur Masjid Modern Melalui 

Semiotika,”, Journal Sejarah Arsitektur, 2019, h. 1–8 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

15 

disampaikan melalui sekuens, waktu, atau cerita; dan (5) kode 
kultural, yang merepresentasikan pengetahuan dan kebijakan (ASE)7. 

Semiotika arsitektur menuntun pemirsa untuk meneliti 
berbagai hal terkait wujud bangunan dan peta tata ruang. Berdasarkan 
semiotika, arsitektur dapat dianggap sebagai “teks”, sebagai teks 
arsitektur dapat disusun sebagai “tata bahasa” (gramatika)8. Bila 
dilihat dari segi sintaksis, dapat dilihat sebagai tanda-tanda letak 
susunan ruang dan hubungan antara tanda-tanda tersebut. Sementara 
itu, dari segi semantik, dapat dilihat sebagai hubungan antara tanda, 
yang dimaknai dari wujud arsitektur. Lain lagi bila dilihat dari segi 
pragmatic, dapat diketahui pengaruh “teks” arsitektur terhadap 
pemakai bangunan9. 

1. Simbol dan Makna dalam Arsitektur 

Dalam wawasan Peirce, tanda (sign) terdiri dari ikon (icon), 
indeks (index) dan simbol (symbol). Pada dasarnya ikon merupakan 
tanda yang dapat menggambarkan ciri utama sesuatu, meskipun 
sesuatu tersebut tidak hadir. Hubungan antara tanda dengan objek 
dapat juga diinterprestasikan oleh ikon dan indeks, namun ikon dan 
indeks tidak membutuhkan kesepakatan. Ikon adalah benda fisik (dua 
atau tiga dimensi) yang menyerupai apa yang diinterpres-tasikannya. 
Representasinya ini ditandai dengan kemiripan. Ilmu tentang tanda–
tanda secara umum yang berupa segitiga, digambarkan pada Gambar 
14.Simbol juga merupakan tanda yang hadir karena, mempunyai 
hubungan yang sudah disepakati bersama atau sudah memiliki 
perjanjian (arbitrary relation) antara penanda dan petanda (Charles 
Sanders Peirce.)10.  

Berdasarkan bagan di atas dapat dijelaskan bahwa pikiran 
merupakan modifikasi antara simbol dengan acuan. Atas dasar hasil 
pemikiran itu pula terbuahkan referensi: hasil penggambaran maupun 
konseptualisasi acuan simbolik. Referensi dengan demikian 
merupakan gambaran hubungan antara tanda kebahasaan berupa kata/ 
kata-kata yang membuahkan kalimat dengan istilah isyarat, tanda dan 
lambang atau simbol. 

 
7 Muhammmad Rozin, “Metode Semiotika Sebagai Piranti Menyibak 

Budaya".Rajawali Press, 2018, h 200 
8  Mushab AA Syahid, “Membaca AMMMS”, h 9 
9 Dwi Murniati, “Konsep Semiotik Charles Jencks Dalam Arsitektur Post-

Modern,” dalam Jurnal Filsafat 18, no. 1, (2016), h. 27–37. 
10 T.L. Short, A Theory of Sign, Charles Sanders Pierce (Cambridge University Press, 

2007), h. 100 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

16 

 
Gambar  9 Hubungan Simbol, Makna dan Objek (C. Sanders Pierce) 

Ferdinan de Saussure dan Charless S Pierse adalah tokoh 
semiotika modern. Turunan dari teori keduanya dijadikan acuan dalam 
kajian-kajian semiologi disegala bidang. Pandangan Peirce tentang 
ikon pengertiannya relatife sama dengan istilah simbol dalam wawasan 
Saussure. Hal ini ditegaskan Eco: “Saussure called symbols what Peirce called 
icons”. Dalam wawasan Saussurean, simbol merupakan diagram yang 
mampu menampilkan gambaran suatu ojek meskipun objek itu tidak 
dihadirkan. Seperti simbol Timur Tengah dalam arsitektur masjid 
berkubah, walaupun Timur Tengah tidak ada di Indonesia, namun 
kehadiran masjid kubah seolah-olah menghadirkan nuansa Timur 
Tengah di Indonesia11. Pada periode abad ke-20, muncul sejumlah 
tokoh yang mengembangkan semiotika menjadi disiplin ilmu mandiri 
seperti sekarang ini. Diantara para ahli semiotika abad-20 seperti 
dikutip oleh Danesi 2010 12 adalah sebagai berikut:  

a. Charles Moris (1901-1979), seorang ahli semiotika Amerika, yang 
membagi metode semiotika menjadi tiga, yaitu pertama studi 
sintaktik merupakan studi hubungan antara tanda, kedua studi 
semantik merupakan hubungan antara tanda-tanda dan makna 
dasarnya dan ketiga studi hubungan antara tanda-tanda dan 
penggunanya. 

b. Roman Jakobson (1896-1982), ahli semiotika Amerika kelahiran 
Rusia yang mengedepankan konsep penting “tanda termotimasi”, 
mengidentifikasikannya sebagai kecenderungan untuk membuat 
tanda-tanda yang merepresentasikan dunia melalui simulasi. 

c. Roland Barthes (1913-1980), ahli semiotika Perancis yang 
mempraktekan semiotika sebagai instrument untuk membongkar 

 
11 Zuber Angkasa, dkk.,  Arsitektur Yang Islami, ed. ST Sandra Eka, (Palembang: 

Noer FIkri, 2021), h.66 
12 Marcel.dkk, Pengantar Memahami Semiotika Media, 1st ed. (Yogyakarta: 

Jalasutra, 2010), h.207 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

17 

struktur makna tersembunyi dalam kebudayaan masyarakat 
modern seperti tontonan, pertunjukan sehari-hari dan konsep-
konsep umum seperti bangunan. 

d. A.J. Greimas (1917-1992) mengembangkan cabang penting yang 
biasa dikenal dengan teori strukturalisme naratologis. Naratologi 
didefinisikan sebagai studi mengenai cara manusia dari budaya 
yang berbeda menemukan jenis naratif yang sama (mite, kisah, dan 
sejenisnya) dengan karakter, motif, tema, alur yang betul-betul 
sama. 

 

2. Teori Simbol dan Makna Roland Barthes 

Semiologi Roland Barthes adalah pengembangan dari Semiologi 
Saussure. Barthes menyempurnakan teori Saussure, dengan 
membentuk semiology tahap kedua. Karena baginya teori Saussure 
baru sampai pada tahap pertama. Barthes menerangkan teorinya 
tentang denotasi dan konotatif melalui apa yang dia sebut sebagai 
tahapan signifikasi (order of signification), dimana signifikasi tahap 
pertama (first order signification) adalah denotasi, pada tahap ini ada 
tanda (simbol) dan ada patanda. Selanjunya ada konotasi yang 
merupakan signifikasi tahap ke 2 (second order signification) yang 
mengeksploitasi simbol (penanda atau petanda) denotative untuk 
menjadi penanda (signifier) pada level konotasi yang kepadanya 
tersemat petanda (signified)13. Pada system signifikasi tahap ke-dua di 
sinilah mitos beroperasi. Mitos dalam konsepsi Barthes adalah wacana 
dominan dalam budaya kontemporer14. Gambar 39 adalah tahapan 
signifikasi Barthes yang menunjukan bahwa simbol atau tanda di tahap 
pertama, menjadi penanda di tahap ke dua.  

Sementara itu, simbol di tahap ke dua dapat menjadi penjelasan 
simbol mitos budaya 15. Roland Barthes melihat keberadaan tanda 
memiliki dimensi bentuk (signifiant) dan makna (signifie), representasi 
dari dua ini dalam sebuah lingkungan budaya tertentu disebut sebagai 
signifikansi (sistem penandaan). Berdasarkan semiotika, arsitektur 
dapat dianggap sebagai “teks”. Sistem tanda dalam arsitektur yang 
memiliki dimensi bentuk, meliputi banyak aspek seperti bentuk fisik, 
bagian-bagiannya, ukuran, proporsi, jarak antar bagian, bahan, warna, 

 
13 Al Fiatur Rohmaniah, “Kajian Semiotika Roland Barthes,” dalam Jurnal Al-

Ittishol 2, no. 2, Juli 2021, h. 125 
14 Rozin, Metode Semiotika Sebagai Piranti Menyibak Makna Budaya, (Jakarta: 

Rajawali Press, 2018), h. 200 
15 Sobur, Semiotika Komunikasi, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009), h. 43. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

18 

dan sebagainya16. Sebagai suatu sistem tanda semuanya dapat 
diinterpretasikan (mempunyai arti dan nilai) dan memancing reaksi 
tertentu (pragmatis).  

Tabel 7  
Teori Simbol Roland Berthes 

1. penanda 2. petanda  

3. Denotatf 2. SIGNIFIED II 
 Petanda konotatif a. SIGNIFIER 

Penanda konotatif 
3. SIGN III (Mitos) 

 

3. Teori Simbol, Makna dan Arsitektur Charles Jenks 

Arsitektur adalah sebuah teks. Teks adalah seperangkat tanda 
yang ditransmisikan dari seorang penerima melalui medium tertentu 
dan dengan kode–kode tertentu. Teks harus ditafsirkan. Menurut 
Jencks, walaupun teks tersebut tidak pernah sepenuhnya berhasil 
dalam merekonsiliasikan keseluruhan spektrum hidup, ia selalu 
merupakan sebuah usaha ke arah itu dalam bentuk analogi dan 
simbol17. Simbol pada arsitektur menurut Charles Jenks adalah, satu 
wujud yang memiliki dua wajah, yaitu memiliki ekspresi (penanda) 
dan isi (petanda)18.  

Penanda adalah bangunan itu sendiri, dan petanda adalah isi dari 
bentuk. Penanda biasanya terwujudkan dalam sebuah bentuk, ruang, 
permukaan, volume. Sementara petanda dapat berupa satu ide atau 
sekumpulan gagasan. Jancks menjelaskan bahwa hubungan antara 
penanda dan petanda itulah yang memunculkan, sesuatu yang penting 
secara arsitektural. Arsitektur adalah penggunaan penanda formal 
(material dan pembatas) untuk mengartikulasikan petanda (cara 
hidup, nilai, fungsi) dengan menggunakan cara tertentu (struktural, 
ekonomis, teknis, mekanis)19. Cara pandang Jencks dalam semiotika 
arsitektur tidak dapat dilepaskan dari dikotomi semiotik Saussuran 
dan trikotomi semiotik Piercean. Empat unsur semiotik Saussuran 

 
16 Geoffrey Broad Bet; Charles Jencks; Richard Bunt, Sign and Symbol in 

Architecture Post Modern, (Chichester : John Wiley, 1980), h.116. 
17 Jencks, Charles, Late Modern Architecture, 1st ed. (London: Rizzoli, Academy, 

London, 1980), h. 150. 
18 Murniati, “Konsep Semiotik Charles Jencks Dalam Arsitektur Post-

Modern,” dalam Jurnal Filsafat, (2016) h 27-37. 
19 Geoffrey Broad Bent, dkk, Sign and Symbol in Architecture Post Modern. 

(Chichester: John Wiley & Sons, 1980), h.276. 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

19 

yang dikembangkan Barthes mempengaruhi Jencks dalam melihat 
arsitektur. Keempat unsur tersebut adalah langue dan parole, 
penanda(sign) dan petanda (signifier), sintagmatik, dan paradigmatik, 
konotasi dan denotasi.  

Dalam Sign, Symbol and Architecture, Jencks mengatakan bahwa inti 
dasar tanda arsitektur adalah sebagai sifat dasar arsitektur yang 
diibaratkan sebagai perempuan berkekuatan super, artinya dalam 
konsep ruang, terdapat saling pendukung antara ruang dalam dan 
ruang luar, keduanya bersifat transparan dimana penciptaannya 
berhubungan dengan tiga-e, yaitu energi, environment, ekologi, dan tiga–
s, yaitu sintaksis, semantik, dan seni pahat (Tabel 4)20. 

Tabel 8. Tanda (Sign) dalam Arsitektur (Charles Jenks) 

TANDA ARSITEKTUR 
 
3 E 

Energy  
3 S 

Sintaksis 
Environment Semantic 
Ekology Seni pahat 

Eksterior Interior 

 

Sistem tanda dalam arsitektur meliputi banyak aspek seperti 
bentuk fisik, bagian-bagiannya, ukuran, proporsi, jarak antar bagian, 
bahan, warna, dan sebagainya. Sebagai suatu sistem tanda, semuanya 
dapat diapandang secara teoritis, arti dan nilainya yang dapat 
memancing reaksi tertentu (pragmatis). Semua benda yang dipakai, 
merupakan wahana tanda yang memberikan informasi konvensional, 
yaitu mengenai fungsi dari benda tersebut.  

 
Gambar  10. Sign, simbol and Architecture (Charles Jenks) 

Begitu pula dengan produk arsitektur, secara umum dapat 
dikatakan bahwa bangunan mempunyai informasi pertama (denotasi) 
sebagai tempat hunian, namun ini tidak berarti bahwa bangunan tidak 

 
20 Geoffrey Broad Bent, dkk." SS in APM", h  216.  



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

20 

mengandung arti lain (konotasi)21. Ogden Richards mengilustrasikan 
semiotika ke dalam 3 (tiga) konsep dasar, yaitu pesan yang terkandung 
(signified), pemberi tanda (signifier), dan fungsi nyata atau sifat benda. 
Hubungan ketiga konsepsi ini membentuk setigita semiotika seperti 
pada Gambar 12. 

Era Arsitektur saat ini mengacu sebagian besar pada pemikiran 
Jenks bahwa mengajak orang untuk menciptakan arsitektur baru yang 
didasarkan atas eklektisisme dan daya tarik popular. Jencks mengritik 
pandangan arsitektur modern yang hanya menekankan desain makna 
individualitas dalam ruang semantik yang sering berlawanan dengan 
keinginan para penghuninya, atau disebut single coding (kode tunggal). 
Charles Jenks mengkritik arsitektur modern karena 
kecenderungannya yang simetris, seragam, dan kaku. Jenks 
memunculkan konsep Arsitektur Post modern dengan model Double 
coding (kode ganda), yaitu arsitektur berbicara dengan logat local 
namun menggunakan kebaruan teknologi yang terus berkembang. 
Jencks menginginkan bangunan arsitektur sebagai ruang bagi upaya 
kreatif yang diselaraskan, tidak hanya pada fakta dan manfaat program, 
tetapi juga pada gagasan puitis dan penanganan bangunan arsitektur 
pada skala ruang yang besar. Hasilnya bukan saja khazanah fungsi dan 
keajaiban konstruksi, tetapi juga penyajian muatan simbolis dan tema 
fiksi estetis, yang bukan semata bentuk “murni-abstrak”, tetapi 
muncul sebagai objektivasi konkret yang dapat dicerap multi–
sensorial22. 

Menurut Suwondo B. Sutedjo (1982) ada beberapa cara 
mengungkapkan simbol dalam bentuk bangunan. Diantaranya adalah 
dengan simbol sebagai metafora, simbol sebagai tersamar yang 
menyatakan peran dari suatu bentuk, dan symbol langsung sebagai 
unsur pengenal:  

a. Simbol Langsung, yaitu simbol yang melekat pada objek, dalam 
konteks ini fungsi merupakan suatu yang dominan dalam 
mengungkapkan bentuknya pada bangunan. Cara ini ditempuh 
dengan menggunakan bentuk-bentuk yang telah dikenal umum 
oleh masyarakat, sebagai tanda atau ciri suatu bangunan, sehingga 
bentuk merupakan simbol yang berfungsi menjelaskan sebagai 
pengenal bangunan tertentu. Contohnya; penggunaan bentuk 

 
21 Syahid, “Membaca AMMS.” , h -8. 
22 Murniati, “Konsep Semiotik CJ d APM.” h 35. 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

21 

bulan dan bintang sebagai penanda tempat ibadah muslim 
(masjid)23.  

b. Simbol Metafora yaitu gambaran yang muncil di masyarakat 
cenderung untuk melihat suatu bangunan dengan 
membandingkan antara bangunan yang diamati dengan bangunan 
atau benda lain. Cara ini ditangkap dalam persepsi untuk 
memahami simbol dan bentuk bangunan modern, yang semakin 
kompleks. Sebagai contoh adalah masjid Al-Safar, beberapa orang 
menganggapnya sebagai simbol Ilumniasi, namun sesungguhnya 
arsitek justru ingin menampilkan bentuk Peci Sunda pada 
bangunan masjid tersebut24. 

4. Klasifikasi Tanda dan Makna 

Klasifikasi tanda dalam ilmu semiotika menurut Pierce 
semiotika sangat berhubungan dengan denotatum atau lebih dikenal 
dengan (objek), dimana tanda dibagi menjadi “ikon, indeks, dan 
simbol”, semiotika juga berkaitan dengan ground, tanda dibagi menjadi 
“qualisin, sinsign dan legisign”. Berikut ini merupakan klasifikasi tanda 
dalam semiotika menurut Pierce adalah:  

a. Ikon adalah tanda yang menyerupai objek (benda) atau berupa 
kemiripan, misalnya sketsa wajah merupakan menggambarkan 
dirinya.  

b. Indeks adalah hubungan antar tanda, dimana tanda memiliki 
hubungan yakni sebab akibat. Misalnya pintu merupakan alat 
untuk masuk, jadi jika ingin masuk harus memiliki pintu.  

c. Simbol/Lambang adalah tanda yang sudah ada, terbentuk secara 
konvensional atau sebuah kesepakatan bersama, simbol atau 
lambang menggambarkan suatu peraturan yang berlaku.  

d. Qualisign adalah kualitas yang ada pada tanda, dimana tanda yang 
menjadi tanda berdasarkan sifatnya. Misalnya sifat tanda merah 
yang mencolok dimanfaatkan untuk pembuatan tanda larangan 
dalam lalu-lintas.  

e. Sinsign adalah klasifikasi tanda yang berdasarkan kepada kejadian 
atau suatu peristiwa, bentuk atau rupanya yang khas. Bangunan 
tradisional merupakan bentuk tanda sinsign dikarenakan bangunan 
tradisional merupakan tanda dari sebuah peristiwa yang bersifat 
khas, atau ciri khas dari sebuah budaya.  

 
23 ZuberAngkasa, dkk. Arsitektur Yang Islami., h. 106. 
24 Juparto Hatta, “Konstruksi Mitos Iluminati Pada Masjid Al-Safar: Analisis 

Semiotika Roland Barthes,” dalam Jurnal Sosiologi Agama ,(2019),|h. 78. 

https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/SosiologiAgama/issue/view/236


ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

22 

f. Legisign adalah klasifikasi tanda yang terkandung norma atau 
terdapat hukum tertentu. 

Konsepsi Saussure tentang makna adalah murni structural dan 
relational, bukan referensial (mengacu pada objek yang ada di dunia). 
Relasional yang dimaksud oleh Saussure sebetulnya adalah konsep 
diferensial (pembedaan). Bahasa ataupun system semiotic lainnya pada 
dasarnya bekerja secara diferensial dan oposisional dan sering kali 
oposisi pembedaan yang bersifat negative. Kita tidak dapat 
mendefinisikan sesuatu (tanda) tanpa mengaitkan dengan yang lain. 
Makna menurut Saussure salah satunya dapat dipahami melalui 
paradigmatic dan sintagmatik. Dua dimensi ini sering kali ditampilkan 
sebagai poros (axis), yang berbeda, poros vertikal adalah paradigmatic 
dan poros horizontal adalah sintagmatik. 

a. Makna Leksikal dan Gramatikal 

Makna leksikal memusatkan perhatian pada kamus, hal ini 
dikarenakan kamus memuat makna yang dimiliki oleh kata itu sendiri 
dengan tanpa melihat konteks pemakaiannya. Dengan demikian, 
semantik leksikal memperhatikan makna itu secara mandiri sesuai 
dengan konsep yang melekat pada sebuah kata. Makna gramatikal 
muncul dikarenakan adanya proses perubahan bentuk kata seperti 
proses afiksasi, proses reduplikasi, dan proses komposisi. Makna 
gramamatikal ini biasanya akan sangat tampak dalam kalimat. 

b. Makna Denotatif dan Makna Konotatif 

Makna denotatif terkait dengan bahasa atau linguistik adalah 
makna yang dapat ditemui dalam kamus. Menurut Barthes, makna 
semiotika Saussure lebih bersifat denotative dari pada konotatif25 
.Makna Konotatif mengacu pada sejumlah signifikansi terkait hal yang 
bersifat sosio kultural dan yang mempunyai implikasi personal 
(ideologi, emosi dan sebagainya). Hal ini umumnya terkait kelas, 
gender, umur, etnisitas dan sebagainya. Makna tanda ini lebih bersifat 
polisemis dan terbuka atas penafsiran pada level konotasi daripada 
level denotasi (Fiske 1989). 

Perbedaan makna denotatif dan makna konotatif didasarkan 
pada ada tidaknya nilai rasa pada sebuah kata. Setiap kata/leksem, 
terutama yang disebut dengan kata penuh, tentu memiliki makna 
denotatif, yaitu makna yang sebenarnya. Namun, pada konteks 

 
25 Siti Kholifah Wayan Suyadnya, ed., Metodologi Penelitan Kualitatif Berbagi 

Pengalaman Dari Lapangan, 1 ed. (Depok: Rajawali Perss, 2018). 431 h 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

23 

tertentu, kata dapat memiliki makna konotasi yang merupakan makna 
yang tidak sesuai dengan makna leksikalnya. 

c. Makna Ideom dan Peribahasa 

Makna idiomatikal adalah makna sebuah satuan bahasa (kata, 
frase, atau kalimat) yang “menyimpang” dari makna leksikal atau 
makna gramatikal unsur-unsur pembentuknya. Untuk mengetahui 
makna idiom sebuah kata (frase atau kalimat) haruslah melalui kamus. 
Adapun makna peribahasa masih dapat ditelusuri melalui makna 
asosiasi pada peribahasa tersebut. Kedua makna idiomatik dan 
peribahasa sama-sama dapat ditelusuri melalui Kamus. 

Berbeda dengan makna idiomatik, makna peribahasa masih 
dapat diramalkan dikarenakan adanya asosiasi atau tautan antara 
makna leksikal dan gramatikal unsur-unsur pembentuk peribahasa 
tersebut dengan makna lain yang menjadi tautannya. 

B. Simbolisme dalam Arsitektur Islam 

Arsitektur Islam menurut Rabbat26 menyimpulkan kata-kata 
Grabar, menyatakan bahwa "Arsitektur Islami adalah arsitektur yang 
dibangun oleh umat Islam, untuk umat Islam, atau di negara-negara 
Islam, atau di tempat-tempat yang Muslim memiliki kesempatan 
untuk mengekspresikan kemandirian budaya mereka dalam arsitektur 
apapun wujudnya, apapun pernyataan yang dibawanya, akan tetap 
Islami selamanya untuk memenuhinya. Ini memberikan spektrum 
pilihan yang luas dalam desain arsitektur Islam. Namun, arsitektur 
Islam bukanlah entitas yang terpisah. Ini adalah cerminan dan wadah 
budaya Islam. 

Pengetahuan Islam selalu berdasarkan dari kitab Al-Aquran 
dan hadis. Islam dalam Arsitektur, seperti prinsip pelestarian alam 
dalam penggunaan material bangunan dan semua turunannya yang 
gencar disosialisikan pada masa sekarang telah di tuliskan dalam 
Alquran. Prinsip green building selaras dengan konsep Islam dalam 
Alquran surat Al-Araat 35, menganjurkan manusia untuk menjaga 
bumi dan mampu menyelaraskan diri dengan alam, mempunyai sifat-
sifat yang ada pada alam, tidak boros energi, dan tidak merusak alam. 
Jadi dalam hal ini, green building dan sustainabel arsitektur termasuk dua 

 
26 Hosam Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a 

Comparative Analysis” (Thesis Disertasi,American University in Cairo, 2021) h 100. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

24 

hal yang telah ada dalam pembahasan arsitektur Islam27, sehingga 
pengembangan konsep Arsitektur Islam kontemporer adalah 
mengikuti perkembangan teknologi modern dengan tetap 
menggunakan filosofi Islam. Islamisasi arsitektur kontemporer 
didirikan atas mekanisme yang berasal dari esensi pemikiran Islam 
dan yang berlaku untuk banyak disiplin ilmu lainnya. 

Imam Al-Ghazali dalam penjelasannya mengenai simbolisme 
arsitektural pada khitab Al-Hikmah fi Makhluqatillah, dikutip 
berdasarkan kandungan QS Qof (50): 6 dan QS Ath-Thalaq (65): 12 
bahwa, arsitektural tidak saja terletak pada aspek keindahan, namun 
mampu menyejukkan mata dengan permainan warna-warni 
ornamentasi, tata ruang yang nyaman, dan kekokohan bangunan yang 
selaras dengan spirit Alquran dalam menggambarkan penciptaan 
alam semesta. Simbolisme pun memainkan pemaknaan dalam setiap 
detail garis, lengkung, dan pola rancang bangun yang menampilkan 
kekayaan warisan budaya Islam28. Rudi Paret membuat perbedaan 
antara simbol primer dan sekunder. Simbol primer yaitu ekspresi 
langsung dari subjek atau objek yang dilambangkan, sementara 
simbol sekunder bersifat intrinsik yang kemungkinan terwakili 
dengan sesuatu yang kontradiktif seperti kehidupan dan kematian, 
atau kegelapan dan cahaya.  

Dalam hal mistisisme, Paret dipengauhi Hellmut Ritter, seorang 
ilmuwan Jerman, melampaui simbolisme deskriptif dan menafsirkan 
berbagai simbol dan tanda dalam arsitektur Islam. Namun, Paret tidak 
membahas dampak dari tanda dan simbol arsitektur ini di 
masyarakatMircea Eliade yang telah menuliskan instrumen dalam 
menemukan ulang piranti metodologis tentang simbolisme, selain 
menguraikan dasar metodologi simbolisme religius, Eliade juga 
mengartikulasikan kerangka teoretis untuk menafsirkan mitologi 
tradisional dan memahami fungsi sosial dan religiusnya. Penemuannya 
ini telah memperkuat metode simbolisme dengan memungkinkan 
“mitos” memainkan peran sebagai mediator yang efektif antara prinsip-
prinsip Kitab Suci yang abstrak dengan pengalaman manusia yang 
konkret29. Simbol dalam Arsitektur Islam tidak selalu memberikan 

 
27 Putri Suryandari, “Sustainable Architecture Concept in Islam,” dalam 

Proceedings of the 2nd International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) 
(Jakarta 2020), h 84–95.  

28 Khairul Imam, “Simbolisme dalam Arsitektur Islam 1,”, diakses 3 Januari 
2023 dari https: //ganaislamika.com/ simbolisme-dalam-arsitektur-islam-1/  

29 Mircea Eliade, The Sacred and the profane the nature of Religion, ed. Nuwanto 
(Fajar Pustaka Baru, 2002).h 90 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

25 

makna religious. Seringkali makna yang muncul semata untuk alasan 
profan, seperti estetika tanpa makna mendalam. Tentu saja ia juga 
dapat memberikan makna ganda, yaitu sebagai sekedar estetika atau 
makna kehidupan manusia sekaligus relasi dengan Tuhan.  

Tabel berikut menjabarkan berbagai simbol dan makna secara 
khusus 30

. 

Tabel 9. Simbol dan Makna dalam Arsitektur Islam 

No Simbol Makna 
1 Kubah Atap, kekuasaan penguasa, langit di atas bumi, 

kekuasaan Allah 
2 Busur Andalusia 

(busur tanpa kuda) 
Ketenangan, perasaan ringan melayang, sintetis 
stabilitas dan kekuatan 

3 Busur Persia 
(busur tunas) 

Kebaikan, keramahan, bernafas tanpa bergerak 

4 Menara Lokasi azan, lokasi masjid, poros jagad raya 
5 Masjid Tempat ibadah. Aktivitas social kolektif, 

monument kekuasaan, kebudayaan, kebiasaan 
iklim, tradisi 

6 Rumah Privasi, kesetaraan, ketenangan, kemurnian, 
kesederhanaan 

Sumber: Shatiq 2014 

Pada arsitektur, pemaknaan denotatif dapat berasal dari tanda 
pengenal atau tanda langsung dari bangunan, seperti fungsi, estetika, 
dan teknologi. Sementara itu, makna konotatif dapat dilihat dari 
pesan-pesan tersamar pada desain bangunan yang dapat ditinjau 
secara budaya, social politik, interpretasi arsitek, dan lain-lain. 
Menurut Suwondo B. Sutedjo, terdapat beberapa cara mengungkapkan 
simbol dalam bentuk bangunan, antara lain dengan, simbol langsung 
sebagai unsur pengenal dan simbol sebagai tersamar atau metafora 
yang menyatakan peran dari suatu bentuk, atau merujuk pendapat 
Rudi Paret, berupa simbol primer dan sekunder. 

1. Simbol Langsung (Primer) 

Menurut Sidi Gazalba (1994), masjid seharusnya berfungsi 
sebagai pusat kebudayaan. Upaya ke arah itu, sesungguhnya 
merupakan suatu langkah yang cukup maju, meskipun hal itu 
bukanlah suatu pekerjaan yang mudah, apalagi di tengah masyarakat 
yang heterogen. Kedudukan masjid seharusnya berperan sebagai 
pengorganisasian ruang dan bangunan dalam lingkungan, sebagai 

 
30 Zuber Angkasa, dkk., Arsitektur yang Islami, h 178. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

26 

dasar dan manifestasi dalam penataan lingkungan, sehingga masjid 
menjadi simbol kedamaian pemersatu dan orientasi suatu kawasan. 

Pada penelitian mengenai Arsitektur Islam Nusantara, oleh 
Zuber, Erfan M. Kamil, dan Antoni (2021), terdapat pemaknaan simbol 
terhadap makna Profan dan makna Sakral. Menurut Roland, skala 
Ruang dibagi dua yaitu skala Profan dan Sakral. Profan menyangkut 
kepentingan kemanusiaan, sedangkan Sakral adalah menyangkut 
kepentingan manusia yang hubungannnya dengan alam semesta dan 
Tuhan.31.  

a. Profan  

Profan adalah tanda yang menyerupai obyek yang diwakilinya, 
atau tanda yang menggunakan kesamaan ciri-ciri dengan yang 
dimaksudkan. Secara umum masjid memiliki simbol yang telah 
dituangkan dalam desain yang terdapat di masjid. Terdapat 
beberapa simbol profan pada bangunan masjid yang terdapat pada 
Tabel 4) 

Tabel 10. Desain dan SImbol Profan pada Masjid 

Desain Simbolisme 
Kubah 
(Dome) 

Memungkinkan sirkulasi udara, terutama di negara-negara 
panas, dan dibangun di atas tempat Salat untuk memantulkan 
suara (memperkeras). 

Menara Menara tinggi ini adalah tempat memperdengarkan azan, 
untuk memanggil umat Islam beribadah (Salat) 

Bulan 
dan 
Bintang 

Bintang berujung lima mencerminkan Rukun Islam yang 
merupakan pusat iman, dan bulan sabit dan bintang adalah 
simbol yang berkaitan dengan kebesaran sang pencipta. 

Ruang 
Salat 

Ini merupakan aula besar yang digunakan untuk beribadah 
Salat. Tidak ada tempat kursi, semua dilakukan di lantai.  
Wanita umumnya beribadah di balkon di belakang ruang 
Salat laki-laki. 

Area 
Wudhu 

Ritual ini dikenal sebagai ritual bersuci salah satu syarat syah 
Salat.  

 
Mihrab Adalah cekungan diantara kiblat dengan ruang Salat, ruangan 

bagi Imam Salat dalam memimpin Salat  
Mimbar Ini adalah tempat imam menyampaikan khotbahnya selama 

ibadah Jumat, Idul Fitri atau Idul Adha.  
Dekorasi Dekorasi masjid umumnya terdiri dari kaligrafi, berupa ukiran 

nama-nama Allah yang indah (Asmaul Husnah). Tidak ada 

 
31 Avi Marlina, "Transformasi NBdRADM, “, h 87 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

27 

gambar atau patung, untuk mencegah terjadinya 
penyembahan berhala. 

Sumber: : https: //www.bbc.co.uk/bitesize/guides/zvm96v4/revision/7 

b. Simbol Sakral 

Pada lingkungan masyarakat selalu terdapat nilai-nilai yang 
disucikan atau sakral, berupa simbol utama, nilai-nilai dan 
kepercayaan yang menjadi inti suatu masyarakat. Sutrisno dan 
Purwanto (2005), dalam bukunya mengatakan bahwa masyarakat 
sudah mengklasifikasikan, bahwa selain sakral ada juga yang 
profane. Klsifikasi ini didasakan pada dimensi nilai religious dan 
normatif yang terdapat di dalam masyarakat (lihat Tabel 5).  

Tabel 11. Simbol Sakral dalam Arsitektur Nusantara 

No Simbol Makna Profan Makna Sakral 
1 Floral Perkembangan Islam 

dari satu tem-pat 
ketempat lain 

Teratai: Pendukung hidup 
manusia yaitu Allah, 
dimana daun-daunnya 
adalah manusia 

2 Geometry Keindahan Segitiga: penebusan dosa, 
segienam: lapis-an langit 

3 Kaligrafi Ketegaran, kesehatan 
rohani 

Pengakuan atas Allah, 
kekua-saannya dan peng-
uat keimanan mas-yarakat 

4 Bulan sabit dan 
bintang 

Kebesaran Islam 
(karena merupakan 
simbol kekhalifahan 
Umaniyah) 

 

5 Kosmos (bulan, 
bin-tang, 
matahari, awan, 
gunung, bukit) 
umum-nya 
dikombinasikan 
dengan kaligrafi 

Jimat, pengusir Jin Alam adalah mah-luk 
Allah, filsafat Agama 

Sumber: Yusof, Zin, & Hamid (2014) 

 

c. Simbol Tersamar (Sekunder) 

Methaphora adalah makna simbol konotasi tahap 2. Pada kajian 
arsitektur masjid kontemporer, terdapat simbol-simbol tersamar 
seperti:  

d. Simbol Penguasa 

Tidaklah dapat dipungkiri, pertumbuhan suatu bangsa tidak 
dapat lepas dari faktor pemimpinnya. Bangsa yang memiliki budaya, 

https://www.bbc.co.uk/bitesize/guides/zvm96v4/revision/7


ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

28 

mendapatkan dukungan penuh dari pemimpinnya yang selalu ingin 
belajar dan produktif dalam menghasilkan karya nyata, juga memiliki 
keinginan kuat untuk selalu mempublikasikan berbagai pencapaian 
kepada publik melalui banyak instrumen, agar dapat dibuat untuk 
dipelajari oleh berbagai pihak. Estetika dan fungsional arsitektur yang 
muncul pada masanya dapat merepresentasikan jejak politik 
pemimpinnya pada periode ini 32. 

Simbol penguasa sombong dan dzalim dalam Alquran, di 
tunjukan pada bangunan Piramida rakasasa di Mesir, bahkan 
disebutkan dalam Surat Al-Qashas (28: 38), 

 ْ يِ هاَ المْلَاَُ ماَ علَمِتُْ ل كَمُْ م نِْ الِهٍٰ غيَرْيِْْۚ فاَوَْقدِْ ليِْ يٰهاَمٰنُ علَىَ الط  ايَ ُّ نِ ﴿ وقَاَلَ فرِعْوَنُْ يٰٰٓ
 ِ لعُِ ا هٗ منَِ الْ كذِٰبيِنَْ فاَجْعلَْ ل يِْ صرَْحاً ل َّعلَ يِْ اطَ َّ ٰٰٓى الِهِٰ موُسْىٰۙ واَنِ يِْ لاَظَُن ُّ  ﴾ ٣٨ل

Dan Fir‘aun berkata, “Wahai para pembesar kaumku! Aku tidak mengetahui ada 
Tuhan bagimu selain aku. Maka bakarlah tanah liat untukku wahai Haman (untuk 
membuat batu bata), kemudian buatkanlah bangunan yang tinggi untukku agar aku 
dapat naik melihat Tuhannya Musa, dan aku yakin bahwa dia termasuk pendusta”. 

 

  
Gambar 11 Firaun dan Piramida 

Ayat di atas menunjukkan bagaimana arogansi penguasa 
(Fir’aun) ingin mencapai tempat yang paling tinggi, yaitu tempat 
Tuhannya Musa bersemayam, dengan mengorbankan rakyat Mesir 
pada kegiatan kerja paksa. Simbol keditaktor dan kekejaman Fir’aun, 
tercermin pada wujud Piramida besar dan kokoh yang sampai ribuan 
tahun bertahan menjadi lambang peradaban Mesir kuno yang sangat 
tinggi (Gambar 11). 

 
32 Putri Suryandari, “Jejak Nafas Leader Dalam Arsitektur,” Leadership Park 

Magazine (Jakarta), 2008, h. 50 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

29 

Penelitian Kemas Ridwan (2018) mengenai pengaruh politik 
identitas di era reformasi pada arsitektur, menyimpulkan bahwa 
bangunan yang ada masa ini, banyak dipengaruhi oleh aspek 
pencitraan dari pemerintah, sehingga identitas budaya tidak nampak. 
Periode Era Reformasi mununjukkan sistem kekuasaan demokrasi 
yang lebih bebas ditentukan oleh rakyat, sehingga apakah mungkin 
kebebasan ini juga berpengaruh pada desain arsitektur Islam. Namun 
peda pemikiran Kemar Ridwan, justru ada sumbangan pemerintah 
dalam bentuk pencitraannya pada desain bangunan saat ini, sehingga 
lebih berkesan ikonik. Pengaruh penguasa pada aristektur Islam perlu 
menjadi pertimbangan dalam pemaknaan desain arsitektur masjid, 
karena Islam adalah agama terbesar di Indonesia dan pemimpin negara 
di Indonesia juga selalu beragama Islam. 

Era reformasi dengan tuntutan masyarakat akan kebebasan 
disegala bidang, cenderung menyimbolkan bentuk bangunan yang 
lebih bebas. Desain arsitektur telah berkembang tanpa kendali dan 
batasan budaya, sehigga dari permukiman tradisional sampai 
perumahan baru, menggunakan konsepsi bangunan arsitektur modern 
secara maksimal33. Namun simbol kebebasan tanpa batas yang tidak 
memperhatikan kearifan local, banyak menimbulkan korban manusia 
ketika terjadi bencana alam, seperti bencana gempa Bantul 2006, serta 
bencana gempa Lombok 2019, dimana bangunan modern justru 
sebagaian besar hancur meninggalkan korban manusia di dalamnya. 

2. Simbol Budaya 

Sebagai tanda yang arbitrer atau terbentuk secara budaya, dapat 
dihubungkan untuk membentuk sistem tanda yang dapat disebut 
sebagai bahasa. Oleh karena itu, arsitektur dapat dianggap sebagai 
bahasa yang terdiri dari sistem tanda yang bertujuan untuk 
mengkomunikasikan makna dalam suatu kelompok sosial atau budaya.  

Menurut Geoffary Broadbend arsitektur berfungsi sebagai 
simbol budaya. Dalam pengertian sebagai simbol budaya adalah, 
arsitektur yang mampu meng-ekspresikan karakteristik suatu budaya 
tertentu. Pengertian budaya dapat diartikan sebagai nilai nilai norma 
gagasan pola tingkah laku dan aktivitas maupun artefaknya. 
Pengertian simbol atau lambang, bukan berarti lambang yang di 

 
33 Putri Suryandari, “The Authority of Indonesian Leader in Urban Facility 

and Housing Design (Sign and Symbol), dalam Proseding 18th International Conference on 
Sustainable Environment and Architecture (SENVAR), 2018, h. 174 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

30 

kemukakan memiliki kemiripan rupa atau sama dengan apa yang 
dilambangkan 34. 

Menurut Tajudin Muhammad Rusdi (1995), Rasullullah SAW 
tidak pernah melarang memuliakan bangunan untuk beribadah kepada 
Tuhan, seperti yang dilakukan oleh gereja-gereja Kristen yang megah. 
Jika Nabi SAW tidak menunjukkan perbedaan pendapat tentang 
pandangan khusus ini, maka sikap diamnya tentang hal ini, sangat 
penting untuk dipertimbangkan dalam pengembangan arsitektur 
dalam semangat Islam. Diamnya Nabi tidak dapat dianggap sebagai 
penolakan total dan tanpa syarat terhadap semua yang dianggap 
sebagai arsitektur tempat ibadah, bahkan oleh peradaban lain35

.  

Banyak ilmuwan dibidang sejarah arsitektur mengabaikan poin 
penting ini. Orang-orang Arab tentu mengetahui gereja-gereja Kristen 
yang megah, sinagoga-sinagoga Yudaisme, kuil-kuil api Persia dan 
rumah-rumah ibadah Romawi Yunani. Bangunan-bangunan ini 
mewakili tipe arsitektur fungsi ibadah, yang berbeda dengan karakter 
masjid yang multifungsi dalam peradaban Arab. Namun bangsa Arab 
paham akan memperlakukan dan memuliakan bangunan sebagai 
‘Kerajaan Tuham’ 36.

  

  

Gambar  12. Kemegahan Arsitektur Islam Kuno di Yaman dan Persia 

Pemahaman bangsa Arab seperti itu mendukung perkembangan 
budaya bangunan masjid selanjutnya di negara-negara pengikut Islam 
dengan kemegahan yang aneka warna, dan perkembangan tersbut 
tidak mendapatkan penolakan dari Rasullullah. Negara-negara 

 
34 Geoffrey Broad Bent; Charles Jencks; Richard Bunt, Sign and Symbol in 

Architecture Post Modern. 1980, h 112 
35 Tajudin M Rasdi, “A Theory of Mosque Architecture with Special Emphasis 

on The Problems of Designing Mosques for The Modern Sunni Muslim Society.”Thesis, 
Univ Edinburg, England, 1995), h. 345 

36  TM Rasdi, “A Theory of MASETPDM",  h. 365 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

31 

taklukan seperti Yaman, Iraq, Persia, Egyp, Shaam, dan India, 
merupakan wilayah-wilayah awal pergerakan peradaban arsitektur 
Islam (gambar 14). Pergerakan ini menggunakan semangat Islam dalam 
menganggungkan ‘Kerajaan Allah, dengan kemegahan bentuk dan 
ornament yang indah37. Constantinopel, ibu kota kerajaan Bizantium, 
contoh lain dari proses munculnya arsitektur Islam. Pemandian, 
saluran air, bangunan publik seperti Aghia-Sofia, juga bangunan rumah 
tinggal yang mewah dan megah, diwarisi secara utuh oleh masyarakat 
Muslim, dengan perkembangan Arsitekturnya dipengaruhi secara kuat 
oleh dinasti kerajaan Ottoman, selama tiga abad  

Masjid dapat dikatakan sebagai simbol budaya Islam, 
perkembangan era peradaban Islam dari masa Rasullulah atau disebut 
masa klasik sampai dengan era modern saat ini, ditandai oleh 
perbedaan bentuk masjid khususnya di Timur Tengah dan dunia secara 
umum. 

1) Awal abad Klasik Fase I tahun 601–603 M 

Peradaban Islam yang saat itu baru berkembang di wilayah Arab, 
sudah mewarnai penambahan fasilitas bangunan di kawasan 
perumahan. Untuk menjalankan fungsi ibadahnya, masjid-masjid 
mulai dibangun sesuai dengan perintah pada Alquran dan Rasullulah 
SAW. Arsitektur masjid mulai bermunculan dengan desain sederhana 
namun fungsional, sesuai dengan budaya dan sumber daya lingkungan, 
serta tanpa kubah.  

2) Abad Klasik Fase II tahun 700–1290 M 

Peradaban Islam mulai berkembang keluar Arab dan Timur 
Tengah dengan beradabtasi dengan budaya sekitar. Intelektual Muslim 
bermunculan dan menjadi pionir di seluruh dunia, dimana bangsa 
Eropa berguru ke Timur Tengah. Arsitektur Masjid berstruktur kubah 
mulai muncul, namun masjid tradisional setempat juga berkembang. 
Elemen Lengkung Dekoratif, menara dan mihrab mulai digunakan. 
Perhitungan Geometri Tata Ukur Ruang secara Matematis menjadi 
basic dalam desain. Struktur kubah mewarnai desain arsitektur di 
seluruh Arab, Timur tengah dan Eropa, karena sarjana-sarjana muslim 
dibidang matematika, fisika dan geometri sangat mempengaruhi 
perhitungan teknik bangunan kala itu. Fase ini Islam telah memasuki 
Indonesia, bentuk arsitektur masjidnya adalah adaptasi dari fungsi 

 
37 Roslan B. Thalib, M. Zailan Sulieman, “Mosque Without Dome: Conserving 

Traditional-Designed Mosque in Melaka, Malaysia,” dalam Journal of Islamic Architecture 
1, no. 3, 2012, h. 151–159. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

32 

kegiatan ibadah Islam, budaya islam dengan budaya setempat, 
bangunan masjid bergaya arsitektur tradisional. 

  

 

Gambar 13. Elemen interior Masjid Timur Tengah 

 

Abad Religius Tradisional-Pra Modern Fase III tahun 1290–1800 
M adalah fase kemunduran Islam secara ilmu dan peradaban, namun 
juga fase untuk menentukan identitas Islam di seluruh dunia. 
Bangunan masjid sampai akhir 1400an masih campuran, ada yang 
tanpa kubah dengan karakteristik bentuk setempat dan ada yang 
menggunakan kubah kubah. Namun setelah modernisasi Islam 
berkembang di Timur Tengah, kerajaan Turki Usmani 
mendeklarasikan Islam Modern dengan memperkenalkan kebudayaan 
Arsitektur Islam Modern yang menggunakan struktur Kubah. Sejak 
saat itu, struktur kubah mendominasi bentuk arsitektur masjid di 
seluruh dunia, kemewahan dan keunikan unsur-unsur dekoratif pada 
interior masjid menjadi ciri masjid di era ini. Ciri khasi ini bertahan 
sampai ratusan tahun, sehingga masjid di Indonesia selalu identik 
dengan kubah38. 

3) Abad Modern Fase tahun 1800–sekarang 

Fase kebangkitan Islam yang di motori oleh generasi muda Islam 
yang telah mendapatkan pendidikan modern di Eropa. Kebangkitan 
masyarakat Eropa ditandai dengan revolusi industri dan kebangkitan 
pendidikan tinggi dan ilmuan-ilmuan modern. Era ini intelektual Islam 
menggabungkan ajaran modern dengan Islam, sehingga muncul 
Modernisasi Islam.  

 
38 Putri Suryandari dan Azyumardi Azra, “The Architecture of Domeless 

Mosques as the Trace of Muslim Intellectuals Development.”  dalam Jurnal Indo Islamika, 
2021, h 215-240 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

33 

  

  
Gambar 14a. Masjid Syah Iran   Gambar 14b. Masjid Agung Sheikh 

Abu Dhabi 
Gambar 14. Masjid Pengaruh Modernisasi Islam 

 

Bangunan masjid mulai berwajah ganda, yaitu walau berkubah 
namun menggunakan teknologi modern dan material fabrikasi. Nilai 
kedaerahan atau budaya dilebur dengan bangunan berkubah modern 
yang berat dan besar. 

C. Masjid dalam Tinjauan Syariah 

1. Definisi Masjid 

Secara etimologi, kata masjid berkedudukan sebagai isim (kata 
benda) yang berasal dari fi’il (kata kerja) sajada-yasjudu yang berarti 
sujud. 

Secara bahasa, kata masjid (  adalah tempat yang dipakai (مَسْجِدٌ 

untuk bersujud. Kemudian maknanya meluas menjadi bangunan 
khusus yang dijadikan orang-orang untuk tempat berkumpul 
menunaikan Salat berjama’ah. Az-Zarkasyi berkata, “Manakala sujud 
adalah perbuatan yang paling mulia dalam Salat, disebabkan 
kedekatan hamba Allah kepada-Nya di dalam sujud, maka tempat 
melaksanakan Salat diambil dari kata sujud (yakni masjad = tempat 

sujud). Mereka tidak menyebutnya  ٌمَرْكَع (tempat ruku’) atau yang 

lainnya. Kemudian perkembangan berikutnya lafazh masjad berubah 
menjadi masjid, yang secara istilah berarti bengunan khusus yang 
disediakan untuk Salat lima waktu39. 

 

 
39 Yusuf al-Qaradawi, Tuntunan dalam pembangunan masjid, 1 ed. (Jakarta Gema 

Insani Press, 2000). 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

34 

Husain (2007) menyebutkan tiga pendapat ulama mengenai 
makna masjid atau definisinya secara termilonogi. Abu Ishaq Az-Zujaj 
dengan berdasarkan pada hadis riwayat Bukhari dan Muslim, 
menyebutkan bahwa masjid merujuk pada semua tempat di bumi yang 
digunakan oleh umat Islam untuk beribadah. Lebih spesifik 
Muhammad Az-Zarkasyi berpendapat bahwa masjid yang berarti 
tempat sujud merupakan tempat dilakukannya ibadah Salat40. 

Pada dasarnya, istilah masjid menurut syara’ adalah setiap 
tempat di bumi yang digunakan untuk bersujud karena Allah di tempat 
itu. Ini berdasarkan hadis Jabir Radhiyallahu anhu dari Nabi 
Shallallahu ‘alaihi wa sallam, beliau bersabda. Dan bumi ini dijadikan 
bagiku sebagai tempat Salat serta sarana bersuci (tayammum). Maka 
siapa pun dari umatku yang datang waktu Salat (di suatu tempat), 
maka hendaklah ia Salat (di sana)41. 

Pandangan Gazalba(1994) pada penelitian Mohammad 
Ghozi(2010), senada dengan Az-Zujaj, bahwa masjid yang berarti 
tempat sujud merujuk pada seluruh tanah di atas permukaan bumi 
yang menandakan bahwa umat Islam dalam beribadah kepada Allah 
tidak terikat pada ruang maupun tempat. Gazalba juga berpendapat 
bahwa masjid tidak sebatas untuk melaksanakan Salat saja, tetapi juga 
memiliki makna sujud lahir dan batin. Sujud lahir merujuk pada salah 
satu rukun Salat, sedangkan sujud batin merukapan seluruh aktifitas 
manusia dalam menghamba kepada Allah, sehingga dalam pandangan 
Gazalba, bangunan masjid juga digunakan untuk segala aktivitas 
manusia dalam kegiatan ibadah yang memiliki makna lebih luas, selain 
Salat42. 

Sementara dari sudut pandang fiqih, masjid adalah sebidang 
tanah yang terbebas dari kepemilikan seseorang dan di khususkan 
untuk melaksanakan Salat dan beribadah. Adapun secara syar’i, mesjid 
adalah tempat yang dipersiapkan untuk digunakan Salat lima waktu 
secara berjamaah oleh kaum muslimin. 

Penamaan masjid dari segi lafaznya berarti tempat sujud, 
sebagaimana telah dibahas oleh Az-Zarkasyi dikarenakan ibadah 

 
40 Said Husain Husaini, “17 Hadis Tentang Keutamaan Ilmu dan Orang 

Berilmu,” Artikel diakses 12 September 2023               
https://www.ahlulbaitindonesia.or.id/berita/index.php/s13-berita/17-hadis-tentangkeutamaan-
ilmu-dan-orang-berilmu/. 

41 Mohamad Ghozi, “Fungsi Masjid dari Masa ke Masa dalam Perspektif Al-
Qur’an,” dalam Pena Islam, September 2019, h. 68–76. 

42 Andika Saputra and Nur Rahmawati, Arsitektur Masjid Dimensi Ideologis dan 
Realitas, 1st ed. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020), h.167 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

35 

terpenting yang dilakukan di masjid adalah Salat yang merupakan 
tiang agama Islam dan merupakan ibadah yang memungkinkan 
seorang muslim berjumpa dengan Allah SWT lima kali sehari43. 
Pandangan tersebut, sejalan dengan Surah An-Nuur 36-37 sebagai 
berikut:  

 ُ ُلهْيِْهمِْ فيِْ بيُوُتٍْ اذَنَِ الل هُٰ انَْ ت ا ت ٗۙ يسُبَ حُِ لهَٗ فيِْهاَ باِلغْدُوُ ِ واَلْاصَٰالِ ۙ رجِاَلٌ ل َّ رفْعََ وَيذُكْرََ فيِْهاَ اسْمهُ
 ْ بُ فيِ يوَمْاً تتَقَلَ َّ الز َّكٰوةِ ۙيَخاَفوُنَْ  ءِ  واَيِتْاَۤ لوٰةِ  واَقِاَمِ الص َّ الل هِٰ  لاَ بيَعٌْ عنَْ ذكِرِْ  و َّ القْلُوُبُْ تِجاَرةٌَ  هِ 

َبصَْارُ ۙ  وَ   الْا
36. (Cahaya itu) di rumah-rumah yang di sana telah diperintahkan Allah untuk 
memuliakan dan menyebut nama-Nya, di sana bertasbih (menyucikan) nama-Nya pada 
waktu pagi dan petang, 37. orang yang tidak dilalaikan oleh perdagangan dan jual beli dari 
mengingat Allah, melaksanakan Salat, dan menunaikan zakat. Mereka takut kepada hari 
ketika hati dan penglihatan menjadi guncang (hari Kiamat). 

Surah ini mengandung makna bahwa masjid, tempat yang di 
perintahkan Allah untuk memuji-Nya, mengingat dan melaksanakan 
segala perintah-Nya. Perintah bertasbih bukan hanya berarti 
mengucapkan Subhanallah, melainkan lebih luas lagi, sesuai dengan 
makna yang dicakup oleh kata tersebut beserta konteksnya. Sementara 
itu, arti dan konteks-konteks tersebut dapat disimpulkan dengan kata 
taqwa, sedangkan taqwa sendiri tidak hanya diwujudkan dalam hablum 
minallah (hubungan dengan Allah), tetapi juga hablum minannas 
(hubungan sesama manusia) serta hablum minal alam (hubungan dengan 
alam/lingkungan). Di titik ini, masjid hendaknya menjadi titik tolak 
perubahan ke arah masyarakat yang berkeadilan sosial di segala lini. 

2. Syarat Masjid Sesuai Syariah 

Secara hukum syariah maka perlu diketahui, bagaimana syarat 
mendirikan sebuah masjid. Seluruh syarat tentu saja pertama, dimulai 
dengan Niat. Menurut istilah syara, niat diartikan sebagai tekad hati 
untuk melakukan amalan fardhu atau yang lain. Dalil lainnya adalah 
sebuah hadis yang disepakati keshahihannya oleh Imam al-Bukhari, 
Imam Muslim, Abu Dawud, at-Tirmidzi, an-Nasa'i, Ibnu Majah dan 
Imam Ahmad. hadis ini bersumber dari Umar bin Khattab r.a. 

 

 
43 Syamsul Kurniawan, “Masjid dalam Lintasan Sejarah Umat Islam,” dalam 

Jurnal Khatulistiwa-Journal of Islamic Studies, September 2014, h. 169. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

36 

Umar berkata pernah mendengar Rasulullah SAW bersabda:  

“Sesungguhnya (sahnya) amal-amal perbuatan adalah hanya bergantung kepada niatnya, 
dan sesungguhnya setiap orang hanya akan mendapatkan apa yang diniatinya. Barangsiapa 
hijrahnya adalah karena Allah SWT dan Rasulu-Nya, maka hijrahnya dicatat Allah SWT 
dan Rasul-Nya. Dan barangsiapa hijrahnya karena untuk mendapatkan dunia atau 
(menikahi) wanita, maka hijrahnya adalah (dicatat) sesuai dengan tujuan hijrahnya 
tersebut”. 

a. Niat dalam membangun Masjid 

Niat untuk membangun masjid tertulis dalam hadis berikut:  

“Barang siapa membangun masjid untuk mencari keridhaan Allah niscaya Allah 
akan membangun rumah baginya di surga” (Muttafaq Alaih). 

Berdasarkan hadis di atas, maka pahala mendirikan masjid yang 
di janjikan Allah SWT hanya diberikan pada umat yang 
membangunnya semata-mata karena Allah dan untuk mendapatkan 
ridhaNya. Tujuan untuk mendapatkan kehormatan dan pujian dari 
sesama makhluk tidak akan mendapatkan pahala dari-Nya. 

Al Qaradhawi (2000:15) menjelaskan bahwa pahala dalam 
membangun masjid, tidak tergantung dari besar kecilnya ukuran 
masjid. Sebesar apapun masjid yang dibangun dengan niat dan 
mengharapkan ridha Allah, maka siapapun akan mendapatkan pahala. 
Seperti yang tertulis pada hadis riwayat Ibnu Majah, Ahmad, 
Thabrani.44 

Sebagai upaya dalam menjaga niat dalam membangun masjid 
adalah dengan tidak menggunakan nama keluarga yang seakan akan 
menunjukan kepemilikan pada Masjid tersebut, apalagi dengan 
menggunakan nama pribadi pendiri. Sementara penamaan masjid 
dengan nama suatu kaum atau suatu wilayah diperbolehkan. Seperti 
diriwayatkan dalam sebuah hadis yang meriwayatkan Ibnu Umar 
berlomba lari dengan Rasullullah SAW dari Tanbat hingga masjid 
Bani Zuraiq. Menurut Al-Qaradhawi (2000: 18) tidaklah bermakna 
kepemilikan, melainkan menunjukan identitas, untuk membedakan 
masjid kaum Bani Zuraiq dengan masjid di wilayah kaum lainnnya45. 

Di antara tanda-tanda niat yang ikhlas dalam membangun 
masjid karena Allah, ialah dengan memilihkan tempat yang paling baik 
dan strategis untuk lokasi masjid. Namun apa bila diketahui niat 
pembangunan masjid adalah untuk memecah belah umat Islam, 

 
44 Qaradawi, TDPM, h 130. 
45 Qaradawi, TDPM., h. 169 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

37 

misalnya dipilihkan tempat dimana telah terdapat sudah masjid yang 
digunakan oleh kaum tertentu, untuk menandingi oleh kaum lain, 
maka niat dalam pendirian masjid tersebut adalah dhirar, sebagai mana 
tertulis dalam surat At Taubah 107-109, 

ِ منَْ حاَربََ  يقْاًۢ بيَنَْ المْؤُمْنِيِنَْ واَرِْصَاداً ل تفَْرِ كُفْراً و َّ خذَوُْا مسَْجِداً ضرِاَراً و َّ الل هَٰ ﴿ واَل َّذيِنَْ ات َّ
 َ همُْ ل كَذِٰبوُنَْ ورَسَُولْ ا الْحسُْنىٰۗ واَلل هُٰ يشَهْدَُ انِ َّ لاَ تقَمُْ فيِهِْ  ١٠٧هٗ منِْ قبَلُْ ۗولَيَحَلْفِنُ َّ انِْ ارَدَْنآَٰ الِ َّ

 َ ونَْ ا حبِ ُّ ِۗ فيِهِْ رجِاَلٌ ي ُّ لِ يوَمٍْ احََق ُّ انَْ تقَوُمَْ فيِهْ قْوٰى منِْ اوَ َّ ِسَ علَىَ الت َّ َبدَاًۗ لمَسَْجِدٌ اسُ  نْ ا
ينَْ  ه رِِ روُْاۗ واَلل هُٰ يُحبِ ُّ المْطُ َّ تطَهَ َّ سَ بنُيْاَنهَٗ علَىٰ تقَْوٰى منَِ الل هِٰ ورَضِْ  ١٠٨ي َّ واَنٍ خيَرٌْ امَْ افَمَنَْ اسَ َّ

َۗ واَلل هُٰ لاَ يَهدْىِ القَْ  م سَ بنُيْاَنهَٗ علَىٰ شَفاَ جرُفٍُ هاَرٍ فاَنْهاَرَ بهِٖ فيِْ ناَرِ جَهنَ َّ نْ اسَ َّ لمِيِنَْ م َّ ومَْ الظ ٰ
١٠٩  ﴾  

“Dan (di antara orang-orang munafik itu) ada yang mendirikan masjid untuk menimbulkan 
bencana (pada orang-orang yang beriman), untuk kekafiran dan untuk memecah belah di 
antara orang-orang yang beriman serta menunggu kedatangan orang-orang yang telah 
memerangi Allah dan Rasul-Nya sejak dahulu. Mereka dengan pasti bersumpah. Kami 
hanya menghendaki kebaikan. Dan Allah menjadi saksi bahwa mereka itu pendusta (dalam 
sumpahnya).  Janganlah engkau melaksanakan Salat dalam masjid itu selama-lamanya. 
Sungguh, masjid yang didirikan atas dasar takwa, sejak hari pertama adalah lebih pantas 
engkau melaksanakan Salat di dalamnya. Di dalamnya ada orang-orang yang ingin 
membersihkan diri. Allah menyukai orang-orang yang bersih. (109). Maka apakah orang-
orang yang mendirikan bangunan (masjid) atas dasar takwa kepada Allah dan keridaan(-
Nya) itu lebih baik, ataukah orang-orang yang mendirikan bangunannya di tepi jurang yang 
runtuh, lalu (bangunan) itu roboh bersama-sama dengan dia ke dalam neraka Jahanam? 
Allah tidak memberi petunjuk kepada orang-orang yang zalim.” 

 

Mengenai ketentuan masjid yang terbukti sebagai mahjid dhirar, 
Rasullullah SAW memerintahkan dua orang sahabatnya untuk 
menghancurkan masjid tersebut, seperti diperintahkan pada ayat di 
atas. 

b. Status Tanah 

Masjid dari persyaratan syariah, penting sekali harus 
memperhatikan status tanah. Tinjauan syariat disebutkan bahwa 
seluruh permukaan bumi adalah masjid. Namun berdasarkan tinjauan 
fiqih, pendirian masjid harus memikirkan status tanah, karena 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

38 

berkaitan dengan pahala dan dosa yang didapat, serta sah atau 
tidaknya ibadah yang akan dilaksanakan di sana.46 

3. Fungsi Masjid 

Fungsi masjid telah melekat bersifat multi-dimensional sejak 
masa Rasullullah SAW dan para sahabatnya yang dimulai pada masjid 
Nabawi. Gazalba (1994: 152) menyatakan bahwa dengan fungsinya 
yang bersifat multi-dimensional maka Islam menjadi agama umat 
manusia, agama dunia, dan agama akhir zaman. Tanpa fungsi 
multidimensionalnya maka Islam hanya akan menjadi agama individu 
yang diamalkan oleh pemeluknya di rumah masing-masing, seperti 
kebanyakan agama lain (Tabel 10). 

Multidimensi fungsi masjid Nabawi menurut beberapa peneliti 
ada beberapa perbedaan sebagai berikut, menurut Syamsul Kurniawan 
(2014) adalah sebagai fungsi, (1) Ibadah Salat, (2) dakwah, (3) 
pengadilan, (4) terima tamu, (5) pernikahan, (6) Sosial, (7) militer, (8) 
layanan medis, (9) pendidikan 47. Menurut Rifai dan Fakhruroji fungsi 
nabawi adalah, (1) Ibadah Salat, (2) dakwah, (3) politik, (4) Sosial 
kemasyarakatan, (5) pendidikan, (6) ekonomi, (7) seni budaya.48 

Tabel 12. Multidimensi Fungsi Masjid 

S. Kurniawan (2014) 
Rifai & Fakhruroji 

(2005) 
Kesimpulan 

ibadah  ibadah 
dakwah  dakwah 
merima tamu 

sosial kemasyarakatan 
sosial kemasyarakatan 

pernikahan politik dan militer 
Layanan medis Sosial 
Militer 

Politik 
Budaya 

Pengadilan Pendidikan 
Sosial Sosial Ekonomi 
Pendidikan Pendidikan  
 Ekonomi  
 Seni Budaya  

 

Berdasarkan perkembangan fungsi masjid dari masa ke masa, 
maka terdapat pergeseran poin-point terhadap fungsi masjid (modern) 
saat ini menurut Sidi Gazalba adalah sebagai berikut:  

 

 
46 Saputra and Rahmawati, Arsitektur ADDR., h.179 
47 Syamsul Kurniawan, MSLS., h. 210 
48 Saputra and Rahmawati, Arsitektur DDMR., h. 123 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

39 

a. Menyentuh Dimensi Seluruh Kehidupan Umat Islam 

Rasulullah menyontohkan bahwa umat Islam berpangkal di 
masjid dan berujung di masjid, artinya umat Islam harus memenuhi 
kehidupannya di masjid. Oleh karena itu, semua umat Islam harus 
berfikir untuk terus mengaktifkan masjid lebih dari tempat manapun 
di bumi.  

b. Mencapai kesejahteraan seluruh umat Islam 

Masjid berfungsi untuk kepentingan kesejahteraan seluruh 
umat, bukan untuk individu ataupun kelompok. Masjid juga bukan 
untuk keperluan jual beli (pasar) dan tidak untuk mencari barang 
hilang. Seperti tertulis dalam QS An-Nuur (24): 36-37. 

c. Merupakan Ruang Suci 

Karena masjid adalah tempat untuk menunjukkan 
penghambaan manusia kepada Allah, atau dalam kata lain adalah 
‘rumah’ Allah, maka haruslah membersihan hati, pikiran dan tubuh 
dari hal-hal yang kotor. Secara keseluruhan, manusia harus suci lahir 
batin ketika berada di Masjid. Sesuai dengan hadis Riwayat Bukhori, 
Muslim, An-Nasa’I, 

“Meludah di Masjid adalah dosa dan cara menebusnya adalah dengan 
menguburnya dengan tanah”. “Barang siapa memakan bawang merah atau bawah 
putih sembaiknya menjauhi masjid kami dan berdiam diri di rumah” 

d. Menyelenggarakan Ibadah Salat dan Pendukungnya 

Fungsi ibadah dan pendukungnya adalah kegiatan yang saling 
mendukung dan tidak terpisah. Quradhawi (2000: 101) menyatakan 
bahwa fungsi pendukung ibadah harus mampu mengikuti 
perkembangan masyarakat. Fungsi pendukung bersifat dinamis, 
menjadikan pengelola masjid harus memiliki sumber daya manusia 
yang memiliki otoritas melakukan ijma terkait kegiatan pendukung 
masjid yang terus berkembang, Berbeda dengan fungsi ibadah yang 
statis, sesuai syariat Islam yang berlaku. 

e. Menyentuh dimensi seluruh kehidupan umat Islam 

Rasulullah menyontohkan bahwa umat Islam berpangkal di 
masjid dan berujung di masjid, artinya umat Islam harus memenuhi 
kehidupannya di masjid. Oleh karena itu, semua umat Islam harus 
berfikir untuk terus mengaktifkan masjid lebih dari tempat manapun 
di bumi.  

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

40 

f. Mencapai kesejahteraan seluruh umat Islam 

Masjid berfungsi untuk kepentingan kesejahteraan seluruh 
umat, bukan untuk individu ataupun kelompok. Masjid juga bukan 
untuk keperluan jual beli (pasar) dan tidak untuk mencari barang 
hilang. Seperti tertulis dalam QS An-Nuur (24): 36-37. 

g. Merupakan Ruang Suci 

Karena masjid adalah tempat untuk menunjukkan 
penghambaan manusia kepada Allah, atau dalam kata lain adalah 
‘rumah’ Allah, maka haruslah membersihan hati, pikiran dan tubuh 
dari hal-hal yang kotor. Secara keseluruhan, manusia harus suci lahir 
batin ketika berada di Masjid. Sesuai dengan hadis Riwayat Bukhori, 
Muslim, An-Nasa’I, 

“Meludah di Masjid adalah dosa dan cara menebusnya adalah dengan 
menguburnya dengan tanah.” “Barang siapa memakan bawang merah atau bawah 
putih sembaiknya menjauhi masjid kami dan berdiam diri di rumah.” 

h. Menyelenggarakan Ibadah Salat Dan Pendukungnya 

Fungsi ibadah dan pendukungnya adalah kegiatan yang saling 
mendukung dan tidak terpisah. Quradhawi 2000 menyatakan bahwa 
fungsi pendukung ibadah harus mampu mengikuti perkembangan 
masyarakat. Fungsi pendukung bersifat dinamis, menjadikan 
pengelola masjid harus memiliki sumber daya manusia yang memiliki 
otoritas melakukan ijma terkait kegiatan pendukung masjid yang terus 
berkembang, Berbeda dengan fungsi ibadah yang statis, sesuai syariat 
Islam yang berlaku. 

Pada hakekatnya, perkembangan fungsi masjid adalah pada 
fungsi sekunder, atau fungsi pendukung masjid. Kegiatan utama 
sebagai tempat menjalankan ibadah Salat tidak pernah berubah dari 
waktu kewaktu. Fungsi sekunder masjid yang mengalami 
perkembangan pada zaman modern saat ini meliputi (1) fungsi 
pendidikan dan keilmuan Islam. Masjid berkembang menjadi 
madrasah dan Universitas. 

Tabel 13. Fungsi Masjid Modern 

No Fungsi Masjid 
a Menyentuh dimensi kehidupan Islam 
b Mencapai kesejahteraan seluruh umat Islam 
c Merupakan Ruang Suci 
d Menyelenggarakan ibadah Salat dan pendukungnya 

Sumber: Sidi Gazalba 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

41 

D. Masjid sebagai Objek Arsitektur 

1. Klasifikasi Masjid 

Masjid di Indonesia umumnya memiliki klasifikasi sesuai 
dengan standar pembinaan manajemen masjid. Menurut keputusan 
dirjen bimbingan masyarakat islam nomor DJII/802 tahun 2014, 
tentang standar pembinaan manajemen masjid, masjid terbagi sebagai 
berikut;  

a. Masjid Negara  

Merupakan masjid yang berada di ibu kota Negara, menjadi pusat 
berbagai kegiatan keagamaan tingkat kenegaraan.  

b. Masjid Nasional  

Merupakan masjid yang berada di tingkat provinsi yang 
ditetapkan oleh menteri agama sebagai masjid nasional. sebagai 
pusat berbagai kegiatan keagamaan setingkat provinsi.  

c. Masjid Raya  

Masjid yang berada di tingkat provinsi yang diresmikan oleh 
gubernur atas rekomendasi kepala kantor wilayah kementrian 
agama provinsi sebagai masjid raya. Menjadi pusat berbagai 
kegiatan keagamaan setingkat provinsi.  

d. Masjid Agung  

Masjid yang terletak di pusat pemerintahan kota/kabupaten yang 
ditetapkan oleh walikota/bupati atas rekomendasi dari kepala 
kantor kementrian agama tingkat kabupaten/kota. Sebagai pusat 
kegiatan sosial dan keagamaan setingkat kota/kabupaten.  

e. Masjid Besar  

Masjid besar adalah masjid yang berada di tingkat kecamatan 
yang yang ditetapkan oleh pemerintah daerah setingkat Camat 
atas rekomendasi kepala KUA kecamatan sebagai masjid besar. 
Menjadi pusat kegiatan keagamaan dan kemasyarakatan 
setingkat kecamatan.  

f. Masjid Jami’  

Masjid yang berada dipusat pemukiman di wilayah 
desa/kelurahan, berfungsi sebagai pusat kegiatan keagamaan 
warga masyarakat sekitar.  

g. Masjid Bersejarah 

Masjid yang memliki nilai sejarah karena berada di kawasan 
peninggalan kerajaan/wali yang memiliki nilai lebih dalam 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

42 

penyebaran agama islam. dibangun oleh para raja/sultan/para wali 
sehingga menjadi saksi bisu kegatan bersejarah peradaban islam 
dan bangsa Indonesia.  

2. Tinjauan Arsitektur Masjid 

a. Marfologi Arsitektur Masjid 

Ciri morfologi desain masjid didasarkan pada organisasi yang 
berkaitan dengan bentuk, dimensi dan tata letak, serta koordinasi 
ruang-ruang masjid, termasuk hubungan proporsional antara area 
Salat sebagai komponen dasar dalam masjid dan komponen lainnya. 
pada arsitektur masjid seperti pintu masuk, menara, dan bagian 
tengah masjid49. Ini di samping perawatan dekoratif yang rinci yang 
mencakup motif dan pola geometris dan tumbuhan, selain 
menggunakan seni kaligrafi dan tulisan Arab.  

Fitur morfologi dipengaruhi dalam fenomena model oleh 
beberapa faktor; kadang-kadang berpusat pada periode waktu dan 
faktor sejarah, kadang-kadang terfokus pada wilayah spasial, dan di 
lain waktu bias pada karakteristik struktur dan konstruksi, sehingga 
muncul corak masjid bertiang banyak, dan juga masjid beratap dengan 
kubah, atau dengan kubah pusat50. Pentingnya ruang Salat telah 
muncul sebagai komponen utama dalam klasifikasi gaya masjid 
karena kontras muncul pada komponen utama masjid dalam hal 
proyeksi horizontal, dimensi, dan metode konstruksi, ukuran dan 
tinggi, semuanya menjadi penyebab munculnya; Gaya Arab, Seljuk, 
Mughal, gaya India dan Ottoman51. 

E. Tinjauan Arsitektur Kontemporer 

Arsitektur Modern dianggap sebagai titik awal dalam sejarah 
arsitektur kontemporer. Gerakan ini telah membentuk gerakan yang 
menandai lingkungan binaan kota-kota kita saat ini di seluruh dunia 
serta pengajaran dan profesi arsitektur hingga saat ini. Salah satu dasar 
arsitektur modern adalah klaim universalitasnya. Penyatuan paksa dan 
standarisasi kebutuhan manusia, ketergantungan pada industri dan 
teknologi dalam menanggapi kebutuhan ini dan wacana yang tercabut 
membuat pemikirannya menjadi sasaran empuk bagi kritik yang 

 
49 Mohamad Ghozi, “Fungsi Masjid dMMdPQ, 2019 h. 69 
50 Nur Rahmwati Samsiyah, “Pola Spasial Masjid Agung Yogyakarta 

Berdasarkan Karakteristik Akustik” (Disertasi . Universitas Gajah Mada Yogyakarta, 
2019), h.97 

51 Sir Fredrick Gibberd, Architecture of the Contemporary Mosque, ed. Ismail 
Serageldin and James Steele, Academy Edition, 7 (London, 2005), h. 270 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

43 

membanjiri keberhasilan parsial di teknologi konstruksi, proses 
pembangunan dan solusi inovatif mekanis. 

Keyakinan yang kuat pada bakat arsitek telah membuktikan 
keterbatasannya melalui pengaruhnya terhadap lingkungan fisik, 
masyarakat dan individu. Kritik semacam ini dapat penting bagi 
budaya Islam modern yang berbagi pemandangan universal, pada 
sebagian besar skala pengalaman seperti perumahan, ekonomi, 
pendidikan dan lain-lain.  

Berdasarkan kerangka teori yang di kaji dari buku Charles 
Jencks (1981),maka dirumuskan 3 variabel karaktersitik arsitektur 
kontemporer yaitu Ideologi,Ragam dan Ide Desain. Masing–masing 3 
Variabel tersebut menghasilkan beberapa indikator yang jika di 
telusuri pengertian nya mempunyai maksud dan tujuan yang sama 
sehingga penulis hanya memilih beberapa indikatornya saja,hal ini 
dilakukan karena terdapat indikatorindikator yang tidak dapat 
diterapkan untuk acuan karakteristik kontemporer karena objek 
penelitian ini merupakan bangunan peribadatan sehingga memerlukan 
pemilihan khusus agar menghasilkan penlitian yang relevan mengenai 
karakteristik arsitektur masjid kontemporer. 

Arsitektur kontemporer dianggap sebagai cerminan status sosial 
di negara mana pun dengan menghormati ekonomi, tradisi dan budaya. 
Arsitektur kontemporer merupakan suatu bentuk karya arsitektur 
yang sedang terwujud di masa sekarang dan masa akan datang. 
Pendapat para ahli yang mengemukakan mengenai pengertian dari 
arsitektur kontemporer, di antaranya sebagai berikut:  

1. Konnemann, (World of Contemporary Architecture) “Arsitektur 
Kontemporer adalah gaya arsitektur yang bertujuan untuk 
memberikan contoh suatu kualitas tertentu terutama dari segi 
kemajuan teknologi dan juga kebebasan dalam mengekspresikan 
suatu gaya arsitektur.” 

2.  Y. Sumalyo, Arsitektur Kontemporer Akhir Abad XIX dan Abad 
XX (1996) “Kontemporer adalah bentuk-bentuk aliran arsitektur 
yang tidak dapat dikelompokkan dalam suatu aliran arsitektur 
atau sebaliknya berbagai arsitektur tercakup di dalamnya”.\ 

3. L. Hilberseimer, Comtemporary Architects 2 (1964) “Arsitektur 
Kontemporer adalah suatu style aliran arsitektur terntentu pada 
eranya yang mencerminkan kebebasan berkarya sehingga 
menampilkan sesuatu yang berbeda, dan merupakan suatu aliran 
baru atau penggabungan dari beberapa gaya arsitektur lainya. 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

44 

Berdasarkan beberapa pengertian tersebut, maka dapat 
disimpulkan mengenai pengertian Arsitektur Kontemporer adalah 
gaya aliran arsitektur yang muncul pada akhir abad ke-20 sampai 
dengan saat ini, dan juga menampilkan sesuatu yang berbeda dengan 
kualitas tertentu, terutama dari segi penggunaan teknologi dan juga 
kebebasan dalam menampilkan suatu gaya arsitektur 52. Prinsip desain 
arsitektur Kontemporer menampilkan style yang lebih baru dan 
terkini. Gaya lama yang disebut sebagai kontemporer akan 
menghasilkan bentuk desain arsitektur yang lebih segar dan berbeda 
dengan lainya. 

Konneman berpendapat bahwa arsitektur kontemporer 
memiliki ciri khas, yaitu:  

1. Tampilan bangunan bersifat subyektif;  
2. Terlihat kontras dengan lingkungan sekitar.  
3. Memiliki bentuk yang sederhana tetapi memiliki kesan kuat; dan  
4. Mempunyai kesan atau gambaran serta penghayatan yang kuat. 

Selain ciri khas di atas, arsitektur kontemporer juga memiliki 
karakteristik yang menjelaskan tentang gaya bangunan yang 
menggunakan arsitektur kontemporer yaitu:  

a. Bentuk dalam arsitektur kontemporer terlihat menghindar dari 
elemen garis lurus dan lebih dominan ke garis lengkung, akan 
tetapi penggunaan garis lurus juga dapat dipadukan dengan garis 
lengkung guna menciptakan pola.  

b. Material yang Baru, digunakan untuk interior dan eksterior 
merupakan material modern, material seperti kayu, batu, kaca 
serta logam banyak disukai dari material lainnya. Penggunaan 
vegetasi juga dapat diterapkan dalam arsitektur kontemporer dan 
dapat digunakan pada atap maupun dinding.  

c. Material untuk Eksterior, Tampilan eksterior dari bangunan yang 
menggunakan konsep arsitektur kontemporer bersifat dinamis 
tanpa batas. Dapat diterapkan dengan menggunakan material 
tradisional yang polos lalu menggunakan material yang 
nonkonvensional yang dinamis yang dapat diterapkan pada 
arsitektur tradisional.  

d. Ruang Lebih Terbuka dan Menyatu. Bagian interior seperti 
ruangan dalam konsep arsitektur kontemporer lebih mudah 
diakses dan saling berhubungan dengan satu sama lain. Hal 
tersebut yang menjadikan adanya perubahan pada struktur untuk 

 
52 Riski Hidayatullah, “Evaluasi Penerapan Karakteristik Arsitektur 

Kontemporer., Thesis Universitas Indonesia 2018 h. 6–10. 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

45 

memungkinkan adanya ruang terbuka yang cukup luas tanpa 
khawatir terhalang oleh struktur.  

e. Menerapkan Cahaya Alami Penggunaan cahaya alami dapat terus 
dimanfaatkan dengan menggunakan bukaan yang lebar seperti 
jendela, skylight, maupun penggunaan void, dengan 
memanfaatkan material seperti kaca atau material tembus 
pandang dapat dilihat bahwa gaya yang sedang diterapkan 
merupakan arsitektur kontemporer.  

f. Penggunaan atap bagian atap memiliki keunikan karena dibuat 
terbuka merupakan gaya khas arsitektur kontemporer. Pada 
arsitektur kontemporer lebih dominan penggunaan atap yang 
tidak biasa seperti atap hijau, atap yang bersudut, atau bentuk atap 
kompleks lainnya.  

g. Penataan Ruang Dalam penataan ruang bagi konsep arsitektur 
kontemporer dapat memadukan berbagai macam bentuk maupun 
garis dikarenakan ketika garis lurus dipakai dalam arsitektur 
kontemporer akan tercipta suatu kesinambungan yang unik. 

h. Penggunaan Jendela yang banyak dapat menjadi alternatif untuk 
menambah pencahayaan, serta penempatan yang tidak biasa dapat 
mencerminkan gaya arsitektur kontemporer.  

i. Sinkronisasi dengan Lingkungan Luar Merupakan salah satu 
keunggulan arsitektur kontemporer yaitu dapat saling 
berhubungan dengan harmonis dengan lingkungan alam sekitar. 
Hal ini dapat terlihat pada penggunaan material, kombinasi desain 
landscape, serta integrasi lingkungan dan alam ke bangunan itu 
sendiri baik visual dan fungsional.  

j. Memperhatikan Lingkungan Sekitar Dalam arsitektur 
kontemporer istilah Ecohousing merupakan hal yang sering 
diterapkan. Di struktur tradisional banyak menggunakan material 
ramah lingkungan dan hemat energi, dikarenakan arsitektur 
kontemporer berupaya untuk memadukan bangunan dengan 
lingkungan alam sekitar serta menciptakan kesan yang unik pada 
bangunan. 

 

Mengembangkan Arsitektur Islam dalam konteks kontemporer, 
akan membutuhkan penggabungan pengetahuan Islam, dengan 
pemikiran dan praktik modern. Arsitektur Islam kuno, akan berfungsi 
sebagai gambaran sejarah dan preseden dalam proses islamisasi yang 
terlihat pada masa awal Islam. Wujud dari arsitektur Islam kuno dapat 
dikatakan sebagai hasil dari praktik masyarakat dan individu Muslim, 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

46 

sebagai tanggapan keyakinan dan ajaran Islam mereka 53. Arsitektur 
Islam kontemporer menyediakan kekayaan pengetahuan manusia yang 
harus tunduk pada Islamisasi pengetahuan, sebuah proses kritis untuk 
menyaring dan menyusun ulang teori itu yang bergantung pada 
mekanisme Islami’. Banyak pergerakan ilmu arsitektur dapat 
sepenuhnya diadopsi oleh sarjana Muslim, karena pengetahuan Islami 
yang berkiblat pada Alquran dan hadis sangat sesuai dengan konsep 
Arsitektur Modern Konteporer. 

Di tahun 1970-an muncul arstitektur modern kontemporer 
tanpa kubah yang di prakarsai oleh Ir. Ahmad Noe'man. Beliau adalah 
seorang Arsitek kenamaan Indonesia dan dikenal sebagai perancang 
masjid modern. Bahkan semasa hidupnya, Arsitek 1000 Masjid 
menjadi julukan beliau. Beliau termasuk pelopor pembangunan masjid 
kampus di tahun 1970an, yaitu masjid Salman di ITB bandung, serta 
merupakan masjid kampus pertama dengan Desain tanpa Kubah. 
Selanjutnya diikuti dengan, Masjid Al-Furqon IKIP Bandung, Masjid 
Al-Ghifari IPB, Masjid Asy-Syifa Fakultas Kedokteran UNPAD, Masjid 
At-Tin TMII, Masjid Raya Bandung, Masjid Taman Ismail Marzuki 
Jakarta, Masjid Islamic Center Jakarta, Masjid Agung Al-Akbar 
Surabaya, Masjid Al-Markaz Al-Islami Makassar, dan Masjid Lambung 
Mangkurat Banjarmasin, dan masih banyak lagi, desain masjid modern 
di dalam negeri, maupun di luar negeri (Gambar 18). Prinsip desain 
masjid bagi beliau adalah, di ruang Salat shaf tidak terputus oleh kolom 
atau tiang penyangga bangunan. Penggunaan struktur kubah justru 
menimbulkan banyak pilar tambahan sebagai penopang. 
Nabi shollallahu ’alaih wa sallam dalam hadis Riwayat Muslim dan 
Ahmad, bahkan memberikan ancaman berupa akibat yang akan 
ditimbulkan bilamana shaf dibiarkan tidak lurus.  

“Hai hamba-hamba Allah, kalian benar-benar meluruskan shaf kalian (jika tidak) 
Allah akan (menimbulkan perselisihan) di antara wajah-wajah kalian.” (HR 
Muslim dan Ahmad). 

Pada desain arsitektur masjid kontemporer karya A. Noe’man 
menguntegrasikan konsep arsitektur modern dengan arsitektur Islam. 
Konsep arsitektur modern membawa pemahaman anti masa lalu, 
semangat zaman (zeitgeist), sedangkan Islam menekankan asas 
rasional membuat penggunaan elemen-elemen desain yang logis, 
fungsional, tanpa ornamen hanya berupa tempelan belaka. Hal ini juga 
senafas dengan konsep”Ijtihad”, dalam Islam dalam membuka peluang 

 
53 Team, Contemporary Architecture of Islamic Societies, ed. M.Alas Mandour and 

Yulia Eka Putrie, 2nd ed. (Malang Jateng: UIN Maliki Press, 2012), h.67 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

47 

eksplorasi gagasan yang inovatif dan kreatif sehingga memacu orang 
untuk selalu mencari sesuatu yang baru54. Integrasi konsep pemikiran 
Islami dan arsitektur modern yang memiliki persamaan spirit dengan 
konsep sebagai rujukan pemikiran perancangan arsitektur masjid 
membuka perspektif baru dalam proses pendekatan desainnya sebagai 
suatu pengkayaan sumber gagasan. 

  

  
Gambar 15. Masjid Kontemporer Karya A. Noeman 

 

Konsepsi Arsitektur Masjid Kontemporer Ir. Achmad Noeman 
adalah:  

a. atap tidak selalu kubah 
b. fungsional 
c. simpel 
d. kejujuran struktur dan material 
e. estetik-struturalis 
f. geometris 

 

Berikut point-point karakteristik arsitektur masjid 
kontemporer, yang dihimpun dari berabagai sumber:  

 
54 Utami, “Integrasi Konsep Islami Dan Konsep Arsitektur Modern Pada 

Perancangan Arsitektur Masjid: Studi Kasus pada Karya Arsitektur Masjid Achmad 
Noe’Man,” Jurnal Radial  2014, h. 38–46. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

48 

a. Kubah dan Menara hanya penampilan, bukan syarat agama  

Merujuk pada Alquran dan hadis, para ilmuwan saat ini semakin 
meyakini bahwa Kubah dan Menara bukalah syarat utama yang 
harus ada pada masjid, sehingga keberadaannya hanya sebagai 
estetika dan unsur pengenal secara umum. 

b. Fungsi Tipologis sebagai tempat ibadah Islam 

Tipology adalah pengelompokan berdasarkan tipe dan kegiatan. 
Kegiatan ibadah di masjid, umumnya memiliki kesamaan proses 
kegiatan atau kronologis. Ibadah Salat umat Islam dimulai dengan 
bersuci (wudhu) dan dengan tertib melaksanakan ibadah Salat. 
Ibadah tidak saja melakukan Salat, tetapi semua kegiatan 
keagamaan yang bertujuan untuk bertaqwa kepada Allah SWT 
dapat dilakukan di masjid. 

c. Produktifitas budaya berwawasan keluar 

Dalam menyiarkan pendidikan agama Islam, masjid dapat 
menghindarkan dari gesekan-gesekan konflik budaya yang sering 
mengakibatkan pada terpecah belahnya sesama anak bangsa, 
sehingga selain mempelajari agama secara kitab, juga mempelajari 
perkembangan teknologi dan Pendidikan modern, yang sejalan 
dengan perintah agama55. 

d. Beradaptasi dengan lingkungan 

Walaupun secara umum, masjid adalah tempat ibadah bagi semua 
umat muslim, lingkungan dimana masjid dibangun dapat berbeda, 
tergantung dari kedudukannya dimuka bumi, sehingga penting 
bagi sebuah masjid untuk memahami dan menyatu dengan 
lingkungan dan budaya sekitar, sehingga dapat berkelanjutan 
dalam penggunaan dan konstruksinya. 

e. Tematik dan Formal 

Desain masjid tidak terjebak pada bentuk yang monoton, 
melainkan bebas berdasarkan tema dan konsep dari arsitek maupun 
pengguna. Bangunan dibuat formal, karena tempat ibadah adalah 
untuk menyembah sang Pencipta, bentuk formal dapat 
memunculkan rasa menghormati dan menjaga bangunan dari para 
pengguna masjid. Menurut Lang (1987) bahwa ruang lingkup dari 
estetika formal secara umum dapat direpresentasikan melalui 
pertama, elemen dasar geometris, dan kedua organisasi elemen-

 
55 Suluri Suluri, “Pendidikan Islam Berwawasan Budaya,” dalam Ta’allum: Jurnal 

Pendidikan Islam, 2019, h.191–202. 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

49 

elemen geometris tersebut. Bentuk simetri, pengulangan elemen 
geometri dan warna dapat mempengaruhi aspek formal pada 
bangunan, sehingga pada prinsipnya desain bangunan harus simple. 

f. Tidak terjebak politik Identitas 

Kegiatan ibadah, seharusnya berdasarkan nilai-nilai spiritual dan 
sakral. Masjid tidak menjadi milik seseorang tetapi milik Allah 
SWT. Bentuk arsitektur masjid sebaiknya tidak terjebak untuk 
propaganda politik ataupun penguasa. 

 

 
Gambar 13. Ijtijat Konsep Arsitektur Masjid A Noeman 

F. Proposisi Kajian 

Pada Pendahuluan telah dijelaskan fenomena perkembangan 
masjid bergaya kontemporer tanpa kubah, merupakan sebuah tanda 
yang berkembang pesat Era-reformasi Indonesia. Gaya kontemporer 
ini akan menjadi sebuah simbol yang akan terus berkelanjutan atau 
akan tergeser oleh gaya kontemorer berikutnya, tergantung dari 
pemaknaan yang dapat disimpulkan saat ini. 

Dari kajian teoritik yang telah diuraikan pada sub bab 
sebelumnya, tentang beberapa teori, konsep dan penelitian 
pendahuluan mengenai, simbol dan makna arsitektur masjid 
kontemporer yang berkembang di Indonesia antara lain bermakna, 1) 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

50 

simbol politik, sosial dan teknologi, 2) simbol ekspresi Alquran, 3). 
Simbol penguasa 4). Simbol Budaya, 5) simbol interpretasi Arsitek, 6) 
simbol penghambaan pada Allah SWT.  

Berdasarkan analisis pemaknaan Barthes yang dipergunakan 
oleh Charles Jenks dalam memaknai arsitektur post modern pada 
bangunan arsitektur masjid kontemporer, terdapat makna denotatife 
tahap 1, yaitu pemaknaan langsung terdapat pada penelitian Juparno 
Hatta (2019), Ryanty Derwentyana (2016) dan Y. Gunardi, Handayani, 
dan Permana (2021)), serta konotasi tahap ke 2., yaitu 
mempertimbangkan idologi (interpretan kelompok, frame-work 
budaya, pragmatik dan lapis makna (methaphora) terdapat pada 
penelitian Aidda (2015), penelitian Mustain (2018), Juparno (2019), 
Kemas Ridwan (2017), Muhammad Azka Rifqi Azza, Anisa Anisa 
(2019), Taufan Hidjaz, Nurtati Soewarno, Detty Fitriany, (2019) dan 
Andi Nurjannah Andi Nurauliah Fatimah, Marwati (2019)). 

Berdasarkan penjelasan Al-Ghazali yang terinspirasi dari 
Alquran bahwa, arti dari simbolisme arsitektural tidak terletak pada 
aspek keindahannya saja, melainkan mampu menyejukkan mata 
dengan beragam permainan warna warni dari ornamentasi, memiliki 
tata ruang yang nyaman, kekokohan bangunan yang selaras dengan 
spirit Alquran dalam menggambarkan berbagai penciptaan alam 
semesta. Simbolisme pun memainkan berbagai pemaknaan dalam 
setiap detail garis, lengkungm dan pola rancang bangun yang 
menampilkan kekayaan warisan budaya Islam. Berdasarkan Teori 
Simbol dan Makna pada Arsitektur masjid, dibutuhkan, makna 
langsung (denotative) makna tersamar (methapore) dan Mitos 
(spiritual). 

Berdasarkan integrasi konsep perancangan Arsitektur Modern 
pada perancangan Arsitektur masjid, didapatkan teori bahwa 
arsitektur Masjid modern; bersifat fungsional, kubah dan Menara 
bukan syarat agama, tipology kronologis sebagai tempat ibadah, 
produktivitas budaya berwawasan keluar, beradaptasi dengan 
lingkungan, tematik dan formal, tidak terjebak politik identitas. 

Simbol dalam Arsitektur akan bersinggungan dengan 
pendekatan para perenialis seperti T. Buckhardt, SH. Nasr, dan Martin 
Lings. Didorong oleh ketertarikan mendalam pada wilayah sufisme, 
mereka menunjukkan bagaimana pengalaman mistik Islam pramodern 
telah memainkan peranan dalam segala aspek kehidupan, termasuk 
kreativitas dalam penciptaan. Mereka berpandangan bahwa spiritualis 
sufi dapat ditarik ke berbagai ragam ekspresi, dan yang paling 
menonjol dalam ruang lingkup seni dan arsitektur. Karena sufisme 



Arsitektur Masjid dalam Tinjauan Syariah dan Objek Arsitektur 

51 

lebih dari sekadar objek ketertarikan akademik, alih-alih merupakan 
jalan hidup sekaligus langkah untuk mencapai pengetahuan. “Spirit 
“Allah itu Mahaindah, dan menyukai keindahan” ini menyiratkan 
makna bahwa segala keindahan bersumber dari Allah, sementara 
manusia hanya mengemas ulang keindahan itu ke dalam karya seni dan 
arsitektur” 

Simbolisme dalam arsitektur modern, berkaitan sangat erat 
dengan revolusi industry dan pengaruh kehancuran pascaperang dunia 
di wilayah barat. Efisiensi, ekonomis dan minimalis menjadi tujuan 
utama desain. Bentuk bangunan dan unsur dekoratif yang seragam, 
geometris serba kaku adalah upaya untuk mempercepat proses 
produksi. Bertolak belakang dengan simbolisme Islam yang merujuk 
kealam ciptaan Allah. Simbol Islam adalah konsekuensi dari komposisi 
seni dengan spiritualitas, filsafat dan emosi religius dari seorang 
seniman rancang bangun. Emosi religius ini mengungkapkan detail 
unsur alam berupa tumbuhan mupun hewan secara tersamat, tidak 
dapat dipaksakan dalam praktek geometris garis, simpel dan kaku. 

Ada terdapat celah antara simbolisme Arsitektur modern 
dengan simbolisme Arsitektur Islam. Simbol arsitektur modern adalah 
industrial dan praktek dari kemajuan teknologi. Simbol arsitektur 
Islam adalah khasanah keindahan yang berasal dari Alquran. Pada 
praktek penerapan arsitektur masjid kontemporer seharusnya 
terdapat irisan pada penerapan kedua simbol tadi. Irisan tersebut 
terdapat pada pemikiran Charles Jenks dalam Post-Modern Architecture, 
dimana dalam pemikirannya arsitektur seharusnya berkonsep double 
coding. Hasilnya bukan saja khazanah fungsi dan keajaiban konstruksi, 
tetapi juga penyajian muatan simbolis dan tema fiksi estetis, yang 
bukan semata bentuk “murni-abstrak”, tetapi muncul sebagai 
objektivasi konkret yang dapat dicerap multi–sensorial. 

Namun pada tingkat upaya artistik, setiap segmen dunia 
Muslim memiliki interaksi yang lebih sedikit dengannya, lainnya di 
alamnya sendiri daripada dengan pengaruh Barat — ini terutama 
berlaku dalam arsitektur. Oleh karena itu, pada dasarnya, poros 
dominan upaya intelektual di dunia Arab-Muslim berkisar pada 
pencarian kontemporer di satu sisi, dan pencarian untuk 
mengembangkan dan menekankan kembali identitas budaya 'Islam' 
yang dominan di sisi lain. Untuk keperluan kajian kali ini, kita harus 
melihat evolusi masjid dalam masyarakat Muslim dari awal mula 
akidah hingga masa kini yang kompleks dan beragam.  

Seperti yang ditunjukkan dalam studi latar belakang, dalam 
manifestasinya yang paling awal, masjid adalah ruang spiritual dan 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

52 

sekuler-tidak hanya tempat untuk berdoa, tetapi juga tempat di mana 
hal-hal penting yang mempengaruhi masyarakat didiskusikan dan 
diselesaikan. Sesuai dengan ini, arsitektur masjid bervariasi dari waktu 
ke waktu dan dari tempat ke tempat, dari bentuk, struktur, dan 
penampilan keseluruhan mencerminkan evolusi dan variasi yang 
serupa. Saat ini, ada variasi yang jauh berbeda telah berlangsung di 
negara kita, Era-reformasi. Ini diterjemahkan ke dalam kerangka 
kontekstual yang kompleks yang harus diakui dalam peran dan bentuk 
masjid. Selain pencarian kontemporer yang sekarang sedang 
berlangsung di kalangan Islam Indonesia, ada penekanan kuat pada 
penggambaran identitas baru pada masjid. Ini mungkin paling mudah 
dibaca dalam tren yang berkembang menuju gaya internasional 
arsitektur masjid di Indonesia. 

G. Ujung Keilmuan (State of the Art) 

State of the art merupakan pengisi celah keilmuwan yang belum 
terangkai dengan sempurna, sehingga penelitian ini akan 
menyempurnakan rantai keilmuan dan sekaligus menentukan posisi 
penelitian, terhadap penelitian-penelitian sebelumnya. Penelitian ini 
menggabungkan antara ilmu pengkajian Islam dengan ilmu arsitektur 
secara umum. Penelitian ini akan mengembangkan Post Modern 
Architecture Charles Jenks, pada Arsitektur Masjid Kontemporer di 
Indonesia. 

Keistimewaan penelitian ini dibandingkan penelitian 
sebelumnya adalah, symbol dan makna arsitektur masjid kontemporer 
Era-reformasi Indonesia.Variable waktu atau masa menjadi novelty dari 
penelitian ini, yaitu ‘Era-reformasi Indonesia’. Teori yang digunakan 
dalam pemaknaannya menggunakan pendekatan semiotika Roland 
Bartes dan Charles Jenks untuk mendapatkan makna Sakral dan 
Profan para arstektur masjid kontemporer di Indonesia, serta untuk 
mendapatkan Teori Simbol gaya arsitektur masjid kontemporer di 
Indonsia.  



53 

 

 

 

 

BAB III 

PERKEMBANGAN GAYA ARSITEKTUR MASJID 
DI DUNIA DAN INDONESIA 

 

 

 

 

 

slam memang berbeda dari agama-agama lain. H.A.R. Gibb di 
dalam bukunya berjudul Whither Islam menyatakan, “Islam is indeed 
much more than a system of theology, it is a complete civilization” (Islam 

sesungguhnya lebih dari sebuah agama. Ia adalah suatu peradaban yang 
sempurna). Sejatinya, sebuah peradaban selalu meninggalkan wujud 
arsitektur, sehingga tidak menjadi hal yang aneh bila muncul gaya 
arsitektur Islam di dunia. Arsitektur Masjid adalah bagian dari 
Arsitektur Islam yang paling menonjol. Robert Hillenbrand menyebut 
masjid sebagai prinsip bangunan keagamaan Islam1. Dr. Tajuddin, 
sarjana arsitektur Islam kontemporer terkemuka, menyatakan 
pendapat yang sama dengan lebih menekankan bahwa masjid adalah 
bangunan terpenting dalam Islam2. Arsitektur masjid tidak akan lepas 
dari pengaruh globalisasi, dimana salah satu ciri globalisasi yang 
berpengaruh pada ide bangungan kontemporer adalah, interaksi 
konstruktif antara seni dan teknologi yang menyebabkan dominasi 
teknologi. Hal tersebut merupakan ancaman bagi arsitektur Islam yang 
dirujuk oleh para filsuf seperti Sayyed H Nasr dan Heidegger3. Sehingga 

 
1 Hillenbrand, R. Islamic Architecture: Form, Function, and Meaning (h. 645). 

Columbia University Press, (2004) h 654. 
2 Daan Beekers dan Pooyan Tamimi Arab, “Dreams of an iconic mosque: 

Spatial and temporal entanglements of a converted Church in Amsterdam,” dalam 
Jurnal Material Religion 12, no. 2 (2016): h 137–164. 

3 Maziar Ase et al., “Art and Technology Interactions in Islamic and Christian 
Context: Historical Approach to Architectural Globalization,” dalam  Frontiers of 
Architectural Research 8, no.1(March 2019): h 66–79. 

I 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

54 

sebelum membahas masalah arsitektur Masjid, maka adalah sangat 
penting untuk mengulas masjid berdasarkan perspektif filosofi Islam.  

A. Filosofi Islam dalam Konsepsi Arsitektur Masjid  

Berbicara mengenai Arsitektur, tidak pernah dapat dipisahkan 
dari aspek seni dan teknologi. Seni dalam Islam menurut Sayyed 
Hosein Nasr memiliki tiga aspek, yaitu : (1) mencerminkan nilai-nilai 
religius seperti halnya hukum Ilahi, (2) menjelaskan kualitas spiritual 
yang santun, (3) ada hubungan halus yang saling melengkapi antara 
seni dan Islam. Karena itu seni dalam Islam bagi Nasr, tidak hanya 
berkaitan dengan bahan-bahan material yang digunakan tetapi juga 
unsur kesadaran religius kolektif yang menjiwai bahan-bahan 
material tersebut4. 

Hubungan yang dijelaskan oleh Nasr tersebut adalah, 
hubungan antara alam semesta, manusia, dan arsitektur. Hubungan 
ini muncul dengan mempertimbangkan sentralitas yang 
menunjukkan asal mula terciptanya ketiga faktor tersebut5 (Gambar 
20). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 20. Semantik dari sudut pandang Nasr dan Ardalan 

Berdasarkan sudut pandang Sayyed H Nasr mengenai 
arsitektur masjid, di dalamnya berbicara tentang bentuk dan struktur 
bangunan yang dilihat dari sudut pandang keindahan, dimana 

 
4 Ismi Rahmawati,  “Pandangan Dunia Modern Dan Islam Terhadap Ilmu, Makalah 

Islamic And Sciences Team Teaching:,” Ed Zainun Kamaludin Faqih Et Al, UIN Jakarta 
(2020) h 1-14. 

5 Reza Askarizad, Jinliao He, dan Roomina Soleymani Ardejan, “Semiology of 
Art and Mysticism in Persian Architecture According to Rumi’s Mystical Opinions 
(Case Study: Sheikh Lotf-Allah Mosque, Iran),”dalam  Jurnal Religions  (2022). h 2-21 

The 
Universe 

Heavenly 
Soul 

Heavenly 
Soul 

 

The 
Origin 

of 
creation 

Architecture Human 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

55 

memancarkan juga kehidupan spiritual. Keindahan tersebut mengacu 
pada simbol-simbol dan ornament pada bangunan masjid. Disain 
bangunan masjid tersebut akan terlihat estetis apabila di dalam 
simbol-simbol dan ornamen tersebut mengandung pesan-pesan 
kehidupan spiritual, karena sifat-sifat Ilahi terpancar di dalamnya. 
Setiap unsur-unsur yang ada dalam rancang bangunan masjid 
memberikan pesan tentang sifat-sifat Ilahi. Pesan-pesan tersebut 
mengarahkan pada pemahaman bahwa segala sesuatunya adalah 
berawal dari Yang Satu, yang digambarkan melalui ‘satu bangunan’, 
yaitu rancang bangun masjid. Ini adalah konsep Kesatuan (tauhid), 
bahwa segala sesuatu mengenai seluruh isi alam semesta sebenarnya 
adalah satu kesatuan. Termasuk unsur-unsur yang ada di dalam 
rancang bangun masjid seperti simbol-simbol, ormament, dan 
dekorasi itu merupakan bagian dari ‘kesatuan’ tersebut, yaitu 
arsitektur masjid. Dengan demikian, ketika pesan Kesatuan 
tersampaikan dalam bangunan masjid tersebut, kehidupan spiritual 
akan tampak, karena sifat-sifat Ilahi telah terpancar di setiap unsur-
unsur bangunan tersebut.6 

Ada beberapa filosofi arsitektur Islam yang dikenal 
berdasarkan pemikiran Ibn Al Rumi, kemudian dikembangkan oleh 
Sheila S Blair & Jonathan M Bloom serta Robert Hillenbrand7,, antara 
lain yaitu yang tersebut dibawah ini: 

a. Tauhid: Prinsip utama dalam arsitektur Islam adalah Tawhid, 
yaitu keyakinan dalam kesatuan dan keesaan Allah. Prinsip ini 
tercermin dalam desain arsitektur Islam yang menghindari 
representasi figuratif dan mengedepankan simetri geometris serta 
ornamen-ornamen geometris. 

b. Geometri dan Simetri: Geometri dan simetri adalah elemen 
penting dalam arsitektur Islam. Pemakaian pola-pola geometris 
seperti segiempat, segitiga, dan lingkaran, serta pengulangan 
simetri dalam desain, mencerminkan harmoni dan kesatuan yang 
dianggap sebagai manifestasi dari kekuasaan Allah. 

c. Keluwesan: Arsitektur Islam mengedepankan keluwesan dalam 
desain bangunan untuk memungkinkan adaptasi terhadap 

 
6 Moh Sutrisno, Sudaryono Sastrosasmito, dan Ahmad Sarwadi, “Posi Bola of 

Jami Mosque As Spatial Transformation Symbol,” dalam Journal of Islamic Architecture 5, 
no. 4 (2019): h 181–188.  

7 Behnam Ghasemzadeh, Atefeh Fathebaghalli, dan Ali Tarvirdinassab, 
“Symbols and Signs in Islamic Architecture,” dalam  Jurnal Revista Europeia de Estudos 
Artisticos 4, no. 3 (2013): 62–78. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

56 

lingkungan dan kebutuhan masyarakat Muslim. Konsep ini 
tercermin dalam penggunaan ruang terbuka yang dapat berfungsi 
sebagai tempat ibadah maupun tempat berkumpul sosial. 

d. Integrasi Alam: Arsitektur Islam berusaha untuk 
mengintegrasikan alam ke dalam desain bangunan. Penggunaan 
taman, air, dan elemen-elemen alam lainnya dalam tata letak 
bangunan mencerminkan penghargaan terhadap ciptaan Allah dan 
menciptakan lingkungan yang sejuk dan nyaman. 

e. Pencahayaan dan Ventilasi: Arsitektur Islam juga memperhatikan 
pencahayaan dan ventilasi yang baik dalam desain bangunan. 
Pemakaian kubah dan jendela tinggi memberikan pencahayaan 
alami yang cukup, sementara tata letak dan ukuran pintu dan 
jendela didesain untuk memastikan sirkulasi udara yang baik. 

f. Kesederhanaan: Prinsip kesederhanaan tercermin dalam arsitektur 
Islam sebagai respons terhadap larangan pembuatan gambaran 
figuratif dalam agama Islam. Bangunan-bangunan Muslim 
cenderung memiliki dekorasi yang sederhana namun indah, 
dengan penekanan pada pola-pola geometris dan kaligrafi Islam. 

Ini hanya beberapa contoh filosofi arsitektur Islam yang 
dikenal. Karya-karya arsitektur Islam yang terkenal, seperti Masjidil 
Haram di Makkah dan Masjid Agung Cordoba di Spanyol, 
mencerminkan prinsip-prinsip ini dalam desain mereka. 

1. Ide Masjid Berdasarkan Al Quran 

Ka’bah, Masjidil Haram dan Masjidil Aqsa adalah masjid-masjid 
yang tersebut keberadaannya dalam Alquran. Seperti yang tertulis 
dalam QS Al-Isra’ (17): 1, 

“Maha Suci Allah, yang telah memperjalankan hamba-Nya pada suatu malam dari 
Al-Masjidil Haram ke Al-Masjidil Aqsha yang telah Kami berkahi sekelilingnya 
agar Kami perlihatkan kepadanya sebagian dari tanda-tanda (kebesaran) Kami. 
Sesungguhnya Dia adalah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui." (QS Al-Isro 
[17]: 1) 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

57 

 

Gambar 21. Masjidil Al-Aqso 

Ide masjid sesuai Alquran antara lain sebagai tempat suci, 
tempat ibadah pribadi, rumah ibadah, masjid adat, memorial mosque, dan 
tempat ibadah tanpa bangunan8. Sebagian besar ayat-ayat terkait 
masjid dalam Alquran yang merupakan rumah ibadah paling kuno, 
mengacu langsung atau tidak langsung ke Ka'bah yang telah dibangun 
sejak jaman Nabi Ibrahim dan putranya Ismail As. Di antara tiga masjid 
paling suci dalam Islam, masjid ini adalah yang paling suci. Alquran 
menggunakan istilah 'al-bayt yang berarti rumah dan juga frasa 'masdjid-
al-haram' yang diterjemahkan sebagai 'masjid suci'9.  

Dalam mengkaji ayat-ayat yang berkaitan dengan masjid ini, 
Alquran menekankan beberapa aspek politik, sejarah, ritualistik dan 
simbolis dari Masjidil Haram seperti yang tertera pada QS Al-Baqarah 
(2): 125:  

“Dan ingatlah ketika Kami menjadikan rumah (Ka’bah) sebagai tempat berkumpul 
dan tempat yang aman bagi manusia. Dan jadikanlah maqam Ibrahim itu tempat 
Salat. Dan telah Kami perintahkan kepada Ibrahim dan Ismail, “Bersihkanlah 
rumah-Ku untuk orang-orang yang tawaf, orang yang iktikaf, orang yang rukuk 
dan orang yang sujud.”10 

 
8 Bambang Setia Budi, “A Study on the History and Development of the Javanese 

Mosque,” dalam Jurnal of Asian Architecture and Building Engineering 4, no. 1, 
(2005), h. 189–195. 

9 Tajuddin Mohamad Rasdi, “A Theory of mosque architecture with special emphasis on 
the problems of designing mosques for modern Sunni Muslim society” (Edinburgh University, 
1995), h 1-365. 

10 Reem F. Alsabban, Characterization Framework of Contemporary Mosques 
in Islamic Cities.” dalam Jurnal of Engineering, Computing, and Architecture,  (2020), h. 12–
17. 

https://www.tandfonline.com/journals/tabe20


ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

58 

 
Gambar 14. Kesederhanaan dan Kesucian Ka’bah dan Masjidil Haram 

Kesucian Ka'bah secara langsung berkaitan dengan ritual haji di 
mana seorang Muslim diharuskan untuk melakukan setidaknya sekali 
seumur hidup jika dia berkeinginan baik untuk melakukannya. 
Kesucian Ka'bah juga dikaitkan dengan sejarah perubahan kiblat dari 
Yerusalem ke Mekah seperti yang ditunjukkan dalam Surat Al-
Baqarah: 14411, 

“Kami melihat wajahmu (Muhammad) sering menengadah ke langit, maka akan 
Kami palingkan engkau ke kiblat yang engkau senangi. Maka hadapkanlah 
wajahmu ke arah Masjidilharam. Dan di mana saja engkau berada, hadapkanlah 
wajahmu ke arah itu. Dan sesungguhnya orang-orang yang diberi Kitab (Taurat 
dan Injil) tahu, bahwa (pemindahan kiblat) itu adalah kebenaran dari Tuhan 
mereka. Dan Allah tidak lengah terhadap apa yang mereka kerjakan.” (QS Al-
Baqarah [2]: 144) 

Dalam kutipan ayat di atas, kata yang mengisyaratkan gagasan 
rumah ibadah adalah menghadap kiblat. Arti harfiah dari kata kiblat 
adalah 'arah' dan kata ini saat ini digunakan dalam Islam terutama 
untuk mengartikan arah menuju Mekah untuk pelaksanaan Salat. 
Sejak munjulnya firman Allah tersebut, semua masjid dihadapkan 
kearah Ka’bah di Masjidil Haram, sebagai Kiblat. 

Dalam QS Jin (71): 18, dikatakan bahwa hanya Allah yang layak 
di sembah di dalam masjid. Tidak ada apapun yang boleh munucul, 
yang dapat mengindikasikan pengalihan pandangan kita dari hanya 

 
11 Andika Saputra and Nur Rahmawati, Arsitektur Masjid Dimensi Ideologis Dan 

Realitas, 1st ed. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020), h.50 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

59 

kepada Allah, “Dan sesungguhnya masjid-masjid itu adalah untuk Allah. Maka 
janganlah kamu menyembah apa pun di dalamnya selain Allah.” (QS Jin [71]: 18). 

Menyembah selain Allah di dalam masjid, dapat dikonotasikan 
sebagai tidak dianjurkan penyematan gambar, foto, unsur dekoratif 
dan simbol-simbol selain Allah SWT. Sesuai dengan pendapat Acmad 
Noeman, bahwa, masjid harus mengedepankan fungsinya terlebih 
dahulu sebagai tempat ibadah, karena itu, ornamen tidak diperlukan 12. 

a. Masjid Tidak Harus Berbentuk Bangunan Tertutup 

Bagi umat Islam konsep suci terkait langsung dengan firman 
Allah (Al-Quran), wahyu tentang perintah dan ajaran-Nya, serta hadits 
Nabi dan interpretasi maknanya. Konsep seperti itu tentu saja tidak 
menghalangi kreativitas estetika dan arsitektural dalam desain 
bangunan, karena kreativitas semacam itu berada dalam domain 
arsitek dan dengan demikian tetap terpisah dari gagasan metamorfosis 
yang sakral13. Alquran tidak menjelaskan bahwa tempat Salat (masjid) 
berbentuk bangunan. Ayat berikut ini memberikan indikasi bahwa 
pelaksanaan Salat tidak selalu membutuhkan kehadiran sebuah 
bangunan yang disucikan untuk ibadah. Salat dapat dilakukan di 
tempat yang bersih kecuali yang dilarang oleh Nabi, yaitu di kuburan, 
tempat pembuangan sampah yang kotor atau di tempat untuk 
menjawab panggilan alam (toilet). Bahkan terdapat ayat yang 
menyatakan Salat Jum'at tidak menunjukkan perlunya sebuah 
bangunan; 

“Hai orang-orang yang beriman! Ketika adzan adalah dibunyikan pada hari 
berjamaah, bersegeralah untuk mengingat Tuhan, dan tinggalkan semua 
perdagangan duniawi ini untuk kebaikanmu sendiri jika Anda tetapi tahu itu. Dan 
ketika doa berakhir, bubarlah dengan bebas di bumi dan carilah (sesuatu) dari 
karunia Tuhan; tetapi ingatlah Tuhan sesering mungkin, sehingga Anda dapat 
mencapai keadaan bahagia!” (QS Al-Jumuah [62]: 9–10). 

 

 
12 Holik, A. A. R., & Aryanti, T.. “The Salman mosque: Achmad Noe’man’s 

critique of Indonesian conventional mosque architecture”.dalam IOP Conference Series: 
Materials Science and Engineering, (2017) h 180.  

13 Mohd Zafrullah Mohd Taib dan Mohamad Tajuddin Rasdi, “Islamic 
Architecture Evolution: Perception and Behaviour,” dalam Jurnal Procedia - Social and 
Behavioral Sciences  (2012): h 293–303. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

60 

Ka'bah misalnya adalah bangunan tanpa atap, berbentuk bujur 
sangkar, dibentuk oleh empat dinding yang sedikit lebih ringan dari 
manusia, dibangun dari batu kasar yang dijemur 14. 

 
Gambar 15. Masjidil Haram, Masjid Tanpa Atap 

 

Penting pada saat ini untuk menekankan bahwa Ka'bah dan Al-
Masjid Al-Haram adalah bentuk ide masjid yang unik (gambar 22). 
Ini lebih terkait dengan gagasan 'masjid suci' daripada jenis masjid 
lainnya. Asosiasi historis Nabi Muhammad SAW dengan Nabi 
Ibrahim AS, larangan kunjungan oleh orang-orang kafir, kesucian 
khusus daerah sekitar Ka'bah dan ritual haji, tidak dapat direplikasi 
di masjid lain. Ka'bah adalah satu-satunya kiblat untuk semua masjid 
di dunia15. 

b. Fungsi Rumah juga sebagai Masjid 

Masjid dalam Al-Quran disebutkan juga sebagai rumah. 
Sebaiknya, rumah juga dilakuan sebagai tempat ibadah. Hal ini 
merujuk pada ayat Ketika Nabi Musa AS diperintahkan untuk 

 
14 J.W Creswell, Educational. Educational Research : Planning. Conducting and 

Evaluating Quantitative & Qualitative Research., 4th ed. (Boston: Pearson Education, 2012), 
h. 30. 

15 Mohamed Tajuddin Mohamed Rasdi.. “Contextualism in Mosque 
Architecture: Bridging the Social and Political Divide.” dalam Jurnal of Islamic 
Architecture, (2017) h 181–186. 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

61 

mengubah beberapa rumah orang Israel menjadi tempat untuk mereka 
dapat beribadah dan berkumpul untuk belajar tentang Pesan Ilahi 
(Surat Yunus [10]: 87):  

“Dan Kami wahyukan kepada Musa dan saudaranya, ambillah beberapa rumah di 
Mesir untuk (tempat tinggal) kaummu dan jadikanlah rumah-rumahmu itu tempat 
ibadah dan laksanakanlah Salat serta gembirakanlah orang-orang mukmin.” 

 

  
Gambar 16. Salat Ied dan Tarawih di Rumah Masa Pandemi Covid-19 

 

Bahwasanya rumah Nabi Muhammad SWA di Madinah adalah 
di dalam Masjid Nabawi. Rumah-rumah yang di sana dilakukan untuk 
melaksanakan perintah-Nya dan memuliakan serta menyebut 
Namanya, akan bercahaya kelangit dan bumi, seperti terdapat pada QS 
An-Nuur (24): 36-38.  

“Cahaya itu di rumah-rumah yang di sana telah Allah perintahkan untuk 
memuliakan dan menyebut nama-Nya, di sana bertasbih (menyucikan) nama-Nya 
pada waktu pagi dan petang. Orang-orang yang tidak dilalaikan oleh perdagangan 
dan jual beli dari mengingat Allah, menegakkan Salat, dan menunaikan zakat. 
Mereka takut akan hari ketika hati dan penglihatan menjadi guncang (hari 
Kiamat). (Mereka melakukan itu) agar Allah memberi balasan kepada mereka 
dengan yang lebih baik daripada apa yang telah mereka kerjakan, dan agar Dia 
menambah karunia-Nya kepada mereka. Dan Allah memberi rezeki kepada siapa 
saja yang Dia kehendaki tanpa batas”. (QS An-Nur [24]: 36-38) 

Penutupan tempat ibadah saat pandemi covid-19 lalu, membuat 
Salat tarawih tidak bisa dilakukan di masjid-masjid mulai tahun 2020. 
Rumah tinggal sebagai masjid atau tempat ibadah berjamaah, telah 
diterapkan saat pandemi covid-19 di seluruh dunia16. Salat jamaah di 

 
16 Jones-Ahmed, L, “Isolation, Community, and Spirituality: British Muslim 

Experiences of Ramadan in Lockdown,”dalam  Jurnal Religions (2022), h 1-14. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

62 

rumah-rumah (gambar 23), dilaksanakan sampai hampir dua tahun 
(2020–2022), sebagai tempat ibadah rutin sehari-hari, sampai dengan 
untuk pelaksanaan Salat Jumat, Salat Taraweh dan Salat Ied 17

. 

2. Ide Masjid Berdasarkan Hadis 

Seperti dijelaskan sebelumnya, Rasulullah SAW membangun 
masjid sebagai tempat sujud atau ibadah, bahkan bagi beliau SAW 
seluruh bumi ini dapatlah menjadi masjid, sehingga pembangunan 
masjid pertama dimasa beliau, hanya berbentuk kotak, tanpa atap. 

“Kepada Jabir bin Abdullah Al-Ansary, Nabi menerangkan bahwa bumi ini bagiku 
suci bersih dan boleh dijadikan tempat untuk sembahyang, maka dimanapun 
seseorang berada bolehlah ia sembahyang apabila waktunya tiba.” 

  

Gambar 17. Masjid Quba lama 

Hadis Riwayat Muslim menjelaskan, Nabi SAW bersabda, 
“Masjid adalah rumahnya setiap mukmin.” Hadis ini diriwayatkan oleh Imam 
Abu Nu’aim dari sahabat Salman dalam kitab Hilyatul Auliya’ dengan 
sanad yang dhaif namun memiliki syawahid (hadis yang diriwayatkan 
oleh sahabat lainnya dengan maksud yang sama)18.  

Pada prinsipnya, ide masjid berdsarkan Al-Quran dan Hadits 
hanya terdir dari ruang Sembahyang dan ruang terbuka atau halaman. 
Halaman "Sahn" (courtyard), Area tengah, luas, terbuka, dan tidak 

 
17 Putri Suryandari and Hamka, “Al-Quran Perspective On Architectural 

Environ-mentally Friendly in the Aspect of Functions Building,” dalam Proseding 3rd 
ICIIS 2020 (2020), h 1–11. 

18 Syamsul Kurniawan, “Masjid Dalam Lintasan Sejarah Umat Islam,” dalam 
Jurnal Khatulistiwa-Journal of Islamic Studies, September (2014), h. 169 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

63 

beratap biasanya digunakan untuk Salat di musim panas, atau saat 
ruang Salat penuh sesak dengan jemaah. 

Menurut para ahli sejarah Isalam dan hadis, mesjid pada zaman 
Rasullullah SAW merupakan bangunan sederhana dengan taman 
tengah di bagian pusat bangunan dan dikelilingi oleh dinding tanah 
liat. Atap membentang sepanjang dinding yang ditopang oleh kolom-
kolom di dalam bangunan. Layout bangunan berkaitan langsung 
dengan kepercayaan dalam islam dan budaya masyarakat pada saat itu. 
Bahkan, rumah Rasullulah SAW pun berbatasan langsung dengan 
salah satu dinding masjid 19

. Seperti ide masjid berdasarkan Alquran, 
masjid sesuai hadis juga sebagai, tempat suci, tempat ibadah pribadi, 
rumah ibadah, masjid adat, memorial mosque, dan tempat ibadah tanpa 
bangunan.  

 
Gambar 18. Rekonstruksi Masjid Nabawi 

Di luar migrab, sebagian besar sisa masjid diberikan ke halaman 
terbuka, terutama dalam kasus sebuah masjid di pusat kota, di mana 
ribuan orang akan berkumpul pada hari Jumat untuk Salat bersama. 
Prototipe spasial yang sederhana, terbaca, dan dapat direplikasi ini 
akan berkembang menjadi ekspresi formal pertama dari masjid 
hypostyle tertutup, yang dikenal dengan arcade dan kolom seperti 
hutan. Variasi model ini termasuk masjid pertama di Madinah, yang 
dikenal sebagai Masjid Quba, didirikan pada 622 M; Masjid Kairouan 
di Tunis (670 M); dan masjid Umayyah di Damaskus (715 M). Dua 
contoh terakhir menggabungkan rincian kolom dari sumber-sumber 
Yunani dan Romawi kuno, tetapi dalam konfigurasi grid yang luas 

 
19 Cut Azmah Fithri and Bambang Karsono, “Alternatif Kubah sebagai Simbol 

Mesjid dan Pengaruhnya pada Desain Mesjid-Mesjid di Indonesia,” dalam Temu Ilmiah 
IPLBI 2016, (2016), h. 163–168. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

64 

dengan lengkungan yang dimodifikasi. Lebih dari selusin pintu 
menghubungkan halaman terbuka ke ruang doa tertutup di sisi 
terdekat dinding kiblat. Meskipun konfigurasinya bervariasi, masjid 
dari masa-masa awal Islam berkembang sesuai dengan jenis dasar yang 
pada dasarnya dapat berubah, mampu mengakomodasi ekspansi dan 
perbaikan dari waktu ke waktu. Alih-alih bentuk tertutup atau 
lengkap, tipologi masjid mencontohkan semacam "bentuk terbuka"20. 

Menurut penelitian Omer mengenai masjid Nabawi, masjid 
tersebut hanya memiliki pagar berdinding batu bata dari lumpur, 
dengan atap batu bata dan dinding kiblat tanpa hiasan apapun. Omer 
menunjukkan fungsi Masjid Nabawi dengan mengkaitkan bentuknya 
dengan fungsi: masjid digunakan untuk pertemuan sosial, pertemuan 
politik dan doa. Hal ini berimplikasi bahwa desain masjid yang baik 
tidak dapat diwujudkan secara terpisah dari kerangka agama. 
Kesimpulan Omer diambil dalam penelitian ini sebagai acuan untuk 
kembali ke asal muasal desain masjid yang sederhana21. 

Masjid dimasa Rasullullah terbukti menjadi tempat suci, selain 
itu juga berfungsi sebagai tempat ibadah, politik dan pusat sosial 
bangsa Arab. Bahkan Rasulullah sendiri bertempat tinggal di area 
Masjid. Masjid Nabawi dan rumah Rasullullah SAW berdiri pada 
tahun 622 M. Nabi Muhammad Salallahu Alaihi Wasalam telah 
mencotohkan hidup sederhana, melalui tempat tinggalnya. Berupa 
bangunan seluas 100m2 terbuat dari bata dan ditutup oleh atap daun 
yang ketinggiannya dapat disentuh oleh tangan manusia (tidak terlalu 
tinggi) dimasanya22.. Masjid Quba yang dibangun pada zaman Nabi 
Muhammad sangat sederhana sehingga tidak ada tempat untuk 
membangun menara. Dalam hadits, umat Islam Madinah dipanggil 
untuk Salat di rumah Nabi Muhammad.23 

 

 

 
20 Mohammad Arif Kamal, “Minarets as a Vital Element of Indo-Islamic 

Architecture: Evolution and Morphology,” dalam  Jurnal of Islamic Architecture 6, no. 3 
(2021): 203-209. 

21  Hosam Ali, “Contemorary AMAiAI", h. 11 
22 Putri Suryandari, “Sustainable Architecture Concept in Islam", dalam 

Proceding ICIIS 2019 h. 7-11 
23 Mohammad Arif Kamal, “Minarets as a Vital Element of Indo-Islamic 

Architecture: Evolution and Morphology,” dalam Journal of Islamic Architecture 6, no. 3 
(2021): 205 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

65 

B. Perkembangan Arsitektur Masjid di Dunia 

Harun Nasution (1975) dalam kutipan yang ditulis oleh 
Suyanta (2011)24 membagi sejarah peradaban Islam kepada tiga 
periode, pertama periode Klasik (650-1250), di mana umat Islam awal 
mulai membina dan mencapai kemajuan dan kegemilangan 
peradaban. Awal peradaban Islam adalah sejak Nabi Muhammad 
SAW menyebarkan agama ini di wilayah Arab. Peradaban Islam 
berbeda dengan peradaban Arab, karena berasaskan pegangan 
utamanya yaitu Alquran dan hadis. Kehadiran peradaban Islam secara 
evolutif berpengaruh pada melemahnya peradaban yang ada dan 
terciptanya peradaban yang berkencenderungan menyatukan budaya, 
agama dan imperium dalam skala yang besar25. Perkembangan 
peradaban Islam memberikan pengaruh yang besar terhadap 
perkembangan tradisi intelektual Islam yang membangun berbagai 
macam dinasti yang dapat memperluas kawasan Islam. Tidak hanya 
berada di wilayah semenanjung Arabia melainkan sampai ke wilayah 
Spanyol atau dulu dikenal sebagai wilayah Andalusia. 

Periode kedua yaitu Pertengahan (1250-1800). di mana 
peradaban umat Islam mulai mengalami kemunduran, bahkan sampai 
pada titik nadir. Kemudian periode ketiga yaitu, Modern (1800- 
sekarang) di mana umat Islam mulai sadar dan bangkit dari 
keterpurukan. Ketiga era ini memiliki karakteristik dan metode yang 
berbeda dalam mengembangkan tradisi intelektual Islam, walaupun 
era klasik memiliki pengaruh yang kuat mengenai keberkembangan 
tradisi intelektual Islam pada era selanjutnya. Anwar Sewang, 
memiliki pemikiran yang sama dengan Harun Nasution bahwa, 
sejarah peradaban Islam dibagi menjadi tiga era tersebut, yaitu era 
klasik berada pada rentang tahun 610 sampai dengan 1250 M. Era 
pertengahan mulai tahun 1250–1800M dan era modern mulai 1800–
sekarang26.  

1. Era klasik (610–1250M)  

Merupakan kelahiran peradaban Islam, pada dasarnya sudah ada 
pada awal pertumbuhan Islam, yakni sejak pertengahan abad ke-
7M(tahun 600an). Awal era klasik ini dapat ditandai dengan bentuk 

 
24 Sri Suyanta, “Transformasi Intelektual Islam ke Barat.,” dalam Jurnal Islam 

Futura X No. 2 (2011): 1–16. 
25 Kusmana Kusmana, “Akar Tradisi Toleransi di Indonesia dalam Perspektif 

Peradaban Islam,” dalam Jurnal Indo-Islamika 7, no. 1 (2020): 1–40. 
26 Anwar Sewang, Buku ajar sejarah peradaban islam, Book, 1 ed. (Sulawesi Selatan: 

Wineka Media, Parepare, Indonesia, 2017) h 17-27.. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

66 

arsitektur masjid sederhana, berbentuk kotak dan tanpa 
kubah.(Gambar 26). Awalnya, masjid tidak memiliki tempat adzan, 
orang yang melakukan adzan dipanggil ke tempat yang lebih tinggi di 
kediaman (pengurus) di dekat masjid 27. Pada abad ini tahun 705 M, 
Menara masjid pertama kali dibangun di masjid Damaskus, Suriah 
(gambar 27B)28. Sejak itu Menara menjadi simbol Masjid dan tempat 
untuk melaksanakan panggilan Salat (adzan) bagi umat muslim. 

   
Kabah Masjid Nabawi Masjid Agung Samara 

Gambar 19. Arsitektur Masjid Awal Era Klasik 

Tradisi pemikiran hukum Islam pada era ini, merupakan era 
keemasan Islam. Islam era keemasan dengan pemikiran rasional dan 
kebudayaannya yang tinggi. Pada masa ini para cendikiawan muslim 
atau biasa disebut ulama dalam mengemukakan pendapatnya 
menggunakan paradigma, kerangk berpikir, atau pun framework 
tertentu, yang seluruhnya bermuara pada Islamic world view (pandangan 
hidup Islam). Hal ini menunjukkan bahwa Islam sangat menghargai 
ijtihād sebagai sebuah proses berpikir yang melahirkan sebuah gagasan 
besar dalam lapangan ilmu pengetahuan. Peradaban Islam pada 
periode ini mencapai puncak kejayaannya, pemikiran yang sudah 
dirintis dari awal periode klasik, mengalami kemajuan terutama di 
masa pimpinan dua khalifah Dinasti Abbasiyah, yaitu Khalifah Harun 
al-Rasyid (786-809 M) dan anaknya al-Makmun (813-833 M) 29. 

 

 
27 H Ali, “Contemporary MA EnI (a Comparative Analysis.”  h 13 
28 Kamal, “Minarets as a Vital Element of Indo-Islamic Architecture: Evolution 

and Morphology".dalam  Journal of Islamic Architecture Vol 6, 1, 2021- h 204” 
29 M. Mugiyono, “PPPI, h. 1–20. 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

67 

 

 

 

 

 

Masjid Agung 
Cordoba 700M 

 Masjid Agung 
Damaskus 705M 

 Masjid Quait Al-
Islam New Delhi, 

1195M 

Gambar 20. Arsitektur Masjid Era Klasik 

Pada waktu keduanya pemimpin, negara dalam keadaan 
sejahtera, kekayaan melimpah, keamanan terjamin, ada juga sedikit 
pemberontakan tetapi tidak mempengaruhi stabilitas politik negara. 
Luas wilayah kekuasaan Dinasti Abbasiyah ini terbentang mulai dari 
Afrika Utara sampai ke India. Ilmu pengetahuan dan arsitektur 
berkembang di Spanyol, di kota-kota yang didiami oleh umat Islam 
seperti, Cordoba dan Granada. Sistem penerangan jalan dan sistem 
saluran air sangat baik. Bangunan dengan arsitektur mengagumkan 
juga dibangun pada masa itu, seperti istana Az Zahra Cordoba dan 
istana Alhambra Granada 30(gambar 27).  

   
    Gambar 28A. Alhambra Granada    Gambar 28B. Az Zahra Cordoba 

Gambar 28. Arsitektur Masjid Era Klasik 

Sejumlah ulama besar juga bermunculan di fase ini. Seperti Imam 
Malik, Imam Abu Anifah, Imam Syafi’i dan Imam Ibn Hambal dalam 
bidang Fiqh. Ada juga Imam al-Asya’ri, Imam al-Maturidi, Wasil ibn 
‘Ata’, Abu Huzail, Al-Nazzam dan Al-Jubba’i dalam bidang Teologi. 
Zunnun al-Misri, Abu Yazid al-Bustami dan alHallaj dalam bidang 

 
30 María Auxiliadora Gómez-Morón dkk, “Christian-Muslim contacts across 

the Mediterranean: Byzantine glass mosaics in the Great Umayyad Mosque of Córdoba 
(Spain),” dalam Journal of Archaeological Science 129 (Mei 2021): h 105370.  



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

68 

Tasawuf. Al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina dan Ibn Miskawaih dalam 
bidang Falsafat. Lalu, ada Ibn Hayyam, Al-Khawarizmi, Al-Mas’udi 
dan Al-Razi dalam bidang Ilmu Pengetahuan, dan lain-lain. Bahkan 
dalam catatan sejarah, saat bangsa Barat masih berada dalam pola 
pemikiran yang terbatas atau zaman kegelapan, pada saat itu umat 
Islam sudah berhasil melestarikan pemikiran dan kebudayaan Romawi 
serta Persia. Sarja Baratbanyak yang ingin belajar dan berbondong-
bondong mendatangi negara-negara Islam untuk menuntut ilmu 
pengetahuan di lembaga-lembaga pendidikan Islam, kemudian untuk 
dikembangkan kenegara mereka masing-masing 31. Dinasti Abbasiyah 
jatuh pada tahun 1258 M, mengakibatkan mundurnya peradaban Islam. 
Hal ini terjadi akibat dari merosotnya aktifitas pemikiran umat Islam 
yang cenderung kepada ke-jumud-an (stagnan).  

Arsitektur masjid abad klasik mengacu pada gaya arsitektur 
yang berkembang pada periode klasik dalam sejarah arsitektur Islam, 
khususnya antara abad ke-7 hingga abad ke-16. Gaya ini 
mencerminkan pengaruh dari berbagai tradisi arsitektur, termasuk 
gaya arsitektur Bizantium, Timur Tengah, Persia, dan India. 

Ciri utama arsitektur masjid abad klasik termasuk: 

a. Kubah: Kubah adalah salah satu fitur paling khas dalam 
arsitektur masjid abad klasik. Kubah ini biasanya besar dan 
bulat, menonjol di atas bangunan masjid dan menciptakan ruang 
yang luas di dalamnya. 

b. Mihrab: Mihrab adalah semacam nisbah atau tempat yang 
menunjukkan arah kiblat (arah Mekah) yang dihadapkan oleh 
jamaah Muslim saat melaksanakan Salat. Mihrab biasanya 
terletak di dinding qibla (dinding menghadap ke Mekah) dan 
didekorasi dengan ornamen yang indah. 

c. Minaret: Minaret adalah menara yang terletak di sekitar masjid 
dan digunakan untuk adzan dan panggilan Salat. Pada arsitektur 
masjid abad klasik, minaret seringkali memiliki desain yang 
elegan dan khas dengan detail arsitektur yang rumit. 

d. Iwan: Iwan adalah ruang terbuka yang berfungsi sebagai gerbang 
masuk atau tempat istirahat dalam arsitektur Timur Tengah. 
Dalam arsitektur masjid abad klasik, iwan sering ditemukan di 
sekitar halaman masjid dan memiliki lengkungan besar yang 
indah. 

 
31 Faris Maulana Akbar, “Peranan dan Kontribusi Islam Indonesia pada 

Peradaban Global,” dalam Jurnal Indo-Islamika 10, no. 1, 2020, h. 40–49. 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

69 

e. Ornamentasi: Arsitektur masjid abad klasik sering dihiasi 
dengan ornamen yang rumit dan indah. Ornamen ini mencakup 
ukiran, kaligrafi Arab, pola geometris, dan motif tumbuhan yang 
diterapkan pada dinding, langit-langit, kubah, dan elemen 
arsitektur lainnya. 

f. Ruang terbuka: Masjid-masjid abad klasik sering memiliki ruang 
terbuka yang luas di dalam kompleksnya, seperti halaman dalam 
(sahn) yang menghubungkan bangunan utama masjid dengan 
elemen-elemen seperti mihrab, minaret, dan iwan. 

g. Penggunaan bahan alami: Arsitektur masjid abad klasik 
cenderung menggunakan bahan alami seperti batu, bata, dan 
kayu dalam konstruksinya. Bahan-bahan ini sering diperlakukan 
dan dihiasi untuk menciptakan tampilan yang indah dan tahan 
lama. 

Dalam sejarah Islam, beberapa contoh terkenal dari arsitektur 
masjid abad klasik termasuk Masjid Agung Cordoba di Spanyol, 
Masjid Agung Damaskus di Suriah, dan Masjid Agung Istanbul di 
Turki. Gaya arsitektur ini telah menjadi inspirasi bagi banyak masjid 
dan bangunan Islam lainnya di seluruh dunia. 

2. Era Pertengahan (1250–1500 M) 

Abad pertengahan ialah tahapan sejarah umat Islam yang di awali 
sejak tahun-tahun terakhir keruntuhan Daulah Abbasiyah (1250 M ) 
sampai timbulnya benih-benih kebangkitan atau pembaharuan Islam 
yang diperkirakan terjadi sekitar tahun 1800 M. Priode pertengahan 
ini juga terbagi menjadi dua bagian, yaitu masa kemunduran I (1250-
1500 M) dan masa tiga kerajaan besar (1500–1800 M). 

   
Masjid Syah 
Afganistan 

Masjid Agung Jene Hagia Sophia 

Gambar 21. Masjid Abad Pertengahan 

Pada fase kemunduran (1250–1500 M), desentralisasi dan 
disintegrasi meningkat. Perbedaan antara Sunni dan Syi’ah dan juga 
antara Arab dan Persia semakin bertambah nyata. Dunia Islam terbagi 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

70 

dua. Bagian Arab yang berpusat di Mesir terdiri dari Arabia, Irak, 
Suriah, Palestina, Mesir dan Afrika Utara. Sementara itu, bagian Persia 
yang berpusat di Iran terdiri dari Balkan, Asia kecil, Persia dan Asia 
tengah32. Pada fase tiga kerajaan besar (1500–1700 M) dan masa 
kemunduran (1700–1800 M). Tiga kerajaan besar yang dimaksud 
adalah kerajaan Usmani di Turki, kerajaan Safawi di Persia, dan 
kerajaan Mughal di India. Perhatian terhadap ilmu pengetahuan sangat 
kurang di masa ini. Hasilnya, umat Islam semakin mundur saat tiga 
kerajaan tersebut mendapat banyak tekanan.  

Arsitektur masjid abad pertengahan telah memperkaya pikiran 
kita dengan pengetahuan tentang nilai-nilai agama Islam, sosial 
budaya, tradisi arsitektur lokal, dan keahlian. Sementara bentuk dan 
gaya baru, digabungkan untuk mencerminkan visi modern dan 
beradab dari negara-negara yang berkiblat modern, arsitektur masjid 
tetap konservatif dengan beberapa pengecualian yang mulai muncul 
hanya pada kuartal terakhir abad yang sama (Gambar 9). Simbol dan 
metafora sangat menarik bagi cendekiawan dan penulis Muslim, yang 
secara tradisional menghindari ekspresi literal yang tepat di bidang 
mana pun, percaya bahwa pikiran manusia tidak dapat memahami 
makna dunia yang tak terbatas. Ide ini didasarkan pada pemahaman 
religius tentang dunia yang berpendapat bahwa Tuhan tidak dapat 
didefinisikan. Disposisi “abad pertengahan” ini, melihat perubahan 
konstan dan multidimensi dalam apa yang diamati, memiliki aspek 
estetika yang kuat karena membuat para pemikir Islam 
memperhatikan kualitas perseptual. Selain itu, pandangan Islam 
tentang dunia, di mana arsitektur masjid berkembang, dipengaruhi 
oleh rasa pemujaan terhadap ciptaan Tuhan. Pemujaan seperti itu 
menjadikan segalanya dengan emosi cinta, mengarah pada empati dan 
memunculkan hubungan estetika dengan dunia. Konsekuensinya, 
semua karya seni Islam, termasuk arsitektur Islam dan khususnya 
arsitektur masjid, perlu dipahami dan dinilai dari segi simbol-simbol 
yang terkandung di dalamnya. Ini telah lama dipahami di dunia 
Muslim. Penjelasan ide mengenai arsitektur masjid diambil dari 
catatan arsitektur yang didiktekan oleh arsitek Utsmaniyah terbesar, 
Sinan, yang aktif di istana Utsmaniyah selama abad keenam belas33. 

 
32 Abdurrohman Kasdi et al., “Development of Waqf in the Middle East and its 

Role in Pioneering Contemporary Islamic Civilization: A Historical Approach,” dalam  
Jurnal  Islamic Thought and Civilization 12, no. 1 (2022):h 186–198. 

33 Alireza Haj Vaziri, Parnaz Goodarzparvari, And Ismail Baniardalan, 
“Comparative Body Analysis Of Sheikh Lotfollah Mosque In Isfa-Han And Ahmed 
Mosque In Istanbul,” dalam Jurnal Of Islamic Architecture 6, No. 3 (June 28, 2021): h 132–
142,   



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

71 

Dalam catatan ini, yang sebagian besar ditulis dalam bentuk puitis, 
Sinan menggambarkan masjid menggunakan banyak metafora dan 
perumpamaan: “Di setiap sudut ada taman mawar surga. ... Mereka 
yang melihat kelerengnya akan berpikir (sendiri) di lautan 
keanggunan. ... Masing-masing lengkungan beraneka ragam itu 
menyerupai pelangi.34” 

     
 

 

Gambar 9. Masjid Akhir Era Pertengahnan 

Sehingga sampai dengan tahun 1900an, seluruh masjid di dunia, 
menggunakan disain bentuk masjid dengan ciri yang sama yaitu 
masjid berkubah. Mulai dari Africa, Eropa dan Asia menggunakan 
atap Kubah sebagai pengenal rumah ibadah umat Islam. Kekaisaran 
Ottoman awal hingga tengah, dari sekitar 1300 hingga 1600, 
mengantarkan masjid-masjid megah yang direncanakan secara 
terpusat yang dikenali oleh kubah bertumpuk dan setengah kubah, 
dengan motif yang terinspirasi Bizantium. Saat ini, sebagian besar 
gaya masjid masih dikaitkan dengan periode besar arsitektur Islam 
ini. Namun klasifikasi gaya seperti itu hanya menunjukkan perlakuan 
permukaan, sementara perbedaan yang lebih substantif terletak pada 
organisasi spasial dan kualitas masjid. Mulai abad ke-12 M, ruang 
Salat utama masjid mulai menggunakan kubah utama atau 
serangkaian kubah yang didukung kekuatan struktural, menciptakan 
ruang yang lebih luas dan bebas kolom, sehingga dapat menampung 
ratusan jamaah dalam satu ruang, tanpa jarak. Ruang Salat berkubah 
semakin menjadi fitur paling dominan dari masjid, sehingga mampu 

 
34 Nevine Nasser, “Beyond The Veil Of Form: Developing A Transformative 

Approach Toward Islamic Sacred Architecture Through Designing A Contemporary 
Sufi Centre,” dalam Jurnal Religions 13, No. 3 (February 23, 2022): h 190. 

Kulsum Begum 
Mosque, India 17M 

Wazir Khan Lahore, 
Pakistan 17M 

Mihrimah sultan 
Mosque, Spanyol - 16M 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

72 

mengurangi halaman terbuka35. Memang, selama periode Ottoman, 
dimulai sekitar 1300 M, halaman dikurangi menjadi ruang depan.  

    
 

Gambar 10. Masjid Kubah dinasit Ottoman, Turki 

Pada pertengahan abad keenam belas, masjid-masjid Ottoman 
mencapai ketinggian dan keagungan yang belum pernah terjadi 
sebelumnya melalui elaborasi serangkaian kubah berjenjang yang 
menopang kubah utama di atas ruang doa pusat, seperti yang terlihat 
di Masjid Süleymaniye di Istanbul (1550-1557) dan Masjid Selimeye di 
Erdine (1569-1575), keduanya situs Warisan Dunia UNESCO, yang 
dirancang oleh insinyur-arsitek besar Mimar Sinan36. Madrasah 
(sekolah Islam), pasar tertutup, rumah jam, dan perpustakaan 
mengelilingi ruang Salat Masjid Selimeye, mencontohkan peran sosial 
yang beragam dari kompleks masjid. 

3. Era Modern (1800M–sekarang) 

Peradaban Islam modern selain terus memelihara peradaban 
sebelumnya, mengalami situasi baru dimana faktor ekternal masuk ke 
dalam peradaban Islam dalam posisi pada umumnya masyarakat Islam 
ada dalam pengaruh kekuatan eksternal, khususnya kekuatan 
imperialisme dan kolonialsime. Sampai pertengahan abad dua 
puluhan, banyak masyarakat Islam terjajah oleh kekuatan Barat. 
Peradaban Barat tampil menjadi kekuatan sangat berpengaruh sampai 
sekarang37.  

 
35 Edin Jahić, “Mosques of Ottoman Period in Bosnia and Herzegovina: A 

typological classification of historical forms,” dalam Jurnal Periodicals of Engineering and 
Natural Sciences 10, no. 5 (2022): 115–135. 

36 S Moustafa, “Contemporary Mosque Architecture in Turkey” (American 
University in Cairo, 2013), Thesis, American University in Cairo, 2017, h 50. 

37 Kusmana, “Akar TTI d PP Islam.” h 30. 

Masjid Selimeye,Erdine-Turki (1569-1575) Masjid Süleymaniye, Istanbul-  
Turki (1550-1557) 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

73 

Munculnya kubah sebagai simbol Islam diduga karena 
pecahnya perang antara Rusia dan Kesultanan Turki Utsmani (1877-
1878). Kekaisaran Utsmani melancarkan gerakan budaya, termasuk 
pengenalan jenis masjid dengan atap kubah. Kubah menjadi simbol 
arsitektur Islam paling modern, yang seakan-akan wajib ada pada 
masjid masjid baru di Asia Tenggara, termasuk di indonesia, berjalan 
sampai beberapa abad38. 

   
 

 
Gambar 11. Arsitektur Masjid Abad Modern thn 1800an 

Era ini telah menjadi era kemunduran dalam intelektual muslim. 
Merosotnya identitas Islam di Indonesia pada saat masuknya paham 
kolonial, menimbulkan intelegensia muslim mengalami proses sekuler 
yang intens, sebagai akibat dari sifat kebijakan liberal. Sebagai hasil 
dari proses sekularisasi ini, kebanyakan individu dari intelegensia ini 
mulai memisahkan diri dari komunitas sistemik keagamaan. H. Agus 
Salim berkata, bahwa meskipun beliau terlahir dari keluarga muslim 
yang taat, mendapat pendidikan Islam sejak dari kecil. Namun sejak 
masuk sekolah Belanda, beliau merasa kehilangan ‘iman’39. 

Setelah berabad-abad umat Islam terlena dalam “tidur 
panjangnya”, pada abad ke-18 M mereka mulai tersadar dan bangkit 
dari stagnasi pemikiran untuk mengejar ketertinggalannya dari dunia 
luar (Barat/Eropa). Pada era ini pemikiran dari cendikiawan Barat 
cukup banyak mempengaruhi perkembangan pemikiran intelektual 
Muslim di seluruh dunia termasuk Indonesia. Tradisi Modernitas Barat 
memunculkan pemikiran Islam kontemporer. Muhammad Muslih 
mengungkapkan pemikiran Islam kontemporer berbeda dengan 
pemikiran Islam tradisional yang melihat modernitas sebagai semacam 

 
38 Alireza Haj Vaziri, dkk, “Comparative Body Analysis Of Sheikh Lotfollah 

Mosque In Isfa-Han And Ahmed Mosque In Istanbul,” dalam Journal Of Islamic 
Architecture 6, No. 3, (2021): h 132–142,. 

39 W.M Abdul Hadi, "Islam di Indonesia dan Transformasi Budaya", dalam buku 
Menjadi Indonesia 13 Abad Eksistensi Islam di Bumi Nusantara. ed. Komarudin Hidayat, 
(Jakarts: MIZAN, 2006). h 445. 

Masjid Raya Ganting, 
Sumbar Indonesia, abad 19 

Masjid Baiturahman, 
Aceh Indonesia, abad 18 

Masjid Orkatoy, 
Turki, abad 18 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

74 

dunia lain, dan berbeda pula dengan pemikiran Islam modernis yang 
menggilas tradisi demi pembaharuan 40. 

       

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 12. Masjid di Abad Modern thn 1900an 

Gelombang baru yang kuat sedang naik yang menentang 
'materialisme Timur Tengah', gelombang baru ini datang pada saat 
masyarakat Arab dan Muslim secara aktif mencoba untuk 
mendefinisikan kembali identitas mereka dalam menghadapi banyak 
tantangan kontemporer41. Mereka melakukannya di tengah rentetan 
rangsangan yang konstan dan luar biasa dari budaya sadar media yang 
paling terang-terangan di dunia yang pernah dikenal. Namun 'Barat' 
bukanlah entitas tunggal. Semangat budaya Barat, ditambah dengan 

 
40 Muhamad Muslih, “Pemikiran Islam Kontemporer, Antara Mode Pemikiran 

Dan Model Pembacaan,” dalam Jurnal Tsaqafah 8, no. 2, 2019, h. 349. 
41 Sir Fredrick Gibberd, Architecture Of The Contemporary Mosque, Ed. Ismail 

Serageldin And James Steele, Academy Edition 7 (London, 2005). 

Germani Mosque th 1915 Dearborn Mosque USA, th 1944 

Taipe Great Mosque 1947 Muktarov Mosque 1908 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

75 

kecenderungan dominasinya, karakter narsistik, dan segudang 
ekspresi artistik, berakar pada pengalaman historis bagian-bagian 
tertentu dari masyarakat itu. Hanya melalui pemeriksaan setiap 
subkultur, seseorang dapat dengan tepat memecahkan kode makna 
halus yang telah disumbangkan masing-masing subkultur kepada 
masyarakat secara keseluruhan. 'Dunia Muslim' memiliki banyak 
subkultur yang berinteraksi di antara mereka sendiri. Seluruh dunia 
Muslim telah mendapat manfaat dari interaksi yang signifikan seperti 
itu, serta dari persilangan dengan keberbedaan dominan 'Barat'. 

Pada akhir abad-19, kelompok muda Ottoman di Turki 
menggagas Modernisasi Islam, lantas menyebar kebagian-bagian dunia 
muslim yang lain. Ottoman Muda menyerukan untuk 
mentransformasikan diri menjadi sebuah pemerintahan konstitusional 
dengan meniru bentuk-bentuk negara dan peradaban Eropa. 
Modernisasi Islam merupakan ideologi dari para elite baru di dunia 
Muslim yang harus menyesuaikan dirinya dengan budaya saintifik dan 
politik dari dunia modern. Ideologi ini merupakan kepedulian pada 
pembaruan negara dan masyarakat lewat jalan mengadopsi metode-
metode, kemajuan-kemajuan saintifik dan teknologi modern, namun 
dengan tetap memperhatikan Islam sebagai basis kultural dari 
kekuasaan dan masyarakat42. 

 

 

 

 
Gambar 13. Arsitektur Masjid Era Modernisasi Islam di Timur Tengah 

 

Perkembangan arsitektur masjid era modernisasi Islam di dunia 
abad ke-20 ini. lebih banyak menggunakan bentuk-bentuk modern, 
minimalis dan geometris, artinya mulai memunculkan ide-ide diluar 
bentuk kubah. Seperti contohnya Camlica Mosque di Istambul Turki 

 
42 Ozgales, “Fundamental Development of 16th century Ottoman 

Architecture : Innovations in the Art or Architect Sinan,” dalam Jurnal Ankara 8, no. 6 
(2008). 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

76 

yang berbentuk topi khas masyarakat tradisional Turki (gambar 20). 
Masjid Kapsarac Mosque Riyadh Arab Saudi, bentuknya terisnpirasi 
dari Ka’bah yang hanya berbentuk kotak. Namun keagungan dan 
kesakralan di dalam bangunan tetap dapat dirasakan. 

Masjid Faisal di Pakistan adalah representasi modern dari 
monumen keagamaan yang menjadi simbol identitas nasional dan 
memiliki keunggulan internasional karena keunikan desain 
konstruktif eksteriornya43. 

 

 

 
Gambar 14. Arsitektur Masjid Era Modernisasi Islam di Pakistan 

Ketika di seluruh dunia menampilkan Kubah sebagai elemen 
utama pada sebuah masjid, Masjid Faisal adalah karya yang unik tanpa 
kubah44. Tempat itu menjadi lebih menarik dan efektif dengan 
pemilihan skema warna yang seimbang. Konturnya yang tajam dengan 
warna dominan putih memberikan kesan berani garis lembut bukit di 
latar belakangnya. Tidak ada masalah menjadi masjid tanpa kubah dan 
itu benar-benar menyediakan perasaan keterbukaan, cahaya alami 
yang cukup dan ventilasi diaula utama. Masjid ini sangat dipuji secara 
nasional maupun internasional karena desainnya yang indah. Masjid 
juga telah memenuhi peran agama dan tradisionalnya dengan sukses 
dan melayani semua fungsi secara efektif. 

4. Kesimpulan 

Semakin meluasnya penyebaran agama Islam, arsitektur masjid 
berkembang menjadi beragam menyesuaikan dengan gaya arsitektur 
lokal yang ada. Mulai dari bentuk yang sederhana, berkembang 
menjadi megah, indah dan mewah. Arsitektur masjid tidak lagi 

 
43 Rehan Jamil, “Role of a Dome-Less Mosque in Conserving the Religious and 

Traditional Values of Muslims: An Innovative Architecture of Shah Faisal Mosque, 
Islamabad,” dalam International Jurnal of Architecture, Engineering and Construction 6, no. 2 
(Juni 1, 2017): h 40   

44 Rehan Jamil, “Role of DMin CRTVM", h 42 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

77 

memiliki bentuk yang sama. Dalam istilah sejarah, arsitektur masjid 
menawarkan berbagai macam gaya, yang dihasilkan dari pengaruh 
faktor-faktor seperti lingkungan budaya dan geografis, tujuan memberi 
fasilitas ibadah yang terlindungi, keterampilan arsitek dan pengrajin 
yang terlibat dalam proses pembangunan. Setiap masjid dengan 
demikian memberikan persepsi refleksi dari sistem kognitif tertentu, 
sehingga menghasilkan keragaman bacaan dan makna. 

Fase perkembangan arsitektur adalah pertama dimulai dari 
jaman Rasulullah, kemudian arsitektur abad pertengahan yaitu masa 
kejayaan Islam, masa kemunduran Islam atau masa Modern di Barat, 
kemudian masa Port modern, yang terbagi dari masa Reformasi Islam 
dan saat ini ada di masa Reformasi Islam Modern (Gambar33). 

  

 
Gambar 15. Periode Perkembangan Arsitektur Masjid 

 

Perkembangan arsitektur masjid dipengaruhi oleh unsur budaya 
Islam, budaya lokal dan teknologi material yang terus berkembang 
pesat. Tabel berikut menjabarkan Fase perkembangan arsitektur 
masjid di dunia 

Minaret sebagai 'menara', sebuah struktur yang lebih 
Panjang(tinggi) dari dasarnya, dibangun sebagai respons terhadap 
masalah keamanan dan komunikasi, telah mewakili dominasi dan 
kekuasaan sepanjang sejarah. Dalam kasus peradaban Islam, struktur 
ideal yang menunjukkan keberadaan Islam adalah menara, apapun 
pekerjaannya saat ini dan alasan sosial apa yang menyebabkan 
pembentukannya. Menara adalah fitur menonjol dari masjid, 
digunakan terutama untuk Salat. Menara, adalah di mana Muadzin 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

78 

memanggil untuk melaksanakan Salat, berfungsi sebagai simbol 
tempat ibadah Islam45.  

Masjid modern sering menggabungkan berbagai jenis 
perlengkapan dan teknik pencahayaan untuk menciptakan 
lingkungan yang menarik secara visual dan mengangkat spiritual.. 
Hal itu disebabkan masjid modern mulai banyak menggunakan 
dinding masif dan tertutup. Sedangkan masjid tradisional secara 
keseluruhan menggunakan pengudaraan dan pencahayaan alami, oleh 
sebab itu disain dinding sangat terbuka, dan memiliki halaman-
halaman yang luas. 

Berikut adalah beberapa fitur pencahayaan alami yang umum 
ditemukan pada desain masjid modern46: 

a. Skylight: Skylight adalah jendela atau bukaan di atap yang 
memungkinkan cahaya alami masuk ke ruang Salat. Mereka 
diposisikan secara strategis untuk memaksimalkan penetrasi 
cahaya matahari, menciptakan pencahayaan yang lembut dan 
menyebar. Skylight dapat didesain dalam berbagai bentuk dan 
ukuran, seperti lingkaran atau persegi panjang, dan dapat dihias 
dengan elemen dekoratif. 

b. Jendela Clerestory: Jendela Clerestory tinggi, jendela sempit 
terletak di dekat bagian atas dinding masjid. Mereka dirancang 
untuk membiarkan cahaya alami tetap menjaga privasi. Jendela 
clerestory sering ditutup dengan kaca patri atau pola rumit untuk 
menciptakan interaksi cahaya dan bayangan yang indah di dalam 
ruang doa. 

c. Jendela Besar: Masjid modern mungkin menampilkan jendela 
besar dengan panel kaca bening yang memberikan pemandangan 
sekeliling yang tidak terhalang. Jendela-jendela ini memungkinkan 
cahaya alami yang cukup masuk ke ruang Salat dan menciptakan 
hubungan antara jamaah dan lingkungan luar.  

d. Halaman: Banyak masjid modern menggabungkan halaman atau 
taman dalam, yang berfungsi sebagai ruang terbuka yang dipenuhi 
tanaman hijau dan cahaya alami. Ruang Salat mungkin memiliki 
bukaan atau jendela besar yang menghadap ke halaman, 
memungkinkan sinar matahari masuk ke dalam ruangan. Integrasi 

 
45 Kamal, “Minarets as a vital element of indo-islamic architecture: Evolution 

and morphology.” dalam Journal of Islamic Architecture, vol 6-2021, h 205 
46 Somayeh Karim Et Al., “A Comparative Study Of The Geometric Motifs Of 

The Ateeq Mosque (Shiraz) And The Cordoba Mosque (Cordoba) With A 
Contextual Approach,” dalam Journal Of Islamic Architecture 6, No. 2 (December 9, 
2020):h  93–102,. 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

79 

ruang luar ini membantu menciptakan suasana yang tenang dan 
harmonis.  

e. Light Wells (Lorong Cahaya): Lorong cahaya adalah poros atau 
bukaan vertikal di dalam struktur masjid yang membawa cahaya 
alami dari tingkat yang lebih tinggi ke ruang Salat. Sumur ini 
mungkin memiliki permukaan reflektif atau perangkat pemandu 
cahaya untuk mengoptimalkan distribusi siang hari dan 
mengurangi kebutuhan pencahayaan buatan di siang hari. 

f. Light Filtering Screens (Layar Penyaringan Cahaya): Beberapa masjid 
modern menggabungkan layar dekoratif atau kisi-kisi di jendela 
atau dindingnya. Layar ini dirancang untuk menyaring dan 
melembutkan cahaya alami yang masuk, menciptakan 
pencahayaan yang menyenangkan dan menenangkan di dalam 
ruang Salat. Layar juga menambah rasa privasi dan keindahan pada 
ruang. 

Penggunaan khusus fitur pencahayaan alami dapat bervariasi 
tergantung pada gaya arsitektur, pengaruh daerah, dan visi perancang 
masjid. Namun, tujuan keseluruhannya adalah untuk menciptakan 
perpaduan yang harmonis antara cahaya alami dan buatan, 
meningkatkan pengalaman spiritual jamaah di dalam masjid. 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

80 

Tabel 14. Perkembangan Arsitektur Masjid di Dunia 

Fase (thn) 
Perkembangan 

Peradaban Islam 
Simbol Arsitektur 

601-660 M Abad 
Klasik 
Era Awal Per-
adaban Islam 
(Rasulullah SAW) 

Peradaban masyarakat 
Arab dan Timur tengah 
mengalami perubahan 
seiring dengan masuk-
nya ajaran Islam 

Arsitektur Masjid mulai 
dibangun dengan 
sederhana, fungsional, 
dan sesuai budaya 
setempat. 

 M. Aqso M. Quba M. Samara  
(700–1290)M 
Pertengahan 
Era Sahabat serta 
Perluasan 
peradaban Islam 

Peradaban Islam mulai 
berkembang keluar Arab 
dan Timur Tengah 
beradabtasi dengan 
budaya sekitar. 
Intelektual Muslim 
bermunculan dan men-
jadi kiblat di seluruh 
dunia. 

• Arsitektur Masjid 
berkubah mulai 
muncul, namun masjid 
tradisional setempat 
juga berkembang. 

• Elemen Dekoratif 
Lengkung (busur), 
menara dan mihrab 
mulai digunakan.  

• Perhitungan Geometri 
Tata Ukur Ruang 
secara Matematis 
menjadi basic dalam 
desain.  

 

M. Damaskus M. Uqba M Saka Tunggal 
 
 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

81 

(1290–1800)M 
Abad Modern 
Era Kemunduran 
Islam dan Upaya 
Pengakuan Islam 
Modern 

Masa ini adalah saat 
reformasi islam oleh para 
ulama, tujuannya adalah 
penyeruan terhadap pe-
murnian ajaran Islam 
yang di kombinasikan 
dengan akestisisme sufi. 

• Arsitektur Masjid 
kubah dan mulai 
dikembankan 
kaligrafi dan 
dekoratif yang 
artistik  

• Di Indonesia masih 
dise-suaikan dengan 
budaya dan tradisi 
setempat 

  

   
M. Hagia Sophia M. Taj Mahal 

M. Agung Demak M. Polopo 

Masa ini adalah era 
modernisasi Islam, 
dimana merupakan titik 
tengah antara Islamisme 
dan sekulerisme. 

Kekaisaran Usmani 
melan-carkan gerakan 
budaya Arsi-tektur Islam 
Modern, melalui bentuk 
Arsitektur Kubah, 
Menara, serta bentuk 
lengkung pada dinding, 
pintu dan jendela  

(1800– Sekarang) 
Abad Modern 
Kontemporer 
(Post Modern) 
Era Reformasi–
modernisasi Islam 
dan pemasyhuran 
Islam Modern 

Era Reformasi Islam 
Modern, ditandai 
dengan munculnya 
Islamisasi ilmu. Era ini 
menghasilkan konsep 
hibrida antara generasi 
muda muslim dengan 
konsep reformasi Islam 

1. Arsitektur Modern 
tanpa kubah bergaya 
tematik, material 
industry, Menara 
tinggi dinding arabes 
geometris dan 
berteknologi,  

2. Arsitektur Masjid 
Modern ber-kubah, 

 

 
M Copenhagen M Aljabar Bandung 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

82 

dari generasi ulama 
terdahulu  

megah, geometris, dan 
berteknologi modern 

3. Bergaya Timur Tengah, 
berkubah besar dan 
megah, pintu harus 
lebih besar dari 
bangunan sekitar, 
tidak terdapat tiang 
dalam ruang Salat, 
Menara tinggi dan 
besar, harus ada 
halaman 

   
M Al-Niin Sudan M. Cuber Jaya 

 

 

 

   

 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

83 

C. Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Indonesia  

Menurut Prof. Azyumardi Azra, awal penyebaran Islam di 
Indonesia diperkirakan sejak abad ke-12. Khususnya akhir abad ke-12 
dan awal abad ke-13, nilai-nilai keislaman yang ramah, damai, 
tenteram, dan aman (wasathiyah) menyebar keseluruh Indonesia. 
Bahkan Azra membahasakan Islam Indonesia sebagai Islam yang rileks. 
“Islam Indonesia dikenal sebagai the smiling and colorful Islam, Islam yang 
penuh warna dan kedamaian134. Namun Islam di Indonesia nampaknya 
berkembang pada saat Islam di dunia mengalami kemunduran dan 
keruntuhan135. 

Masuknya Islam ke Indonesia menurut teori yang dianut oleh 
kalangan sejarawan adalah, dibawa oleh para pedagang muslim India 
dari Gujarat pada abad ke-13 M (Masehi). Namun menurut pendapat 
Hamka, Islam masuk ke Indonesia jauh sebelum abad ke-13 M, dibawa 
oleh para pedagang dari Arab di abad 7 M. Munculnya Islam di 
Indonesia ditandai dengan keberadaan tempat ibadah Islam, yaitu 
Masjid. Masjid-masjid kuno di Indonesia, mencirikan akulturasi 
budaya Indonesia, dengan budaya luar seperti India dan Islam136. 

Sebuah upaya awal kaum pribumi untuk memodernisasi sekolah 
tradisional Islam dimulai tahun 1906. Ketika Pangeran Susuhunan 
Pakubuwono di Jawa Tengah mendirikan sebuah sekolah model baru 
di Surakarta yaitu Mambaul Ulum. Di pesantren ini para siswa tidak saja 
belajar agama seperti membaca dan menghafal Alquran serta hadis, 
tetapi juga pelajaran-pelajaran sains seperti astronomi, aritmatika, 
maupun logika matematika (Steenbrink 1994: 35-36). Pesantren ini 
memunculkan ulama-intelek dan intelek-ulama 137. 

Perkembangan Intelegensia muslim di Indonesia menurut Yudi 
Latif, 2020, terbagi atas Pra (Tradisional) Modern (1500-1800) M, 
Modern (1800–2000), serta saat ini adalah Era reformasi Islam (2000–
sekarang). 

 
134 Akbar, “Peranan dan Kontribusi Islam Indonesia pada Peradaban Global.” 

dalam Jurnal Indo-Islamika, 2020 v 10, no 1, h 40-49 
135 Suyanta, “TIIB.” h 40 
136 Saputra and Rahmawati, "AMDIdR", h 100  
137 Yudi Latif, "Munculnya Intelegiensia Muslim", dalam Menjadi Indonesia 13 

Abad Eksistensi Islam di Bumi Nusantara ed. Komaridun Hidayat, 1st ed. (Jakarta: Mizab 
Pustaka, 2006), h. 542. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

84 

1. Ide Masjid Era Tradisional Modern  

Era ini merupakan masa sejak masuknya Islam ke Indonesia 
sampai dengan awal Modern. Masjid kuno seperti, Masjid Agung 
Demak (15M), Masjid Agung Suriyah Syah Kalimantan (15M), Masjid 
Mantingan Jepara (!5M) dan Masjid Tua Palopo (17M), semua 
menggunakan atap tumpeng atau bersusun, 1,2, 3 atau 5. Masjid 
dilengkapi dengan bedug atau kentongan yang merupakan ciri khas 
budaya Indonesia dalam memanggil masyarakat, untuk berkumpul. 
Umumnya masjid terletak berdekatan dengan Istana, yaitu di dekat 
alun-alun kota atau didaerah keramat. 

Bagian dari masjid yang mudah dikenali adalah bentuk atap. 
Bentuk atap sesungguhnya sebagai penciri budaya setempat, yang akan 
berbeda di setiap daerah atau negara (lihat gambar 34). Hal ini 
disebabkan setiap budaya memerlukan landasan bentuk yang sama 
untuk mengekspresikan kebutuhan religius dan sosialnya, dan variasi 
atau perubahan bentuk menjadi hal berikutnya apabila terkait dengan 
estetika atau superstruktur 138. Kekhasan masjid kuno tersebut antara 
lain; (1) denahnya persegi empat atau bujur sangkar dan berbentuk 
pejal, (2) atapnya bertumpang atau bertingkat terdiri dari; dua, tiga, 
empat, dan lima, atau lebih, (3) mempunyai serambi di depan atau di 
samping masjid, (4) di depan atau di samping terdapat kolam, (5) di 
sekitar masjid diberi tembok (pagar) dengan satu, dua, tiga pintu 
gerbang. Pengaruh masa pra-Islam tampak dalam banyak bangunan 
Islam di Jawa, Sumatra, Nusa Tenggara, dan Maluku.  

 

 

 

 

 

 

Masjid Agung Palopo 
17M 

 Masjid Agung 
Demak 15M 

 Masjid Mastingan 
Jepara 15M 

Gambar 16. Masjid Kuno Tradisional abad ke-15 dan 17M 

 

 
138 Nur Rahmwati Samsiyah, “Pola Spasial Masjid Agung Yogyakarta 

Berdasarkan Karakteristik Akustik” (Disertasi. Universitas Gajah Mada Yogyakarta, 
2019), h. 98 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

85 

Ciri-ciri umumnya terlihat pada pembagian bangunan masjid 
menjadi tiga bagian, yaitu bagian dasar, utama, dan bagian atas: denah 
terpusat, atap tumpang, deretan tiang atau tiang keliling bagian luar, 
serambi tambahan bagian depan, halaman berdinding dengan pintu 
masuk, menara, dan letak pemakaman yang menyatu di bagian masjid 
atau di dekat masjid 139.. Pengaruh Hindu-Budha dan budaya Tionghoa 
ternyata turut mempengaruhi bentuk arsitektur Masjid kuno di 
Indonesia. Bentuk masjid kuno dengan atap tumpang ini mulai 
menghilang setelah kemunculan arsitektur masjid berkubah pada abad 
ke-19M di Indonesia. 

2. Ide Masjid Era Modern (1800–1900 M) 

Berawal dari Timur Tengah, masjid berkubah di Indonesia 
dimulai sejak abad ke-19 M. Kubah dan menara adalah bagian unik dari 
masjid yang selalu ada.  Secara umum, arsitektur masjid di era ini 
memiliki tiga hal penting: kubah, lengkungan, dan menara140. Secara 
arsitektural keberadaan kubah berfungsi mengurangi jumlah kolom di 
dalam ruang ibadah masjid, sehingga Jemaah dapat merapatkan 
shaftnya. Semen-tara itu, menara berfungsi untuk penanda waktu Salat 
dengan dikumandangkannya adzan. Bidang lengkung atau kurva, 
menghiasi elemen interior masjid.  

Upaya untuk mengganti atap masjid menjadi kubah ditemukan 
sangat kuat di luar pulau Jawa, dimana proses Islamisasi berlangsung 
lebih radikal dan langsung. Sebagai contoh Masjid Raya Baiturrahman 
Banda Aceh, yang masjid dasarnya memiliki atap Tumpang, namun 
dibakar oleh Belanda dalam perang Aceh (1873). Tahun 1881 Belanda 
membangun Kembali masjid tersebut dengan menggunakan struktur 
Kubah (Gambar 35). Bentuk atap kubah dibawa dari India untuk 
Masjid Raya Baiturrahman. 

 
139 Haris Hidayatullah, “Perkembangan Arsitektur Islam Nusantara,” dalam 

Ngabar, Jurnal Studi Islam dan Sosial 13, no. 02, 2020, h. 15–33. 
140 Jamil, “Role of DMin CRTVM.” h 40. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

86 

 
 

 

 

Gambar 17. Abad Modern-Masjid Berkubah, abad ke-19 di Aceh 
 

Munculnya kubah di Jawa secara jelas terlihat pada masjid-
masjid yang dibangun setelah era kemerdekaan. Sebagai contoh, 
Mesjid Istiqlal di Jakarta 1951 (Gambar 36) yang dibangun era presiden 
Soekarno, merupakan masjid terbesar se Asia Tenggara kala itu. Secara 
signifikan, Masjid Istiqlal menunjukkan kubah sebagai Simbol 
Kebesaran Islam di Indonesia dan Politik Penguasa141. Contoh 
signifikan lainnya dalah Masjid Al-Azhar (gambar 35) di Jakarta dan 
Masjid Syuhada di Yogyakarta yang menggunakan kubah sebagai 
struktur utama dan juga sebagai simbol tempat ibadah Islam.  

Masjid di Pulau Jawa termasuk yang terlambat mengadopsi 
penggunaan kubah pada masjid-masjid. Hal ini disebabkan oleh 
pengaruh kuat dari sejarah masjid sebagai warisan dari Wali Songo di 
pantai utara pulau Jawa dan masjid-masjid Keraton yang sangat 
dominan. 

  
Gambar 18. Abad Modern Masjid Berkubah, Abad ke-20 di Jawa 

Penggunaan masjid dengan atap kubah masih mendominasi di 
Indonesia sampai abad ke-21, salah satunya kehadiran masjid Kubah 

 
141 Rahil Muhammad Hasbi and Wibisono Bagus Nimpuno, “Pengaruh 

Arsitektur Modern Pada Desain Masjid Istiqlal,” dalam Jurnal Vitruvian 8, no. 2, 2019, h. 
89. 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

87 

Emas (Gambar 37) yang memang menggunakan material emas untuk 
kubahnya, menambah perbendaharaan masjid dengan struktur atap 
kubah di Indonesia. Dominasi arsitektur masjid berkubah ini, terus 
menjadi symbol rumah ibadah Islam sampai saat ini.  

  

Gambar 19. Abad Modern Masjid Berkubah, abad ke-20 di Jawa  

Pada zaman pemerintahan Presiden Soeharto, sempat di 
gulirkan masjid Amal Bakti Muslim Pancasila berbentuk atap 
Tumpang, dimana saat itu tengah terjadi gelombang bentuk masjid 
berkubah di Indonesia (gambar 41). Presiden Soeharto dalam konsep 
pembangunan Indonesia mengarah pada Modernisasi dan Tradisional, 
yaitu penggunaan konstruksi modern dan konsep tradisional, sehingga 
model mix konsep ini mewarnai desain arsitektur di Indonesia. 
Targetnya adalah pembangunan 1000 masjid dengan bentuk atap 
tumpang dan menggunakan bentuk sesuai budaya daerah masing-
masing dimana masjid dibangun. Pembangunan masjid ini di bawah 
Yayaran Amal Bakti Muslim Pancasila yang didirikan tahun 1982, demi 
mengurangi dominasi budaya Timur Tengah pada bangunan masjid di-
Eranya 142. 

 

 

 

 

 
Masjid An Nur 

Sungai Liat Bangka 
 Masjid Al-Amin 

Kulon Progo Jateng 
 Masjid Al-Huda 

Lampung 
 

Gambar 20. Masjid Atap Tumpang Era Orde Baru, abad ke-20 
 

 
142 Putri Suryandari, “The Authority of ILUFHS, h. 170–176. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

88 

Secara keseluruhan telah didirikan 999 Masjid dengan perincian 
495 Masjid tipe 15, 375 Masjid tipe 17 dan 129 Masjid tipe 19. Masjid-
Masjid yang dibangun YAMP memiliki desain arsitektural khas, 
bercungkup susun tiga, sebagaimana corak asitektural masjid khas 
Nusantara pada masa lalu. Hal ini selain efisien pembiayaan jika 
dibandingkan dengan cor kubah besar, desain tersebut juga 
melestarikan kearifan lokal, dimana corak arsitektural Masjid 
bercungkup susun tiga merupakan simbol kesejalinan antara Islam 
dengan budaya nusantara. Pendekatan kultural inilah yang pada masa 
lalu masyarakat Nusantara secara luas mudah menerima ajaran Islam. 
Berbeda dengan bangunan-bangunan masjid yang dibangun oleh 
kebanyakan orang pada saat itu yang arsitekturalnya bercorak Timur 
Tengah143. Namun corak ini tidak berkembang lagi, setelah presiden 
Soeharto berakhir masa jabatannya. 

3. Ide Masjid Era Modern Kontemporer (1900-sekarang) 

Pada dasawarsawa 1980an merupakan proses reislamisasi yang 
melanda kampus-kampus universitas negeri di Indonesia. Kaum muda 
Islam tidak puas dengan mata kuliah sekuler yang diberikan di ruang-
ruang kuliah. Mereka mendirikan masjid-masjid kampus, kelompok-
kelompok pengajian, studi pemikiran keagamaan dan kebudayaan 
Islam, menyelenggarakan berbagai pentas seni, sanggar seni, dan lain 
sebagainya. Generasi muda 1970an tampil sebagai agen baru dari 
transformasi budaya Islam sebagai panggilan sejarah 144. Namun bila 
pengertian reformasi dikaitkan istilah era yang berarti waktu dan masa 
yang sedang berlangsung, era refomasi yang dimaksud dalam konteks 
ke-Indonesiaan adalah bermula sejak Habibi menggantikan Soeharto 
menjadi presiden. Masa ini sangat dikenal seluruh masyarakat yang 
dianggap menjadi penyelamat bagi kehidupan mereka, bahkan 
dianggap segala-segalanya 

 
143 Moch Eksan, “HM Soeharto, Muslim Pancasila, 999 Masjid,” Publica News, 

last modified 2021, https://www.publica-news.com/berita/publicana/2021/05/31/43837/hm-
soeharto-muslim-pancasila-999-masjid.html. 

144 W.M Abdul Hadi, "IITB" , h.445 



Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

89 

  

Gambar 22. Masjid Era Reformasi Islam Modern 

Era Reformasi pemerintahan yang sedang di hadapi bangsa 
Indonesia di akhir tahun 1990an, para tokoh Islam dituntut untuk 
mencermati situasi global yang melahirkan beberapa revolusi. Karena 
dinamika era reformasi mengakibatkan bangsa Indonesia menghadapi 
problematika besar, yakni belum mampu keluar dari lilitan krisis 
ekonomi yang telah berlangsung demikian lama, dalam waktu yang 
bersamaan ancaman disintegrasi bangsa benar-benar merupakan 
sesuatu yang sangat nyata di pelupuk mata. Namun di era reformasi ini, 
kegiatan dakwah Islam berkembang pesat. Di kota-kota besar, 
kegiatan-kegiatan dakwah demikian marak karena hampir setiap 
komunitas atau kelompok Muslim aktif melaksanakan dakwah. Mulai 
dari lorong-lorong kumuh sampai ke hotel-hotel berbintang, dari 
kantor-kantor pemerintah sampai perusahaan-perusahaan kecil dan 
raksasa, pada umumnya mengadakan acara dakwah secara rutin 145. 
Secara penampilan, penggunaan atribut jilbab meningkat pesat 
dikalangan wanita muslim, disegala situasi dan lokasi kita dapat 
melihat wanita muslim berjilbab. Umat Islam semakin bebas 
menyuarakan kehedak dan aspirasinya, sesuai dengan keyakinannya 
dalam pemurnian agama Islam. 

4. Kesimpulan 

Perkembangan gaya arsitektur masjid di Indonesia, mengalami 
perubahan yang menarik, bermula dari arsitektur yang berfilosifikan 
nilai-nilai tradisional dan budaya setempat dengan memanfaatkan 
teknologi sumber daya alam lokal. Perkembangan berikutnya diikuti 
dengan dominasi atap kubah, kemudian muncul kembali atap 
tradisional. Saat ini bentuknya arsitektur masjid makin beragam dan 
cenderung bebas, tidak terpengaruh histori dan tradisi. 

 
145 M Sauki, “Perkembangan Islam Di Indonesia Era Reformasi,” dalam  

TASAMUH: Jurnal Studi Islam 10, no. 2, 2018, h. 443–458. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

90 

Tabel 15. Periode Perkembangan Arsitektur Masjid di Indonesia 

Era Tradisional 
Modern 

1500-1800 

Era Modern 
1800-1900 

Era Modern 
Kontemporer 

2000-skr 
Masjid dibangun 
dengan atap 
Tum-pang dan 
gaya tradisional 

Masjid dibangun 
dengan Kubah 
dan teknologi 
beton bertulang 

Fenomena masjid 
Amal Bakti Mu-
slim Pancasila de-
ngan atap tum-
pang 

Fenomena masjid 
Modern tanpa 
kubah, teknologi 
composite 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 

 

 

 

 

BAB IV 

GAYA ARSITEKTUR MASJID KONTEMPORER 

DI ERA REFORMASI INDONESIA 
 

 

 

 

 

ada bab II dan III telah dijelaskan bahwa, kita saat ini berada 
pada fase Post Modern Arsitektur, dan perkembangan gaya 
arsitektur masjid sesuai era reformasi Islam modern. 

Karakteristik simbol dan makna Arsitektur Masjid Kontemporer akan 
dianalisis berdasarkan pemikiran Charles Jenks, yaitu Double coding dan 
kembali pada penerapan filosofi Islam yang murni. Analisis ini untuk 
memaknai simbol arsitektur masjid kontemporer secara konotatif atau 
secara langsung. Selain double coding, untuk memahami teks arsitektur 
masjid,perlu dianalisis berdasarkan, simbol spiritual, sehingga 
pemaknaan arsitektur masjid kontemporer secara konotatif akan 
didekati melalui konsep, 1. Double coding (lokalitas dan teknologi 
modern), dan 2. Spiritual. 

Pada bab ini adalah penjabaran mengenai arsitektur masjid 
kontemporer Era-reformasi Indonesia (tahun 2000–2020) dari 3 biro 
arsitektur di Indonesia yang desain masjidnya sebagian besar adalah 
Modern kontemporer, tanpa kubah. Masjid–masjid ini mulai didirikan 
setelah tahun 2010 sampai dengan tahun 2020. Kualifikasi masjid 
terdiri dari Masjid Agung sampai dengan masjid di Perumahan. 
Kualifikasi biro arsitek adalah mulai berkarya setelah tahun 2000 
sampai sekarang, pertama yang tingkatnya senior dan sangat dikenal 
karyanya, kedua dan ketiga adalah yunior dengan spesifikasi khusus 
arsitek yang biasa menangani ormas Islam dan khusus mendesain 
masjid modern. 

P 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

92 

Hal-hal yang dijabarkan dari setiap biro Arsitektur adalah, 
gambaran umum Arsitek atau Biro Arsitekturnya, serta Konsep desain 
Arsitektur Masjid Kontemporernya, sesuai kajian teori di bab II, serta 
karakteristik arsitektur yang sesuai perkembangan gaya arsitektur 
masjid yang terdapat pada bab III. 

Pertama adalah Biro Arsitektur PT Urbane Indonesia Bandung, 
walaupun berlokasi di Bandung, berdiri sejak 2004, namun terkenal 
dengan desain masjid modern kontemporer di Indonesia maupun dunia 
dan banyak mendapatkan penghargaan Nasional maupun 
Internasional. Desain masjid yang akan di jabarkan di sini adalah 
sebanyak 5 masjid yang terdapat di Pulau Jawa, yang menimbulkan 
konflik maupun yang wasatiyah.  

Kedua adalah Biro Arsitektur PT. Andi Rahman Arsitek di 
Sidoarjo, yang sejak awal berdiri tahun 2006, menetapkan prinsip 
arsitektur modern dan khususnya masjid modern tanpa kubah. Klien 
untuk desain masjid banyak dari kalangan Nahdatul Ulama (NU), 
karena biro arsitektur ini memang berada di lingukngan NU. 
Permintaan desain masjid modern tersebar di seluruh Indonesia, 
sebanyak 5 masjid kontemporer di Pulau Jawa telah di bangun dan 
dapat diterima kehadirannya oleh masyarakat. 

Ketiga adalah CV Rekatjipta Niaga Arsitektura (Surakarta) 
didirikan tahun 2014 adalah biro yang berada di bawah naungan 
Muhammadiyah Surakarta, namun desainnya yang paling terkenal 
terdapat di Jakarta, yaitu masjid Pimpinan Pusat Muhamadiyah At-
Tanwir di Menteng Jakarta Pusat. 

A. PT Urbane Indonesia, Bandung  

Urbane Indonesia adalah salah satu konsultan Arsitektur, 
interior desain, planning and community development yang paling banyak 
menghasilkan desain dan pembangunan arsitektur Masjid 
Kontemporer di Indonesia, yang berkantor di Bandung. Salah satu 
pendiri Urbane Indonesia adalah, Gubernur Jawa barat sekarang yaitu 
Ridwan Kamil, yang saat ini menjabat sebagai Komisaris di PT UI. 
Berdiri pada tahun 2004 di Bandung, sangat sering memenangkan 
sayembara desain arsitektur, khususnya desain Masjid.  

 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

93 

 

 

 
M. Ridwan Kamil, IAI 

Commisioner 
 Ahmad D Tardiana, IAI 

Principal Director 
Senior Architect 

Senior Urban Disigner 
STRA Utama 

 

 

 

 

Reza Ahmed Nurtjahja, IAI 
Principal 

Managing Director 
Senior Architect 

Senior Urban Disigner 
STRA Utama 

 Irvan P Darwis, IAI 
Principle Director 
Senior Architect 

STRA Utama 

 

Gambar 225. Komisaris dan Prinsipal PT Urbane Indonesia 

Salah satunya sayembara Desain Masjid Raya Sumatra Barat, 
bertema kontemporer yang di desain di tahun 2006, mendapatkan 
juara pertama. Setelah terbangun, masjid ini kemudian menjadi 
kebanggaan warga Sumatra Barat, karena di tahun 2021 Masjid Raya 
Sumbar mendapatkan penghargaan Abdulatif Al-Fozan Award dari 
Saudi Arabaia. Konsep Desainnya adalah modern tanpa kubah, 
mengangkat bentuk budaya sekitar, dan hemat energi. Penghargaan 
Abdulatif Al-Fozan Award ini mengapresiasi ide-ide baru untuk desain 
masjid di seluruh dunia, agar terdapat kreasi cipta baru dan 
pemanfaatan teknologi, bagi identitas arsitektur masjid abad ke-21. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

94 

Selanjutnya hampir sebagian besar disan masjid dari Urbane Indonesia, 
mengusung konsep modern kontemporer tanpa kubah. 

Wawancara dilakukan dengan salah satu Direktur PT. UI, 
dengan metoda online via zoom, dikarenakan saat itu kondisi pandemi 
masih level 4. Reza Ahmed Nurtjahja sebagai salah satu Principal 
Architect, sekaligus Direktur Managemen, menjelaskan bahwa desain 
masjid kontemporer tanpa kubah, memiliki nilai edukasi bagi 
masyarakat. Masyarakat harus paham bahwa, tidak ada yang 
mengharuskan masjid menggunakan kubah. Kekhusu’an dalam Salat 
dapat di rasakan pada tempat seperti Ka’bah, walaupun tidak 
menggunakan kubah. Alquran dan hadis juga tidak memberikan 
keharusan tertentu bagi desain masjid, kata beliau sebagai perwakilan 
PT. UI.  

Konsep kotak pada beberapa masjid PT Urbane, diilhami dari 
perjalanan ke Mekah dan Madinah, dimana unsur khusuk dapat 
diperoleh tanpa atribut kubah pada masjid. Elemen kaligrafi yang 
diwujudkan pada fasade masjid secara geometris, menjadi penanda 
bangunan masjid, selain Menara. Satu temuan lagi sebagai ciri khas dari 
desain masjid Kontemporer ala UI adalah, kekhusuan saat Salat 
diperoleh ketika berada dekat dengan alam, sehingga mihrab pada 
masjid dibuat terbuka atau dengan kaca untuk menyajikan 
pemandangan alam ciptaan Allah SWT, contohnya dapat di temui pada 
Masjid Al-Irsad Bandung. 

 
Gambar 16. Wawancara Via Zoom dengan DIrektur PT UI (Reza A. Nurtjahja) 

Dalam perjalanan mendesain Arsitektur Masjid Kontemporer, 
sebagai alumnus arsitektur ITB, motivasi terbesar tidak lepas dari 
Arsitek 1000 masjid, Ir. A Noeman (almarhum), arsitek sekaligus dosen 
di ITB Bandung. Beliau yang memulai dengan arsitektur masjid 
kontemporer (Masjid Salman) di kampus ITB tahun 1970an. Urbane 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

95 

sejak menjadi konsultan arsitektur, selalu menawarkan disan masjid 
dengan tema kontemporer, Modern tanpa Kubah. Masjid Raya Sumbar 
adalah karya pertama yang langsung mendapat sambutan dan diterima 
oleh masyarakat.  

Selanjutnya masjid Al-Irsyad di Bandung, juga tidak 
mendapatkan pertentangan dari warga sekitar maupun pemerintah. 
Desain masjid kontemporer paling mudah di terima di Bandung, 
kemudian di Jakarta, Sumatra dan akhirnya tahun 2020 ini, dapat 
diterima di seluruh Indonesia. Masjid-masjid hasil karya Urbane ini 
terdiri dari Masjid Raya, Masjid agung, Masjid Jami, Masjid di 
perumahan, maupun masjid di faslitas umum. Pilihan objek disertasi 
dilakukan secara acak, sesuai dengan kriteria jenis pelayanan masjid 
yang dibangun setelah tahun 2000, yang menimbulkan konflik maupun 
yang dapat diterima oleh masyarakat, antara lain,  

1) Masjid Agung Al-Azhar Sumarecon, Bekasi yang terbangun tahun 
2013;  

2) Masjid Asmaul Husna, Gading Serpong terbangun tahun 2014; 
3) Masjid Jami Darusallam, Kebon Melati Jakbar, tahun 2017; dan 
4) Masjid di tempat umum terdapat dua masjid, yaitu (1) Masjid As-

Safar Km 88, Cipularang, tahun 2017 dan (2) Masjid Merapi 
Jogjakarta, tahun 2017. 

Berikut adalah penjabaran masing-masing masjid kontemporer 
karya PT Urbane Indonesia. 

1. Masjid Agung Asmaul Husna Gading Serpong 

Masjid Asmaul Husna dari kejuahan tampak menjulang tinggi 
dan di peuhi oleh bentuk geometris di seluruh badan bangunan, 
sehingga tampak mencolok di lingkungan kota modern Gading 
Serpong (gambar 3). Masjid yang terletak di Jalan Kelapa Dua, Gading 
Serpong Tangerang ini, menempati area seluas 5393m2 di desain oleh 
Ridwan Kamil saat itu masih menjadi arsitek di PT Urbane tahun 2014 
dan selesai dibangun pada tahun 2016. Dana Pembangunan masjid 
sebesar 28 milyar rupiah didapat dari Summarecon, Paramount Land 
dan Pemkab Tangerang serta perkumpulan muslim di Gading Serpong. 
Kelapa Dua adalah sebuah kecamatan di Kabupaten Tangerang, 
Provinsi Banten, Indonesia. Kecamatan Kelapa Dua merupakan hasil 
pemekaran dari Kecamatan Curug pada tahun 2007. Di kecamatan ini 
terletak kota terencana yang bernama Lippo Village dan Gading 
Serpong (Summarecon/Paramount Serpong) yang merupakan salah 
satu perintis perumahan di Kelapa Dua. Selain kedua township tersebut, 
saat ini perkembangan perumahan di kawasan ini sangat pesat. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

96 

Wilayah Gading Serpong memiliki jumlah umat muslim yang 
terhitung minoritas, sehingga masjid ini menjadi sentra ibadah umat 
muslim di sini. Keunikan masjid ini menjadi daya tarik umat muslim 
diluar Gading Serpong untuk beribadah di masjid Asmaul Husna.  

 

 

 

 

 
(Sumber: Pribadi dan google map) 

Gambar 17. Fasad dan Peta lokasi Masjid Asmaul Husna 

a. Konsep Masjid Asmaul Husna  

Kawasan Gading Serpong ini memiliki konsep modern, sehingga 
simbol modern sepertinya menjadi ikon yang harus muncul pada 
bangunan masjid yang berbentuk Kotak tersebut. Masjid ini memiliki 
bentuk yang dapat menyatu dengan lingkungan modern yang terdapat 
di Kawasan Gading Serpong. Masjid ini berbentuk kotak dan beratap 
Elips. Bentuk kotak, menurut interpretasi arsiteknya merupakan 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

97 

transformasi dari bentuk Ka’bah, yaitu tempat ibadah pertama seluruh 
umat manusia, sesuai Alquran146.  

 

 

 

Gambar 18. Atap Elips Metaphora Orang Bersujud 

(Sumber: dokumen google.com) 

 

Elemen atap yang berbentuk Elips hampir terlihat berbentuk 
setengah kubah. Sisi bagian Barat lebih rendah dibandingkan sisi 
Timur. Bentuk tersebut oleh arsiteknya disebut seperti posisi orang 
sedang sujud (gambar 18) menghadap kiblat. Namun terlihat dari 
kejauhan oleh mata awam masih membentuk atap setengah Kubah. 
Sebagai bangunan tempat ibadah, kehadiran Menara yang menjulang 
tinggi berbentuk tabung meruncing di atas, seperti pensil, 
menunjukan ciri bangunan masjid dari kejauhan. 

 

 

 

Gambar 19. Dinding Kaligrafi Kufi lafaz Allah 

(Sumber: dokumen google.com) 

 

 
146 Widianti, “Pengaruh Buka terhadap Kenyamanan Suhu dan Cahaya pada 

Ruangan Masjid: Studi Kasus di Masjid Raya Asmaul Husna Gading Serpong, 
Tangerang),” dalam Arjouna 3, no. 2, 2019, h. 19. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

98 

Keunikan masjid ini, seluruh tembok masjid bagian luar 
dipenuhi kaligrafi Asmaul Husna yang tertata rapi membalut 
bangunan, dengan gaya kaligrafi tua yakni Kaligrafi Kufi. Kaligrafi 
bercorak nama-nama Allah yang Mulia sebanyak 99, mengitari badan 
bangunan masjid, terlihat tersamar dari kejauhan (gambar 19). 
Bangunan masjid ini berwarna gradasi hijau, kuning lembut dan warna 
biru yang tidak begitu menyolok, dimana warna-warna tersebut biasa 
digunakan sebagai simbol Islam. Warna hijau sering disebutkan di 
dalam Alquran, misalnya QS Al-Kahfi (68): 31, “… dan mereka memakai 
pakaian hijau dari sutera halus dan sutera tebal…”. Selain itu, juga 
dalam QS. Ar-Rahman (55): 76, “… mereka bertelekan pada bantal-
bantal yang hijau dan permadani-permadani yang indah.”  

 

 

 

 
(Sumber: Widiyanti 2019) 

Gambar 20 Denah Lantai 2 dan 3 

 

Masjid Asmaul Husna terdiri dari tiga lantai, dimana kegunaan 
lantai satu adalah, ruang serbaguna, untuk pertemuan dan kegiatan 
ibadah keagamaan yang lain. Lantai dua, sebagai ruang Salat pria yang 
terdiri dari ruang Imam (Mihrab) dan area Salat, sedangkan lantai tiga 
adalah ruang Salat wanita dimana terdapat zona penyimpanan 
peralatan Salat, kitab suci dan area Salat (gambar 21).  

Dari dalam masjid bila menghadap keatas terdapat gambar 
simbol bintang, selain itu juga terlihat simbol bulan yang mengitari 
bintang, elemen tersebut dapat terlihat di langit-langit masjid dalam 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

99 

tebaran cahaya lampu yang mengitari (gambar 22). Sementara bentuk 
bintang segi lima, dikonsepkan sebaga penanda Salat lima waktu147.  

 

 

 

Gambar Tempat Salat Laki-Laki  Gambar Tempat Salat Perempuan 

(Sumber: dokumen Urbane) 

Gambar 21. Pemisahan Tempat Salat Laki-Laki dan Perempuan 

 

 

 

(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 22. Langit-langit menyimbolkan bulan dan bintang 

Pola tata ruang interior masjid, secara umum sesuai ruang ibadah 
umat muslim, yaitu tidak hanya sebagai tempat ibadah Salat, tetapi 
juga terdapat fasilitas untuk memenuhi kegiatan sosial keagamaan, 
seperti ruang serbaguna dan ruang-ruang untuk pengurus serta ruang 
santri masjid. Interior masjid tidak menghadirkan elemen dekoratif, 
selain dari bentuk bulan dan bintang pada atap. Pola dinding terbuka 

 
147 Tuntun Rahayu, “Kajian Fasad & Bentuk Masjid Al-Azhar Summarecon 

Bekasi,” dalam Jurnal Architecture and Environment Journal of Krisnadwipayana 03, no. 1, 2018, 
h. 22–35. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

100 

yang terbentuk dari kaligrafi yang memasukan cahaya siang kedalam 
bangunan, juga menjadi estetika yang terbentuk dari unsur geometrik 
(gambar 23).  

 

 

 
Gambar 23. Elemen Dinding terongga, 

Pada struktur atap yang memetaforakan punggung orang 
bersujud, terdapat bentuk bulan yang mengitari bintang yang terdapat 
ditengah atap. Secara sturuktural, bentuk bulan ini digunakan sebagai 
pencahayaan alami disiang hari dan wadah lampu bagi pencahayaan 
buatan di malam hari. 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Asmaul Husna 

1) Aspek Spiritual 

Tema desain masjid yang dipilih di sini adalah, Asmaul Husna 
atau nama-nama Allah yang indah. Unsur tematik ini adalah salah satu 
bentuk untuk menghadirkan aspek spiritual pada masjid. Pengguna 
akan menghadap pada nama-nama Allah ini, disekeliling dinding 
masjid. Atap pada bangunan ini berbentuk Oval terpotong. Secara 
konsepsi dari arsitek PT Urbane (Ridwan Kamil) dan dibenarkan juga 
oleh Reza direktur Urbane Indonesia, bentuk tersebut 
menganalogikan orang yang sedang bersujud, juga salah satu makna 
spiritual dari masjid. 

Tipologi sebagai tempat ibadah Islam yang diterapkan dalam 
desain masjid Asmaul Husna, khususnya terdapat pada tata ruang 
interior. Tempat Wudhu dan ruang Salat dengan pemisahan gender, 
mihrab, dan ruang serbaguna pendukung ibadah adalah tipologi ruang 
yang diterapkan di masjid Asmaul Husna. Bentuk bulan dan bintang 
pada plafon masjid, merupakan simbol spiritual dari masjid. 
Pemanfaatan kaca pada plafon masjid, membuat ruang dalam masjid 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

101 

diwarnai cahaya berganti-ganti selama pagi, siang, dan malam hari, 
menghasilkan efek spiritual.  

Sebagai elemen pengenal dan ikon bangunan sakral tempat 
ibadah, Menara masih digunakan sebagai elemen spriritual bagi desain 
Masjid. Secara khusus untuk masjid yang berada didaerah minoritas 
muslim seperti di Gading Serpong, kehadiran Menara menjadi sangat 
penting.  

2) Lokalitas Budaya 

Lingkungan Gading Serpong adalah kota baru dengan konsep 
Modern. Desain arsitektur masjid menggunakan filosofi Alquran dan 
hadis namun menggunakan bentuk modern. Lingkungan yang 
mayoritas nonmuslim ini, memungkinkan konsepsi budaya modern, 
agar sinergi dengan lingkungan. Konsepsi arsitektur modern 
kontemporer yang diterapkan pada masjid Asmaul Husna adalah 
penerapan unsur geometrik, untuk menyamarkan bentuk-bentuk 
organik. Masjid Asmaul Husna berusaha menampilkan diri, sesuai 
dengan konsep tersebut, sehingga ikonnya menjadi daya tarik untuk 
umat muslim diluar Gading Serpong. Dengan kata lain tidak ada 
perdebatan terhadap kehadiran bentuk masjid ini kedalam maupun 
keluar.  

Masjid ini didesain oleh Ridwan Kamil sebagai arsitek PT 
Urbane Indonesia, merupakan intepretasi dari arsitek, melalui 
architectural experimentation terhadap masjid tersebut. Dapat dikatakan 
identitas masjid adalah berdasarkan pengetahuannya dalam ilmu 
Arsitektur dan pengalamannya sebagai perancang desain masjid, 
disesuaikan dengan „corporate style architecture‟ di wilayah Gading 
Serpong. 

3) Teknologi 

Bentuk Formal terlihat dari bentuk yang kaku, kotak dan 
menjulang tinggi, sehingga pengguna diarahkan untuk tertib dan 
disiplin dalam memanfaatkan fasilitas masjid. Konstruksi 
menggunakan teknologi beton bertulang dipadukan dengan kaca. 
Material menggunakan produk industry, modular dan yang diproduksi 
secara masal. Sistem struktur dan konstruksi bangunan masjid Asmaul 
Husna sepenuhnya menggunaan material pabrik. Struktur masif, 
pencahayaan dan penghawaan buatan cukup mendominasi sebagai ciri 
modern. Menurut penelitian Widianti 2019, efek ventilasi yang 
ditimbulkan oleh dinding yang bukaannya melalui rongga pada 
kaligrafi Kufi, penghawaan harus dibantu dengan AC dan Kipas Angin. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

102 

Namun pencahayaan yang timbul menghasilkan efek estetika pada 
ruangan.148 Struktur atap yang menggunakan beton dikombinasi 
dengan kaca, menunjukan estetika yang dihadirkan melalui ekspresi 
struktur. Seperti menurut Utami (2014) bahwa, masjid kontemporer 
menerapkan estetika strukturalis149. 

Tabel 26. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Asmaul Husna 

No 
Simbol dan Makna 

Konotatif 
Penerapan dalam Desain 

1  Spritual • Menara menjadi simbol masjid 

• Tata ruang masjid sesuai tipology sebagai 
tempat ibadah umat muslim secara umum.  

• Mihrab terbuka, menyatu dengan unsur 
alam untuk merasakan keberadaan Allah 
dan kebesarannya 

• Ikon Asmaul Husna menampakan unsur 
tematik masjid. 

2  Lokalitas Budaya • Bentuk mengadopsi filosofi Islam 

• Masjid menggunakan konsep Modern.  
3 Teknologi • Bentuk geometris, modular, ukuran besar 

dan simetri,  

• menggunakan teknologi konstruksi modern 
beton bertulang dikombinasi dengan kaca. 

• Penggunaan system penghawaan alami dan 
buatan (AC dan kipas anging). 

• Desain merupakan Estetika strukturalis 

2. Masjid Raya Al-Azhar Sumarecon Bekasi 

   
Gambar 24. Fasad dan Peta Lokasi Masjid Al-Azhar 

 
148 Widianti, “Pengaruh Buka Terhadap Kenyamanan Suhu Dan Cahaya Pada 

Ruangan Masjid (Studi Kasus Di Masjid Raya Asmaul Husna Gading Serpong, 
Tangerang).” Dalam Jurnal Arjuna 2019 h 19 

149 Utami, “Integrasi Konsep Islami dan Konsep Arsitektur Modern pada 
Perancangan Arsitektur Masjid: Studi Kasus pada Karya Arsitektur Masjid Achmad 
Noe’Man,” dalam Jurnal Radial 2, no. 1, 2014, h. 38–46. 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

103 

Berdiri pada tahun 2013, Masjid Raya Al-Azhar berlokasi di Jl. 
Bulevar Utara Blok L, Summarecon Bekasi Utara, Bekasi, Jawa Barat 
17426. Dibangun di atas lahan seluas kurang lebih 2000 m2

, masjid ini 
masih satu kesatuan dari lembaga pendidikan Al-Azhar yang berada di 
bawah Yayasan Syiar Bangsa dan Yayasan Pesantren Islam (YPI) Al-
Azhar.  

Sumarecon Bekasi adalah Pengembang dengan mengembangkan 
lahan seluas lebih dari 240 hektar, dirancang sebagai modern compact city 
sebagai ikon kawasan hunian yang nyaman dengan lingkungan asri, 
pusat komersial terkemuka, dan dilengkapi berbagai fasilitas berskala 
kota. Summarecon bercita-cita menjadikan wilayah utara kota Bekasi 
ini jadi kawasan hunian dan komersial metropolitan yang berkembang 
modern. Kota modern ini dilengkapi pusat bisnis (Sentra Summarecon 
Bekasi) dengan pusat perbelanjaaan Summarecon Mal Bekasi, pusat 
perdagangan ritel, perkantoran, dan hotel. Ruang hijau yang luas, 
infrastruktur perkotaan dan fasilitas yang diperlukan agar kota ini 
mandiri, pun akan dibangun di kawasan hunian ini. 

 

 

 
Gambar 25a. Fasad Depan  

Masjid Al-Azhar 
 Gambar 25b. Fasad Belakang Masjid 

Al-Azhar 

Gambar25. Fasad Masjid Al-Azhar (Sumber Pribadi) 
 

Dengan konsepsinya menjadikan Bekasi Utara sebagai kota 
Modern dan berwawasan linkungan, dalam membangun masjidpun 
berusaha untuk menyesuaikan diri dengan konsep tersebut. 
Membangun Masjid adalah salah satu sala satu wujud tanggung jawab 
social PT Summarecon Agung Tbk, kepada masyarakat. Oleh karena 
itu, memanfaatkan PT URBANE IND sebagai konsultan dan desainer 
masjid modern, menjadi pilihan perusahaan ini, mengingat track record 
perusahaan ini dalam mendesain masjid modern. Sebagai kota 
berwawasan lingkungan, Summarecon Bekasi dirancang 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

104 

menyeimbangkan kehidupan modern dengan sarana, infrastruktur, 
dan daya dukung lingkungan yang harmonis.  

1) Konsep Masjid Al-Azhar  

Masjid Al-Azhar terletak terletak di pinggir jalan raya, dekat 
sekolah Al-Azhar Bekasi, yaitu tepatnya di kompleks perumahan 
Summarecon. Adalah sarana ibadah yang berfungsi juga sebagai pusat 
studi Islam, wisata rohani, pendidikan dan dakwah. Konsep desain 
masjid menggunakan desain khas masjid-masjid Urbane yaitu bentuk 
kubus dan tanpa kubah, dengan total luas bangunan 1.320 m2. Bentuk 
bangunan masjid Raya Al-Azhar membentuk ikon bangunan ka’bah 
artinya tempat yang suci. Ka’bah merupakan sebuah kiblat atau 
patokan yang dijadikan arah Salat untuk umat muslim di seluruh 
dunia150. Bentuk Ka’bah berbentuk bujur sangkar yang merupakan 
bentukan sempurna untuk sebuah barisan Salat yang artinya dapat 
dengan mudah meluruskan shaf dari depan ke belakang151. Bentuk 
kubus merupakan keputusan desain yang praktis sehingga dapat 
menampung jamaah secara maksimal. 

 

 

 
(Sumber: dokumen pribadi) 

Gambar26. Tampak Samping Masjid 
  

Fasadnya berwarna merah bata, dihiasi dengan seni kaligrafi 
menggunakan bahan GRC dan tidak memiliki jendela, namun 
menjadikan kaligrafi dinding sebagai sumber cahaya dan penghawaan. 
Karena beberapa kendala teknis selama konstruksi, eksplorasi batu 
bata ekspos yang sebelumnya digunakan sebagai elemen struktural 
diubah menjadi elemen dekorasi. Struktur bata merah ditumpuk, 
seperti kantilever rumah Jawa, sehingga perpaduan modern dan 
tradisional mewarnai Masjid ini. Komposisi material yang digunakan 

 
150 Reem F. Alsabban, dkk., “CFCMIC", h. 12–17. 
151 Eka Fajar Nugraha dan Anisa Ashadi, “Kajian Arsitektur Semiotika Pada 

Bangunan Masjid Raya Al-Azhar Summarecon Bekasi,” dalam Proseding Seminar 
Nasional Komunitas dan Kota Berkelanjutan 2, no. 1, 2020, h. 544–552.  



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

105 

dalam proyek ini merupakan key point dari desain masjid ini. Urbane 
mengusulkan konsep penggunaan material ekspos seperti bata merah 
yang ditumpuk seperti struktur kayu pada atap kantilever di rumah 
Jawa. Komposisi material ini memberikan efek dinamis dari bentuk 
kubus dengan teksturnya sederhana. 

 

 

 
(Sumber: dokumen urbane.com) 

Gambar 27. Pintu Gerbang Simbol Bulan Sabit 
 

Gedung 2 lantai, plus lantai mezzanine ini menampung 
sekitar 1.000 jamaah. Bagian bawah digunakan sebagai ruang 
serbaguna seluas 260m2 serta dilengkapi pula dengan 3 buah ruang 
pre-function. Lantai pertama ditujukan untuk jamaah laki-laki dan 
lantai mezanaine diperuntukan khusus bagi jamaah wanita. Pintu 
gerbang masjid ini cukup unik (gambar 58), menjorok keluar 
berbentuk melengkung seperti tapal kuda (namun menurut 
perencananya adalah bentuk bulan sabit). Tepat di arah dalam 
terdapat tangga yang menuju ruang ibadah Salat. Menariknya 
bentuk gerbang ini serupa dengan bentuk mihrab di dalam masjid 
(gambar 27). 
 

 

 

 
(Sumber: dokumen urbane.com) 

Gambar 28. Mihrab Terbuka Bentuk Bulan Sabit,Menghadap Kolam 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

106 

Mihrab masjid ini cukup unik (gambar 28), ruang Salat Imam 
(mihrab) dinaungi pintu berbentuk bulan sabit dan dibiarkan terbuka 
tanpa dinding, seperti yang menjadi ciri khas desain mihrab Urbane. 
Dari masjid tersebut, dapat disaksikan kolam kecil dan pemandangan 
hijau yang indah. Kolam refleksi yang mengelilingi mihrab dirancang 
sebagai pendingin udara alami (gambar 29).  

 

 

 
(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 29. Dinding Kaca, Ventilasi Alami 
 

Jendela pada masjid diganti dengan ventilasi pada dinding atau 
dapat disebut richmond yang mengelilingi ruangan masjid. Terdapat 30 
Richmond yang mengelilingi ruangan Masjid (gambar 48). Richmond-
ricmond tersebut dikolaborasikan dengan tulisan kaligrafi berlafadz ‘La 
Ilaha illaLlah’ yang menggambarkan Aqidah Islam. Hal ini tentu 
menambah keindahan masjid yang satu ini. Adanya richmond pada 
masjid menjadikan angin mudah masuk sehingga membuat sejuk 
ruangan. Dengan dinding berpola ini, seolah berada di ruangan yang 
menggunakan AC bersuhu 18° celcius152 

2) Semiotika Arsitektur Masjid Al-Azhar 

a) Aspek Spiritual 

Bentuk kotak yang mentrasformasi bentuk Kabah, sangat 
mendominasi unsur spiritual desain Masjid Al-Azhar. Menara masjid 
setinggi 17 meter melambangkan jumlah rakaat Salat 5 waktu153. 
Sebagai penanda masjid terdapat Menara berkubah kecil yang dihiasi 
simbol bulan dan bintang. Walaupun secara prinsip, PT Urbane tidak 
merekomendasi Kubah masjid, namun secara simbolis kubah 

 
152 Rahayu, “Kajian Fasad & Bentuk Masjid Al-Azhar Summarecon Bekasi.” 

Dalam Proseding Seminar Nasional Komunitas dan Kota Berkelanjutan 2, 2020, h 546 
153 Eka Fajar Nugraha dkk, “Kajian Arsitektur Semiotika pada BMRASB", h. 548 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

107 

dimunculkan menjadi mahkota di Menara. Penerapan kubah di atas 
Menara sebagai bagian dari simbol dan pengenal tempat ibadah 
muslim di lingkungan tersebut, merupakan permintaan dari pemberi 
tugas, yaitu Al-Azhar. 

 

 

 
(Sumber: dokumen pribadi) 

Gambar 30. Menara Berkubah dan Simbol Bulan Bintang 
 

Krononologis tempat ibadah umat muslim yang merupakan nilai 
spiritual masjid adalah dimulai dari bagian eksterior masjid, kemudian 
memasuki ruang interior masjid, yang tersusun tipologis sebagai 
tempat ibadah umat Islam. Ruang ibadah melewati tangga menuju 
lantai satu, sebelum menujut ruang ibadah dimulai dari tempat wudhu 
pria dan Wanita yang dibuat terpisah. Dilantai satu juga terdapat 
ruang pengelola masjid berdekatan dengan ruang wudhu. Berikutnya 
di bawah lantai satu, terdapat lantai semi basement sebagai ruang 
pendukung tempat ibadah. Lantai II atau mezanin adalah ruang Salat 
wanita (gambar 31). Tidak banyak penambahan ruang di dalam masjid, 
selain ruang-ruang tipology yang sejenis dengan ruang ibadah Islam 
secara umum. 

 
Gambar 31. Denah Masjid 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

108 

b) Lokalitas Budaya 

Masjid Al-Azhar berada di lingkungan Sekolah Islam Al-Azhar, 
sehingga secara otomatis berada di lingkungan umat muslim, namun 
secara umum lingkungan masyarakat Bekasi, mayoritas adalah Islam. 
Secara umum Masjid Al-Azhar yang berada di Sumarecon Bekasi, 
memiliki budaya Islam yang masih kental, karena berada di lingkungan 
sekolah Islam. Sesuai dengan budaya Islam maka pada bangunan 
masjid, dihadirkan ornament geometris kaligrafi berlafas tauhid, Laila 
ha ilallah adalah upaya agar masjid kontemporer ini untuk diterima 
dilungkungan masyarakat. 

 

 

 

Gambar 32. DInding Bata Merah 

Masjid ini menggunakan elemen batu bata merah bagi Fasad dan 
Menara. Di lingkungan budaya Jawa penggunaan material batubata 
merah sangat popular, sehingga upaya masjid untuk menyesuaikan diri 
dengan budaya lokal, berhasil dicapai. Desain merupakan architectural 
experimentation disesuaikan dengan corporate style architecutere. Konsep 
desain disesuaikan dengan kondisi perumahan yang bertema Modern 
dan menggunakan material yang mengadopsi budaya masyarakat 
Bekasi. 

c) Teknologi 

Struktur atap dengan teknologi beton prestress, 
memungkinkan ruang ibadah yang bebas kolom, sehingga tidak 
merusak shaft Salat. Penggunaan konsep teknologi modern dan 
material fabrikasi. Sesuai dengan karasteristik kontemporer, biro 
arsitek Urbane menggunakan tema Modern Minimalis pada 
bangunan, dengan menghadirkan bentuk kubus dipadukan setengah 
lingkaran. Penyajian warna juga minimalis, yaitu dominasi merah bata 
dikombinasi warna putih. Permainan garis horizontal dan vertikal 
menampakan unsur geometris, sebagai identitas kontemporer.  



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

109 

 

Masjid yang bersebelahan dengan sekolah Islam Al-Azhar, 
menyesuiakan diri dengan suasana formal dari sekolah. Bentuk kotak, 
penggunaan warna natural yang simpel menambah kesan formal pada 
masjid. Bentuk dan warna menggambarkan karakteristik formal pada 
bangunan. 

Tabel 17. Makna Konotatif Masjid Al-Azhar 

No 
Semiotika 

Arsitektur Masjid 
Penerapan dalam desain masjid Al-Azhar 

1  Aspek Spiritual • Menara menjadi ciri khas masjid 

• Tata ruang masjid sesuai tipology sebagai 
tempat ibadah umat muslim secara umum. 

• Kaligrafi lafas Laila ha illallah  

• Mihrab terbuka, menyatu dengan ling-
kungan lanscape 

• Bentuk kotak simetri transformasi bentuk 
kabah 

2  Lokalitas Budaya • Bentuk yang modern minimalis, 

• Menggunakan filosofi budaya Jawa. 

• sistim struktur bata merah mampu 
beradaptasi dengan budaya Betawi di 
Bekasi. 

3 Teknologi • Penggunaan bukaan yang banyak, untuk 
pemanfaatan sumber daya alami 

• Dinding geometris, bentuk simentri, 
bangunan besar dan menjulang tinggi  

• Penggunaan struktur Beton, bebas kolom 
dan fabrikasi. 

3. Masjid Jami’ Darusalam Jakarta Pusat 

Masjid Jami Darusalam adalah salah satu desain masjid 
kontemporer karya PT Urbanne, yang dirancang tahun 2012 dan 
diresmikan tahun 2015, berada di tengah area padat penduduk Jl. 
Kotabumi Ujung No.23, RT.8, Kebon Melati, Kecamatan Tanah Abang, 
Jakarta Pusat, DKI Jakarta 10230. Warga Kebon Melati mayoritas 
beragama Islam dan merupakan suku Betawi, sehingga walupun 
komposisi penduduk menurut data BPS 2015 sudah cukup heterogen, 
namun budaya Betawi dalam keagamaan khususnya Islam masih 
sangat kental. 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

110 

 

 

 
Gambar 33. Peta Lokasi Masjid Jami Darusalam 

 
Masjid Jami ini awalnya terletak di dalam lingkungan tanah 

wakaf jalan Kota Bumi. Karena lingkungan sekitarnya adalah tanah 
milik PT. Putra Gaya Wahana yang mengelilingi masjid tersebut, maka 
diajukan tukar guling, kelingkungan Kebon Melati. Setelah 
mendapatkan ruislag dari negara yang prosesnya cukup lama, karena 
ini merupakan tanah wakaf yang didaftarkan di Kementrian agama, 
kemudian dibangunlah di lokasi yang sekarang. Itulah sebabnya jarak 
antara proses desain dengan pembangunan butuh waktu tiga tahun, 
walaupun proses konstruksi hanya 8 bulan.  

 

 

 

 

 
Gambar 34a. Masjid 

Darusalam  
 Gambar 34b. Gereja 

di Bekasi 
 Gambar 34c. 

Mihrab masjid 
Nabawi  

Gambar 34 Tempat Ibadah dengan Bentuk Segitiga 

Gaya arsitektur masjid ini terbilang anti mainstream dan mampu 
mengusik perhatian jemaah masjid. Pada proses sosialisasi desain, 
bentuk masjid yang divisualisasikan dalam bentuk maket tiga dimensi, 
menurut sekertaris pengurus masjid Segitiga sempat mendapat 
penolakan dari warga. Bentuk atap segitiga, menuai kontroversi. 
Warga tidak sependapat dengan bentuk masjid segitiga, karena 
bentuk segitiga dinilai lebih mirip gereja dibanding masjid. Masjid 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

111 

seharusnya berkubah, demikian pendapat warga yang mayoritas 
adalah muslim Betawi. Atap segitiga ini mirip dengan bentuk Gereja, 
salah satunya gerjea Harapan Indah Bekasi (gambar 34b). Keluhan lain 
secara teknis dari warga dengan atap sekaligus dinding masjid ini, 
ketika hujan lebat air masuk melalui celah atap, keruang Salat. Masjid 
Jami Darusalam karya desain Urbane ini adalah masjid Segi tiga 
pertama sebelum masjid Al-Safar yang menuai konflik dari warga 
muslim. Tetapi bentuk segitiga dengan lingkaran ditengah, lebih 
menyerupai Mihrab pada masjid Nabawi di Madinah (gambar 34c).  

Masjid Jami Darusalam merupakan pesanan dari PT. Putra Gaya 
Wahana untuk membuat masjid di Kebon Melati hasil tukar guling 
dengan lahan wakaf sebelumnya. Keinginan agar warga senang dengan 
desain experimental yang out of the box, justru hampir mendapat 
penolakan keras dari warga. Identitas tropis yang berusaha 
ditampilkan, belum dipahami sepenuhnya oleh masyarakat, sehingga 
arti pentingnya dialog dengan pengguna, sebelum masjid didesain 
perlu dikedepankan.  

a. Konsep Masjid Jami Darusalam 

Masjid Darusalam berbentuk sederhana tetapi kontras dengan 
lingkungan dan berkesan kuat. Masjid ini dikenal dengan nama Masjid 
Segitiga. Didesain ramah lingkungan karena menggunakan sistem 
pencahayaan dan penghawaan alami, melalui banyaknya bukaan 
didinding yang juga transparan dari kaca, sekaligus menjadi atap 
masjid yang berbentuk segitiga. 

  
(Sumber: Dokumentasi Pribadi Dan Urbane) 

Gambar Fasad Masjid Darusalam  Gambar Gambar Desain PT Urbane 

Gambar 35 Masjid Desain PT Urbane 

Ridwan Kamil (sebelum menjadi Walikota Bandung) sebagai 
perwakilan dari PT Urbane, memberikan penjelasan kepada warga 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

112 

bahwa masjid tidak harus kubah, karena ketentuan itu tidak terdapat 
di Alquran dan hadis. Bentuk kubah adalah ciri atap di Timur Tengah 
untuk mencegah hawa panas masuk keruangan. Sementara itu, atap 
bentuk segitiga dimaksudkan agar senafas dengan bentuk-bentuk atap 
tropis Indonesia yang juga banyak terdapat di lingkungan Kebon 
Melati, yang berbentuk pelana. 

  
(Sumber: Ines Dwihutari) 
Gambar 36. Denah Masjid 

Sebenarnya bangunan ini tidak melulu berbentuk segitiga, 
melainkan terdiri dari kubus di lantai dasar dan segitiga dilantai 
atasnya. Namun yang terlihat menjulang tinggi memang bentuk 
segitiga. Di atas kubus, ditengah bangun segitiga terpasang ornamen 
bulat berdiameter 2 meter bertuliskan kaligrafi kalimat syahadat, 
sementara kaca ditengah kubus dihias teralis kaligrafi aliran Kuufi 
Murabba’ ciri khas desain Ridwan Kamil yang mewakili URBANE, 
bertuliskan kalimat syahadat juga. 

Bentuk segitiga pada masjid ini, secara ilmu ukur ruang 
berlandaskan teori geometri segitiga sama sisi yang lebih cocok bagi 
iklim tropis. Apabila dilihat dari segi tinggi bangunan, Masjid Jamie 
Darussalam merupakan masjid dengan postur bangunan yang terbilang 
tinggi. Dengan kata lain, masjid ini tidak kalah tinggi dengan beberapa 
bangunan lain di sekitar kawasan tersebut154. Kemudian untuk 
menyelesaikan kontroversi dari warga yang berkeras tidak mau 
menggunakan masjid ini, karena memang sudah terbangun, 
diputuskan ada satu kubah kecil yang dihadirkan di Menara masjid, 
walaupun dalam desain awal tidak ada kubah di Menara (lihat gambar 
36). Menara menjulang sekitar 15 meter, dengan kepala kubah yang 

 
154 Mi’raj Dodi Kurniawan, “Muhammad Ridwan Kamil (3): Masjid Jamie 

Darussalam,” Ganaislamika.com, last modified 2018, https://ganaislamika.com/ 
muhammad-ridwan-kamil-3-masjid-jamie-darussalam/. 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

113 

dimahkotai ornamen Allah dipuncaknya, akhirnya menjadi penanda 
bangunan masjid di wilayah Kebon Melati155. 

Entrance masjid sedikit membingungkan karena bercampur 
dengan warung yang terdapat di samping tempat parkir. Masjid kecil 
seluas 320m2 ini mampu menampung 700 jemaah, dan terdiri dari dua 
lantai. Namun saat pandemi tengah mengganas tahun lalu, Jemaah 
hanya dibatasi 300 orang atau setengah kapasitas masjid, untuk 
mengantisipasi penyebaran wabah dan sesuai instruksi pemerintah. 
Selain mempunyai dua lantai, masjid ini pun terdiri atas banyak sekat 
dan ruangan. Begitu memasuki terasnya di lantai satu yang didominasi 
cat putih, maka dapat melihat ruangan aula menggunakan kaca bening 
dengan karpetnya yang tergulung di sebelah kanan. Aula tersebut 
digunakan untuk kegiatan koperasi dan ruangan pengurus. Selain itu, 
di lantai satu juga tampak ruangan Salat wanita, ruang berwudhu dan 
toilet. Kemudian tepat di depan ruangan wudhu, tampak tangga untuk 
mencapai lantai dua, yakni ruangan utama masjid tersebut, yaitu ruang 
Salat Pria, Mihrab, koridor dan ruang UKM (gambar 36). 

  

(Sumber: dokumentasi pribadi dan google.com) 

Gambar37. Tampak Inding Segitiga dari Dalam 

 

Sebagai ciri khas lain dari Urbane adalah bagian mihrab yang 
transparan, sehingga tampak dari dalam suasana alam sekitar diluar 
masjid. Mihrab berupa kubus berukuran 3 x 3 x 3 meter, dengan latar 
belakang kaca dimana terdapat kaligrafi yang menempel di teralis besi. 
Mihrab dibuat menjorok keluar dan diisi sajadah utk Salat Imam, rehal 
dengan Alquran berukuran besar dan podium yg terbuat dari kayu 
yang diukir. Di dalam podium terdapat sofa untuk duduk khotib156.  

 
155 Siswarini, “Meninjau Estetika Masjid Jamie Darussalam di Jakarta Pusat” 

dalam Jurnal ilmiah ARJOUNA 03, no. 01, Oktober 2018, h.  
156 Siswarini, “Meninjau Estetika Masjid Jamie …., h.  



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

114 

  
(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 38. Kaligrafi Terukir di Dinding Masjid 

Tergantung dikiri kanan mihrab, ornamen berlafadz Allah dan 
Nabi Muhammad SAW. Sementara di bagian tengah atas terdapat jam 
digital penunjuk waktu Salat (gambar 37). Selain bentuk arsitektur 
atap segitiga, bagian dalam masjid tempat ibadah pria juga berbentuk 
segitiga, dengan hiasan ornamen kaligrafi berukuran besar. Atap 
terbuat dari beton dan kaca, yang dibuat berselang-seling. Pada bagian 
beton dibuat langit2 berornamen kaligrafi Kalimat Syahadat gaya 
Kuufi Murabba. Pada bagian kaca separoh buat lampu, separohnya 
kaca bening sehingga pandangan dapat tembus kelangit dari sela-sela 
kaca (gambar 38). Bentuk kaligrafi yang menghiasi dinding sekaligus 
atap ini salah satunya yang membuat masjid Segitiga akhirnya diterima 
oleh masyarakat setempat.  

Lantai terbuat dari granit warna krem ukuran 50x50cm, tidak 
terdapat karpet yang dihamparkan saat itu, karena larangan agar tidak 
terjadi penularan wabah, semua karpet digulung ke dinding. Biasanya 
saat tidak pandemik, lantai ditutup karpet warna merah dicover 
dengan garis putih sebagai batas shaft. Terdapat 6 buah rak berisi kitab 
Alquran lengkap dengan rehalnya, di bagian sisi kiri dan kanan. 
Berbeda dengan ruang atas yang menggunakan penghawaan alami dan 
hanya ditambah kipas angin, dilantai dasar di beri AC untuk penyejuk 
ruangan yang tertutup dinding masif.  

b. Semiotika Arsitektur Masjid Jami Darusalam 

1) Aspek Spiritual 

Tidak ada kubah pada bangunan utama masjid. Menara 
berkubah dan berlafas Allah setinggi 15m, menjadi penanda bagi 
kehadiran masjid di lingkungan Kebon Melati. Aspek spiritual terlihat 
pada ruang Salat terbuka dengan bahan kaca, menghasilkan 
pencahayaan alami muapun buatan yang memberikan makna bahwa 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

115 

ruang diliputi cahaya Ilahi, menerapkan QS An-Nuur (24): 35 bahwa, 
Allah adalah pemberi cahaya. Lafas tauhid terukir diaatas mihrab dan 
di bagian dinding masjid, terdapat kaligrafi lafas Allah, sebagai 
dekorasi atap masjid. 

  
                   Ide Awal Menara          Hasil Akhir Terpasang 

Gambar 39. Menara Masjid  

Kronologis tempat ibadah yang susunannya merupakan tipologi 
tempat ibadah umat Islam, yaitu Tempat wudhu dan tempat Salat yang 
di bedakan secara gender, wanita dilantai dasar, kemudian tempat 
utama sekaligus untuk ibadah laki-laki di lantai atas, ruang sosial 
keagamaan dan ruang pengelola. 

2) Lokalitas Budaya 

Secara filosofi, konsep masjid adalah berwawasan lingkungan. 
Bentuk segitiga menurut interpretasi arsitek, mengadopsi bentuk atap 
Tropis di lingkungan sekitar masjid. Namun konsep ini awalnya tidak 
mampu menahan gelombang kontravesi dari warga, walau akhirnya 
warga mampu menerima, dengan negoisasi dan edukasi dari arsitek. 
Ide wawasan budaya berdasarkan faktor geografis melalui analogi 
bentuk atap yang bersifat subyektik dan kontras dengan lingkungan, 
berhasil ditampilkan, walau melalui proses edukasi kepengguna 
masjid. 

Masjid Jami Darusalam, benar-benar mewakili masjid 
kontemporer yang kontras dengan masjid lain di lingkungan sekitar. 
Namun pemahaman masyarakat yang belum sejalan dengan pemikiran 
arsitek, dipandang perlu dilakukan proses adaptasi, melalui 
kesepakatan menerima usulan masyarakat yang masih berfikir 
konvensional pada desain masjid. Masyarakat Kebon Melatipun, mulai 
beradabtasi dengan keberadaan masjid kontemporer ini. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

116 

3) Teknologi 

Tematik dan Ikonik lebih tepat bagi masjid Segitiga ini. Tema 
masjid Segituga, mempu menimbulkan daya tarik bagi warga diluar 
kebon melati, sehingga Masjid Al-Jami Darusalam telah menjadi Ikon 
bagi wilayah ini. Masjid menimbulkan kesan formal, dan up to date. 
Bahan bangunan yang digunakan dari kejauhan didomunasi dengan 
kaca. Kaca dipasang miring sebagai penutup badan bangunan yang 
berbentuk segitiga. Konstruksi secara keseluruhan menggunakan 
beton bertulang. 

Tabel 18. Makna Denotatif Arsitektur Masjid Jami Darusalam 

No 
Semiotika 
Arsitektur 

Penerapan dalam desain masjid Jami Darusalam 

1  Aspek Spiritual • menara simbol spiritual 

• pemanfaatan sumber daya alami (QS An-Nuur 
[24]: 36 dan Surah Al-Anam 96) 

• mihrab terbuka, mengagungkan kebesaran Allah 
(QS Al-Fatihah [1]: 2) 

• kaligrafi Tauhid ditengah bangunan 
2 Lokalitas Budaya   • atap bentuk segitiga, methapora budaya atap 

tropis 
3 Teknologi • tampilan modern minimalis, dengan 

meminimalisir dekorasi 

• bentuk segitiga, geometri dan pengulangan 
bentuk geometri 

• konstruksi menggunakan baja dan beton 
bertulang, dengan ornament yang 
menggunakan kayu.  

4. Masjid Al-Safar Kilomater 88 Cipularang 

  
(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar40. Peta Lokasi dan Tampak Atas Masjid Al-Safar 
 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

117 

Masjid Al-Safar berlokasi di Rest Area Kilometer 88 Jalur B Jalan 
Tol Purbaleunyi arah Jakarta, merupakan masjid di rest area jalan tol 
terbesar se-Indonesia serta dapat menampung lebih dari 1.200 jamaah. 
Disebutkan dalam website Jasa Marga, pembangunan Masjid Al-Safar 
dimulai sejak 11 Maret 2014. Didukung pembangunannya oleh PT Jasa 
Layanan Pemeliharaan sebagai anak usaha PT Jasa Marga. Diresmikan 
oleh Walikota Jawa Barat Ridwan Kamil yang sekaligus terlibat dalam 
desainnya bersama-sama dengan PT Urbane, tahun 2017. 

  
Gambar 41. Mihrab Masjid dan Tudingan Iluminasi 

 
Masjid Al-Safar berdiri di area dengan total luas 6.687meter 

persegi. Bangunan masjid sendiri didirikan di atas lahan seluas 
1.411meter persegi, terdiri dari dua lantai, yaitu lantai satu ruang ibadah 
laki-laki dan lantai dua ruang ibadah perempuan. Tanah sisanya, yakni 
seluas 5.276meter persegi, dijadikan sebagai taman, kolam, tempat 
wudhu, dan toilet. Masjid Al-Safar adalah masjid ke-2 dari Urbane 
yang mendapat kritik dari masyarakat muslim, karena bentuknya 
dianggap didominasi segitiga, dan mata satu yang terlihat di mihrab 
masjid, sebagai simbol yahudi atau Iluminati. Ustad Rahmad Baequni 
wakil dari organisasi Islam khususnya, memaparkan contoh-contoh 
simbol segitiga dan mata satu di monument-monumen di seluruh dunia 
yang mewakili simbol zionis yahudi. 

    
(Sumber: dokumen pribadi dan google.com) 

Gambar 42. Fasade Asimetris, Folding Architecture 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

118 

Kontroversi kali ini cukup keras, karena tidak mewakili 
kalangan masyarakat sekitar masjid sebagai pengguna langsung. tetapi 
justru dari masyarakat luar area rest area tol cipularang. Kemungkinan 
karena masjid berada di public area dan sifatnya melayani umat muslim 
dari manapun, maka seolah-olah masjid ini milik banyak orang. Dialoq 
untuk meluruskan konsep sebenarnya dari bentuk masjid ini, dihadiri 
oleh ratusan orang dari Majelis Ulama Indonesia (MUI). Adapun 
dialog dilakukan oleh Ridwan Kamil yang mewakili Urbane dan saat 
itu telah menjabat Wali Kota Jawa Barat, dengan Ustad Baequni dan 
MUI Jabar di Gedung Pusat Dakwah Islam (Pudai) Jabar. Gedung 
sangat padat di hadiri oleh umat Islam yang ingin mendengarkan 
penjelasan konsep Masjid Al-Safar dari Urbane. 

Berbanding terbalik dengan tudingan Iluminati, Masjid Al-Safat 
justru mendapat nominasi sebagai masjid berasitektur terbaik, dari 
Abdullatif Al-Fozan Award 2019 bersama 26 masjid lain di dunia. Dari 
data yang diperoleh dari pihak Urbane, penghargaan ini diberikan pada 
masjid-masjid yang menunjukan desain, perencanaan dan ide 
arsitektur brilian abad ke-21. Walau pada akhirnya, penghargaan 
sebagai juara I diberikan pada Masjid Raya Sumatra Barat yang juga 
masih salah satu desain masjid kontemporer PT Urbane Indonesia yang 
telah terbangun di Sumbar. 

a. Konsep Masjid Al-Safar 

 
 

 

 

Ikat Sunda Polos Hitam  Desain Masjid Al-Safar 
(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 43. Transformsi bentuk topi Ikat Sunda 

 

Masjid Al-Safar berbentuk asimetris dengan gaya arsitektur 
dekonstruksi, serta merupakan eksperimentasi teori lipat folding 
architecture. Desain Masjid Al-Safar mentransformasikan bentuk topi 
adat iket Sunda yang merupakan kelengkapan pakaian adat budaya 
Jawa barat (gambar 67), sehingga konsep masjid ini adalah kolaborasi 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

119 

antara budaya dengan teknologi modern. Untuk memethaphorakan 
bentuk itu, Urbane memakai konsep sculpture atau pahatan sehingga 
Masjid Al-Safar terlihat seperti pahatan pada batu besar. Untuk 
mendapatkan bentuk seperti itu juga digunakan teori origami, karena 
lipatan memungkinkan sebuah bentuk yang tidak beraturan dapat 
berdiri. Selain itu bentuk yang tidak beraturan dalam sebuah lipatan, 
akan secara alami membentuk segitiga, agar sebuah lipatan dapat 
berbelok.   

  
(Sumber: dokumen pribadi) 

44a. Ventilasi Segiempat  44b. Ventilasi Motif Segitiga 

Gambar 44 Motif Ventilasi Masjid 
 

Permainan bentuk ini merupakan ciri khas dari arsitektur 
Modern. Estetika Islam tidak mengijinkan mencerminkan makhluk 
hidup, sehingga para ulama bersepakat memilih estetika dalam bentuk 
geometri. Hasilnya, tidak dapat dihindari bentuk-bentuk yang 
menggunakan bentuk dasar seperti segitiga, kotak dan lingkaran. 
Tidak hanya bentuk segitiga yang terdapat dalam desain masjid ini, 
melainkan juga bentuk-bentuk geometri lainnya, seperti segiempat 
dan sebagainya (Gambar 44).  

 
Gambar 45. Kaligrafi di Dinding 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

120 

Dalam konsep interior, diterapkan bukaan kaca berbentuk 
segiempat dengan pola tertentu, sehingga pada siang hari 
menghasilkan sorotan matahari berbentuk kubus cahaya memasuki 
ruangan (gambar 44a). Motif segitiga dipakai untuk mezzanine, yakni 
lantai yang berada di tengah-tengah antara lantai utama dan plafon, 
juga beberapa ornamen lainnya (gambar 44b).  

Ornamen kaligrafi berwarna hijau yang menghiasi dinding 
interior masjid, menjadi satu-satunya elemen dekoratif bagi masjid ini 
(gambar 45). Pemasangan lampu dinding pada garis lipatan di antara 
dua bidang, sebagai pencahayaan di malam hari. 

Ruang Salat dilantai dasar, sangat luas karena bebas kolom. 
Sistim lipat pada konstruksi bangunan, memungkinkan rangka bidang 
berdiri bebas tanpa kolom.Masih menjadi ciri khas Urbane. Lantai atas, 
menuju area Salat Wanita, menggunakan ramp yang sangat ramah 
untuk kaum devable (46a). Tidak seperti umumnya masjid yang rata-
rata lebih memilih menggunakan tangga. Interior pada ruang Salat 
Wanita ini, juga hanya diisi ornament kaligrafi berwarna hijau dan 
jendela berbentuk kotak, tidak beraturan. Bentuk atap lipat sangat 
terlihat pada mezzanine yang juga tanpa kolom (gambar 46b). 

  
46a. Ramp Menuju Area Salat Laki-Laki   46b. Ramp Menuju Area Salat Wanita 

Gambar 46. Ramp Menuju Area Salat 
  

Mihrab dibuat transparan, sehingga sedikit batas antara ruang 
luar dengan dalam, yang menghadirkan suasana ibadah seakan 
menyatu dengan alam. Bentuk mihrab sendiri adalah Trapezium, 
macam buntut yang mengecil disudut. Bagian luar mihrab, terdapat 
kolam yang mengalir airnya di bawah bangunan, sehingga mihrab 
terkesan menggantung di atas air. Sementara itu, didepan mihrab 
terdapat taman yang mengitari bangunan (Gambar 47). 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

121 

 
(Sumber: dokumen google.com) 
Gambar 47. Bagian Luar Mihrab 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Al-Safar 

1) Aspek Spiritual 

Masjid Al-Safar yang memfasilitasi area rest area di jalan Tol 
Cipularang, secara umum tataruang interior memiliki tipology yang 
sejenis dengan bangunan masjid di lokasi istirahat yang lain. Karena 
pengguna rest area sifatnya singkat dan tidak menetap, maka ruang 
masjid seperti, mihrab, tempat Salat pria dan wanita, serta tempat 
wudhu dan toilet cukup mewakili kebutuhan untuk ibadah Salat. 
Aspek spiritual secara garis besar hanya terdapat pada susunan tata 
ruang tempat ibadah. Mihrab yang dibuat transparan menggunakan 
kaca, merupakan salah satu upaya menghadirkan suasana sakral. 

 
Gambar 48. Menara Masjid Al-Safar 

2) Lokalitas Budaya  

Dikarenakan berada di lokasi dengan pengguna yang temporer 
dan heterogen, maka konsep masjid tampil sangat bebas. Arsitek 
mencurahkan ide desainnya, sangat kontemporer, dan anti mainstrame. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

122 

Penerapan konsep struktur modern dan pemanfaatan teknologi secara 
maksimal. Namun menggunakan konsep budaya Topi Iket Sunda pada 
penampilan bangunan. menimbulkan kontroversi, dikarenakan 
perbedaan sudut pandang masyarakat muslim, terhadap bentuk lipat 
yang menyerupai segitiga. Arsitektur Kontemporer selalu 
menggunakan tema dalam desain bangunan. Keinginan arsitek yang 
kali itu Wali kota Bandung, berusaha menampilkan transformasi 
budaya berupa bentuk topi ikat sunda. Namun mendapatkan 
perbedaan sudut pandang dengan pengguna, yaitu masyarakat muslim 
Jawa barat. Arsitek terjepak politik Identitas yang tidak mampu 
diterjemahkan dengan baik dalam bangunan. 

3) Teknologi 

Karena bentuknya yang futuristik menggunakan struktur lipat 
berbentuk geometris, maka bentuk kubah memang tidak muncul di 
masjid Rest Area kilometer 88. Karakteristik kontemporer sangat 
terwakili di masjid ini. Menara, sebagai penanda masjid, masih hadir 
dengan bentuk yang sederhana namun unik dan berkesan kuat. 
Menara, secara eksterior sesuai dengan tipology masjid. Masjid 
berusaha beradaptasi dengan lingkungan pegunungan, dengan 
menampilkan bentuk batu terpahat. 

Konsep Tematik telah terwakili pada Masjid ini. Karakter 
Formal terlihat pada penggunaan bentuk dasar geometris yang 
digunakan pada bangunan ini. 

Tabel 19. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Al-Safar 

No 
Semiotika Arsitektur 

Masjid 
Penerapan dalam desain masjid Al-Safar 

1  Aspek Spiritual • Menara tanpa kubah, menjadi ciri khas 
masjid 

• Tata ruang setipe dengan tempat ibadah 
muslim umumnya  

• Terdapat bukaan yang memanfaatkan 
sumber daya alami 

• Mihrab terbuka, berusaha menyatu dengan 
alam 

• Hiasan kaligrafi di dinding 

2  Lokalitas Budaya 
• Bentuk yang menggunakan struktur lipat 

memethaforakan filosofi budaya Jawa Barat 

• Methaphora lingkungan perbukitan 
4 Teknologi • Bentuknya futuristik menggunakan struktur 

lipat berbentuk geometris 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

123 

5. Masjid Merapi (Baiturahman) Dusun Kopeng, Yogjakarta 

Masjid ini selesai dibangun pada Oktober 2011, berawal dari 
kasus erupsi Gunung Merapi tahun 2010, salah satu masjid dikawasan 
Dusun Kopeng, Desa Kepuharjo, Cangkringan, Kabupaten Sleman, 
Yogyakarta ini, mengalami rusak cukup parah. Masjid ini sangat 
penting bagi Kawasan tersebut, karena selain sebagai tempat ibadah, 
juga digunakan sebagai tempat Pendidikan agama Islam bagi anak-
anak dan juga warga sekitar. Masjid itu merupakan salah satu proyek 
corporate social responsibility (CSR) Baitul Maal Muamalat. Tim 
Urbane dengan team Muamalat melakukan investigsi ke lokasi dan 
didapat kesimpulan bahwa masjid dapat diperbaiki, sekaligus 
ditambah lantai lagi untuk memaksimalkan fungsinya. Banyaknya 
abu vulkanik disekitar lokasi, diputuskan akan digunakan menjadi 
bahan bangunan, untuk menghemat dan memanfaat material sekitar. 

 

 

 
Gambar 49. Peta Lokasi Masjid Kopeng Merapi Yogjakarta 

 

Desain awal pembangunan masjid in, seperti ide gagasan masjid 
khas Urbane adalah menciptakan masjid modern yang tidak memiliki 
kubah. Baitul Maal Muamalat selaku klien Urbane Indonesia sempat 
menolak proposal desain modern itu, tetapi mereka menyukai ide 
penggunakan bata bekas, dari abu vulkanik merapi. Material dari Abu 
vulkanik dibuat menjadi bata sebagai dinding masjid. Untuk 
membuatnya didatangkan pengraji dari Bandung dalam rangka melatih 
warga, agar dapat mem-produksi bata sendiri. Dari hasil training, 
penduduk diharapkan mampu mem-produksi 2000 batu bata dari bata 
vulkanik. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

124 

 

  
(Sumber: dokumen pribadi) 

Gambar 50. Eksterior dan Interior Masjid Kopeng Merapi 

Ide penggunaan material vulkanik sebagai bagian dari bahan 
bangunan, sangat meng-gugah semangat warga untuk bersama-sama 
membangun masjid yang sempat rusak tersebut. Saat ini warga yang 
memproduksi batako dari abu vulkanik dapat menjualnya sebagai 
mata pencaharian tambahan. 

a. Konsep Masjid Merapi (Baiturahman) Kopeng, Yogyakarta 

Masjid Baiturahman (Merapi) memiliki luas 250m2 dan tinggi 4 
lantai. Fungsi bangunan adalah tempat ibadah dan Pendidikan agama 
Islam bagi anak-anak. Lantai satu adalah ruang ibadah dan tempat 
wudhu, lantai dua tempat ibadah, dan lantai tiga dan empat adalah 
ruang pengelola dan Pendidikan agama Islam. 

Desain awal masjid ini bergenre modern tanpa kubah, sesuai 
konsep yang selalu di usung oleh PT Urbane Indonesia. Namun ada 
penolakan dari pihak penyandang dana yang menghendaki konsep 
tradisional, karena lokasinya di lingkungan masyarakat tradisional. 
Oleh karena itu, jadilah masjid ini kemudian berkonsep bangunan 
campuran antara tradisional dan modern, ditambah dengan 
pemanfaatan abu vulkanik sebagai material bangunan, membuat 
tampilan masjid menjadi unik. Masjid Merapi menerapkan konsep 
tradisional pada penggunaan atapnya. Walaupun berfilosofi atap 
tradisional Jawa tetapi tampilannya tidak tampak tradisional. 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

125 

Tampaknya memang karena masjid ini menyatukannya dengan 
konsep Modern. Namun bila dilihat dari dalam, terlihat susunan 
rangka tumpuk yang membentuk atap susun khas arsitektur Jawa. 
Menurut arsiteknya (Ridwan Kamil-PT.UI) ungkapan itu merupakan 
interpretasi atap pendopo yang di tampilkan sebagai pengganti 
kubah. (gambar 50): Atap ini terbuat dari panel lembaran logam dari 
kayu dan ubin tradisional Setiap lapisan atap bertumpuk akan 
meninggalkan celah terbuka yang menciptakan permainan cahaya 
yang bagus terlihat dari interior (gambar 51). 

 
Gambar 51. Interior Dinding Menara 

Sebagai pengenal masjid, kubah dan Menara tetap dihadirkan 
pada masjid ini. Menara didesain dengan menggunakan corak bukaan-
bukaan kecil pada dindingnya yang menjulang tinggi, kemudia diakhiri 
dengan sebuah kubah kecil keatas (gambar 51). Masjid Baiturrahman 
berbentuk kotak dan berwarna abu-abu khas abu vulkanik. 
Penggunaan balok beton selain sebagai struktur juga sebagai estetika, 
yaitu dengan komposisi balok timbul sebagai penerangan, dan untuk 
ventilasi. Secara umum, konsep interior bangunannya merupakan 
permainan cahaya dan bayangan, yaitu dengan menciptakan banyak 
bukaan kecil di dinding dan atap masjid. Bukaan masjid dibuat 
menggunakan susunan bata yang membentuk kaligrafi lafadz Allah, 
bila dilihat dari luar bangunan (gambar 51). Bukaan itu memungkinkan 
banyak cahaya dan udara bebas masuk ke dalam dan bebas ke luar 
masjid (gambar 52). 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

126 

  

Gambar 52. Susunan Bata yang Melafazkan Kalimat Tauhid 

Berbeda dengan ciri mihrab dari PT Urbane sebelumnya, 
mihrab dimasjid ini tertutup dan meruncing, dihiasi gambar kaligrafi. 
Namun di kanan kiri terdapat kaca yang mampu memasukan cahaya 
kemihrab, walau tidak banyak. 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Konteporer Masjid Merapi 

1) Aspek Spiritual 

     
Gambar 53. Menara berkubah 

Tipologi spiritual masjid secara eksternal ditandai dengan 
Menara berkubah kecil. Selanjutnya tataruang dalam masjid, setipe 
dengan tata ruang bangunan masjid pada umumnya. Di awali dengan 
ruang wudhu, kemudian ruang ibadah laki-laki, mihrab, ruang ibadah 
Wanita, kemudian ruang fasiltas pendukung Pendidikan Islam. 
Bukaan yang banyak merupakan dan menggunakan sumber daya alam, 
secara tipology sesuai dengan masjid kontemporer umumnya. 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

127 

2) Lokalitas Budaya 

Pada bangunan utama, kubah diganti dengan atap Joglo, khas 
arsitektur Jawa namun dengan material yang modern. Manara tetap 
dihadirkan sesuai fungsinya sebagai penguat Azan. Tanpa 
meninggalkan ciri pengenal rumah ibadah Islam, kubah kecil 
dihadirkan di atas menara dengan warna khas abu vulkanik. Image 
modern sangat kuat pada masjid, sehingga berbeda dengan bentuk 
masjid yang ada di lingkungan tradisional secara umum. Perpaduannya 
dengan atap tradisional Jawa dengan modern kontemporer, 
menghasilkan masjid tanpa kubah ini, mampu diterima tanpa 
pertentangan dari warga. 

Masjid kontemporer dengan warna khas abu-abu, seperti debu 
dipegunungan, dapat menyatu dengan lingkungan tradisional dan 
menjadi ciri khas masjid  

  
Gambar 54. Produksi Material Bata Abu Vulkanik 

 

3) Teknologi 

Desain masjid Merapi merupakan kolaborasi antara desainer 
dengan pemberi tugas. Hasil yang ditampilkan justru menampilkan 
identitas khas masjid di wilayah kaki gunung Merapi ini.Seperti 
konsep masjid kontemporer pada umumnya masjid Kopeng memiliki 
tema dalam desain, yaitu modern minimalis dengan manfaatkan bahan 
daur ulang. Bentuk simetri, pengulangan elemen geometri dan warna 
tunggal mempengaruhi aspek formal dari Masjid Kopeng Merapi ini. 
Ide membuat bahan bangunan daur ulang, selain menghasilkan 
material untuk pembangunan masjid, juga membuat lahan usaha baru 
bagi masyarakat. 

 

 

 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

128 

Tabel 20. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Merapi 

No 
Semiotika 
Arsitektur Masjid 

Penerapan dalam desain masjid Merapi 

1  Aspek Spiritual • Bangunan utama tanpa Kubah 

• Menara berkubah masih hadir, menjadi ciri 
khas masjid 

• Tata ruang setipe dengan tempat ibadah 
muslim umumnya  

• Terdapat banyak bukaan dan memanfaatkan 
sumber daya alami 

• Terdapat kaligrafi Allah berbentuk 
geometris didinding 

2  Lokalitas Budaya  • Menempatkan secara methafora filosofi 
budaya Jawa  

• Lafas Allah pada dinding, serta atap joglo, 
mampu beradaptasi dengan lingkungan 
muslim di Jawa Tengah  

• Desain merupakann hasil interpretasi dari 
Arsitek dan negosiasi dengan klien 

3 Teknologi • Bentuk yang memperhatikan berteknologi 
modern, Bentuk kaku, warna abu-abu dan 
banyak bukaan berhasil menampilkan 
karakteristik formal dan tematik masjid di 
tempat rekreasi 

B. PT. Andi Rahman Arsitek 

Andy Rahman adalah arsitek yang berasal dari Jawa Timur, 
Indonesia. Mulai merintis biro arsiteknya yang bernama Andy Rahman 
Architect, bersama rekannya Andi Manaf pada tahun 2006 dan terus 
berkarya hingga saat ini. Beberapa penghargaan didapatkan oleh Andy 
Rahman, yaitu Architizer A+ Award pada tahun 2012 kategori Private 
House, World Architecture Festival di Berlin tahun 2016. Hasil karyanya 
Omah Botol meraih penghargaan di tahun 2019 dari Archdaily katagori 
Building of the year dan Masjid Honeycomb juga mendapat penghargaan di 
tahun 2021 katagori Religious Building of the year.  

Andy Rahman tidak hanya memaknai arsitektur sebagai bidang 
profesi, melainkan “Arsitektur sebagai jalan untuk kembali”. Kalimat 
tersebut dimaknai dalam setiap langkah yang diambilnya. Secara 
spiritual, “Arsitektur sebagai jalan untuk kembali” dapat diartikan 
sebagai proses kembali ke jalan hidup, kembali kepada Sang Pencipta. 
Secara arsitektural, kalimat tersebut dapat dimaknai bahwa karya 
arsitektur akan selalu mencari sumbernya, ke ranah-ranah yang telah 
dilalui dimasa lalu dan menggalinya kembali untuk mengetahui 
esensinya dan dapat diwujudkan dimasa kini.  



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

129 

  

Gambar 55. PT. Andi Rahman Ar, Konsultan 

Khusus untuk desain arsitektur Masjid, arsitek ini 
mengkhususkan diri pada desain masjid modern tanpa kubah. 
Prinsipnya sejalan dengan Biro arsitek senior sebelumnya yaitu PT 
URBANE, bahwa Islam tidak memiliki ketentuan khusus mengenai 
desain masjid, sehingga hanya klien yang setuju dengan prinsip desain 
tersebut yang akan di berikan jasa konsultasi desain masjid sampai 
proses pembangunannya. Desainnya selalu dimulai dengan filosofi 
Alquran dan hadis yang kemudian dikembangkan sesuai dengan 
kondisi lingkungan dan kemudahan perawatan bangunan. Tidak 
dipungkiri bahwa gagasan masjid modern kontemporer adalah berasal 
dari Ir. Achmad Noeman. 

Karena lokasi Biro arsiteknya banyak bersentuhan dengan 
kalangan Nahdatul Ulama, hampir semua desain masjidnya 
merupakan permintaan untuk kelompok tersebut. Bukan hal mudah 
untuk membuat prinsip desainnya diterima oleh seluruh masyarakat, 
khususnya di Surabaya. Cukup memberikan tantangan tersendiri bagi 
Andi Rahman dalam menawarkan desain arsitektur masjid modern 
kontemporer bagi kalangan senior NU. Di awal pergerakannya, desain 
masjid berkubah merupakan harga mati bagi warga NU Sidoarjo, 
namun saat ini kalangan muda NU sudah memiliki pemikiran yang 
sejalan dengan prinsip desain biro arsitekturnya.  

Tantangan bagi desainnya yang termasuk anti-mainstream adalah 
ketika berhadapan dengan masyarakat pengguna. Untuk menghidari 
konflik dalam menjelaskan penggunaan bentuk modern kontemporer 
tanpa kubah, tidak dapat langsung ke masyarakat, melainkan harus 
melalui tokoh masyarakat yang memiliki pemikiran sejalan, bahwa 
masjid tidak harus kubah. Desain masjid kontemporernya saat ini 
sudah cukup banyak digunakan oleh masyarakat tidak hanya di Jawa 
Timur, melainkan di Jawa Barat dan Jawa Tengah telah berdiri masjid-
masjid modern tanpa kubah, hasil karyanya. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

130 

 

Andirahman dan team, selain menawarkan desain kontemporer 
juga memberikan pandangannya mengenai metode perawatan masjid 
yang efisien dan ekonomis. Secara umum penggunaan AC dan listrik 
yang terus menyala, akan berkonsekuensi biaya tinggi, oleh karena itu 
perlu efisiensi. Dalam karya-karyanya, Andy Rahman banyak 
menggunakan material seperti beton, bambu, besi, dan bata. Ia 
berusaha untuk menangkap energi dan rasa dalam mengolah setiap 
material hingga memunculkan karakter pada material itu sendiri. 
Salah satu material yang dieksplorasi oleh Andy Rahman adalah bata. 
Ia menemukan bahwa bata memiliki karakteristik yang menarik dan 
memiliki potensi untuk dikembangkan pada arsitektur kontemporer. 
Material ini secara khusus didesain olehnya, agar dapat menjadi 
dinding masjid yang menghasilkan pencahayaan dan penghawaan 
alami, sehingga dalam beberapa desainnya, khusus mendatangkan 
pengrajin batu-bata untuk mencetak dinding langsung hasil 
karyanya. Situasi ini kemudian menumbuhkan industri kreatif bagi 
masyarakat dalam mengembangkan dan memproduksi material 
dinding baru, untuk keperluan bangunan yang memanfaatkan 
pencahayaan dan penghawaan alami. Berdasarkan karya desain 
masjid yang telah dibangun maka sebagai objek disertasi dipilih tiga 
masjid yang berbeda kriteria pelayanannya, yaitu Masjid di tempat 
umum yaitu masjid Assamawaat Tangerang yang terbangun tahun 
2017, Masjid Honeycomb di perumahan Puri Surya Jaya Sidoarjo dan 
Masjid Al-Fatih di pesantren Hambalang Bogor.  

1. Masjid Assamawaat Tangerang 

  
Gambar 56. Peta Lokasi Masjid Assamwaat 

 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

131 

Masjid Assamawaat yang dimiliki oleh Majelis Zikir 
Assamawaat, terletak di desa Kohod, Tanjung Burung–Tangerang. 
Masjid ini lokasi sitenya sangat unik, yaitu berada di tengah-tengah 
tambak, atau di atas hamparan air yang luas. Masjid dibangun di atas 
lahan seluas 15.000meter persegi dengan luas bangunan 1.500 meter 
persegi tersebut, masuk dalam kawasan terpadu Majelis Dzikir 
Assamawaat Al-Maliki yang memiliki luas 20 hektar. Kawasan 
Terpadu Majelis Dzikir Assamawaat Al-Maliki di Desa Kohod berada 
tidak jauh dari pinggir pantai utara pulau untung jawa bagian barat 
dan berhadapan dengan kepulauan seribu. Di lokasi sekitar masjid 
yang berupa danau, digunakan sebagai tempat rekreasi bagi 
masyarakat sekitar maupun pendatang. Panorama danau dengan 
pemandangan masjid terapung menjadi salah satu daya tarik wisata di 
sana Saat ini selain digunakan sebagai tempat ibadah, dipelataran 
masjid digunakan untuk pengobatan alternatif oleh Pak Kyai. Segala 
jenis dapat disembuhkan dengan teknik alternatif dan air obat dari Pak 
Kyai. Sambil melakukan pengobatan dapat beribadah dan berekreasi 
air. 

Menurut KH Saadih, nantinya selain masjid pun akan dibangun 
beberapa fasilitas lainnya seperti pusat tahfidz Alquran, minimarket, 
restoran, hall, toilet, rumah singgah, main lobby. Selain itu, pendopo, 
Mihrab seperti di Ka”bah, gedung serba guna sebagai open theater, 
penginapan VIP hingga kantor. 

  
Gambar 57a. Masjid Assamawaat Setelah 

Terbangun 
 Gambar 57b. Desain Masjid 

Assamawaat 

Gambar 57 Masjid Assamawaat 

 

c. Konsep Masjid Asamawaat 

Masjid Assamawaat ini memakai pendekatan Modernist, karena 
ingin membuat pemisahan dari yang tradisional (bentuk atap tajug 
atau kubah). Bentuk masjid menggunakan analogi Ka’bah, karena 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

132 

lambang Ka’bah juga digunakan sebagai logo atau simbol Majelis Zikir 
Assamawaat ini. Uniknya masjid ini dimulai dari mimpi KH Saadih 
pemilik majelis dzikir Assamawat Maliki, beliau diperintahkan untuk 
membangun masjid di atas air dan masjid tidak boleh menggunakan 
ornamen apapun di dalamnya.  

Pihak Majelis dari awal sudah punya konsep, yaitu ingin 
masjidnya berbentuk segidelapan, dan ingin agar konsep itu 
diterapkan dalam desain. Kemudian oleh Andirahman konsep ini 
diterjemahkan tidak secara literal, dibuat secara lebih konseptual dan 
kontekstual. Karena jika dipahami secara literal, bentuk segidelapan 
tentunya kurang optimal dalam pemanfaatan ruang, akan ada ruang-
ruang sisa yang “terbuang”. 

Kondep dasar bangunan adalah kotak, sedangkan segi delapan 
terlihat dari denah atau tampak atas, melalui tonjolan lantai yang 
digunakan sebagai teras (Gambar 57). Seperti terlihat pada gambar 57, 
ada garis lingkaran yang mengelilingi bangunan, mentrasformasikan 
lingkaran tawaf di Ka’bah. Halaman luas yang berada disekitar masjid 
membentuk lanscape berupa danau dan taman yang melingkari 
bangunan. Menciptakan suasana rekreatif disekitar masjid. Agar kesan 
Islami menjadi lebih kuat, maka bagian sisi luar façade bangunan 
masjid dihias dengan ornamen dinding arabes (arabesque) yang 
merupakan ciri bangunan Islam (gambar 58). 

 
 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

133 

 
Sumber: dokumen Andi Rahman Ar 

Gambar58. Gambar Konsep Analisis Desain 

 

  
(Sumber: dokumen pribadi) 

Gambar 239. Fasade Dinding Transparan 

Dinding arabes yang digunakan di seluruh tubuh masjid, 
menimbulkan efek pencahayaan dan penghawaan alami di dalam 
bangunan. Dinding ini juga sangat ringan dan simple, hanya menempel 
pada kolom beton, sehingga efisien dan ekonomis dalam biaya 
perawatan. Masjid sangat terang disiang hari, tetapi tidak panas 
(Gambar 59). 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

134 

  
Gambar 60a. Ruang Salat dengan Dinding 

Transpran 
 Gambar 60. Mihrab Ka'bah 

Gambar 60. Dinding dan Mihrab Masjid 

Bagian Mihrab didesain terbuka, tanpa dinding sehingga 
langsung tampak panorama alam luar. Di bagian luar mihrab dibuat 
qiblat berbentukan Ka’bah, proporsi seperti aslinya, namun dengan 
skala kecil. Ka’bah kecil sebagai orientasi qiblat ini diletakkan di atas 
kolam di sisi Barat masjid. Ka’bah kecil ini posisinya dibuat agak miring 
sehingga jama’ah dapat melihat miniatur Ka’bah secara perspektif dan 
lebih terasa efek tiga dimensinya, agar semakin membuat para jamaah 
menjadi seolah olah beribadah di Mekah (Gambar 60a)).  

Tidak terdapat konflik terhadap bentuk masjid yang modern 
kontemporer di lingkungan Desa Kohod Tengerang, saat masjid 
dibangun sampai dengan dapat digunakan saat ini. Karena eskterior 
masjid yang berada di atas air mampu menimbulkan suasana healing 
bagi Jemaah Masyarakat justru memanfaatkan masjid sabagai tempat 
ibadah, berobat. sekaligus tempat rekreasi. (gambar 61). 

  
 

Gambar 61. Halaman sekeliling Masjid 

  



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

135 

Masjid Asamawaat memiliki ruang parkir yang sangat luas, 
mengingat tempat ini selain untuk ibadah juga untuk tempat berobat 
dan rekreasi.  

d. Karakterisik Kontemporer Masjid Assamawaat 

1) Kubah dan Menara 

Masjid Asamawaat berhasil menghadirkan karakteristik 
kontemporer pada masjid, melalui konsep modern minimalis. 
Kubah tidak terlihat pada bangunan utama maupun Menara. 
Namun kehadiran Menara tetap dijadikan ciri khas tempat ibadah 
muslim, khususnya untuk panggilan Salat. 

2) Tipology Kronologis sebagai Tempat Ibadah 

Secara eksternal masjid ini memiliki tipologi yang sama dengan 
bangunan masjid kontemporer saat ini, berbentuk kotak, tanpa 
kubah, terdapat Menara. Tata ruang secara tipology sama, ruang 
wudhu, ruang Salat, mimbar dan mihrab, serta ruang penunjang 
ibadah yang lain. Memiliki bukaan yang banyak, untuk 
memanfaatkan sumber cahaya dan penghawaan alami. 

3) Budaya Produktif berwawasan Keluar 

Berbeda dengan kultur budaya sekitar yang masih kental budaya 
Sunda, bentuk bangunan modern minimalis menghasilkan Budaya 
Produktifkeluar. 

4) Beradaptasi dengan Lingkungan 

Kehadiran landscape dan masjid yang berada di atas Danau, 
menciptakan bentuk yang adaptis dengan lingkungan. 

5) Tematik dan Formal 

Bentuk Geometri, pengulangan bentuk dinding geometri dan 
konsep Ka’bah, berhasil mewakili karakteristik masjid 
kontemporer di wilayah Tanjung Burung 

6) Tidak terjebak Politik Identitas  

Desain merupakann hasil interpretasi dari Arsitek dan negosiasi 
dengan klien. Tidak ada muatan politik dalam pembangunan dan 
desain masjid ini. Hanya berusaha mengedepankan gagasan masjid 
sesuai filosofi Islam. 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

136 

Tabel 21. Makna Denotatif Arsitektur Masjid Asamawaat 

No 
Semiotika Arsitektur Masjid 

Kontemporer 
Penerapan dalam desain masjid 

Assamawaat 
1  Aspek Spiritual • menara sebagai simbol spiritual 

• tata ruang setipe dengan tempat 
ibadah muslim umumnya  

• terdapat banyak bukaan untuk 
memanfaatkan sumber daya alami 

• mihrab terbuka, mengagungkan 
kebesaran Allah 

• dinding terbuka, berbentuk geometri 
arabes 

2 Lokalitas Budaya • bentuk bergaya modern minimalis, 
kontras dengan budaya lingkungan 

• masjid dengan konsep lenscape di 
atas air, menciptakan suasana 
rekreatif, sehingga menyatu dengan 
lingkungan 

3 Teknologi • bentuk kotak, warna tunggal yaitu 
putih, besar dan megah  

• material modular dan fabrikasi yang 
dapat di produksi lingkungan,  

• karakteristik formal dan geometris 

2. Masjid Al-Ikhlas Honecomb (Sarang Lebah) Taman Athena 
Sidoarjo 

Bertempat di cluster taman Athena perumahan Puri Surya Jaya, 
Sidoarjo, pertamakali permintaan merancang Masjid Al-Ikhlas ini, 
datang dari Klien NU generasi muda yang ingin meninggalkan stigma 
masjid konvensional, di perumahan tersebut. 

Puri Surya Jaya merupakan salah satu perumahan eksklusif di 
kawasan Gedangan, Sidoarjo, Surabaya. Perumahan ini dikembangkan 
oleh PT Jayaland, anak perusahaan PT Pembangunan Jaya. Perumahan 
yang mulai dibangun pada 1997 ini hingga kini sudah ditempati 1.800 
kepala keluarga. Puri Surya Jaya mengusung konsep hunian nyaman 
dan masih memiliki alam yang cukup segar. Perumahan dengan 
rancangan bangunan modern minimalis ini, penggunanya adalah dari 
masyarakat kalangan menengah ke atas, yaitu keluarga modern yang 
menginginkan hunian yang aman dan nyaman. Dalam proses desain, 
PT. Andirahan selalu melakukan diskusi dengan pemberi proyek. 
Bahkan untuk sosialisasi desain masjid kemasyarakat, Andirahman 
mewakilkan ke pemberi proyek, agar dapat menjelaskan melalui 
bahasa yang mudah dipahami. Melalui beberapa kali proses sosialisasi 

https://www.rumah.com/jawa-timur/sidoarjo/gedangan


Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

137 

desain, akhirnya masyarakat Taman Athena sepakat untuk merealisasi 
masjid tersebut. 

  
Gambar 62. Peta Lokasi Masjid Honey Comb (Sidoarjo) 

Masjid ini selesai dibangun tahun 2020 mempunyai luas 270m2 
dan tinggi 9,8m. Masjid ini oleh desainernya disebut sarang lebah atau 
Honey comb, terinspirasi dari Alquran Surat An-Nahl (128): 68 yang 
berbunyi: “Dan Tuhanmu mengilhamkan kepada lebah, Buatlah sarang 
di gunung-gunung, di pohon-pohon kayu, dan di tempat-tempat yang 
dibikin manusia”. Sarang lebah memang unik, karena berbentuk segi 
enam dan berlubang. Sementara itu, dari lubang-lubang tersebut 
dihasilkan madu yang sangat bermanfaat bagi manusia. Masjid sarang 
lebah (honeycomb) Al-Ikhlas banyak mendapatkan penghargaan desain 
di tahun 2021, karena konsepsi dan bentuknya yang unik. Selain 
mengambil tema dari surat Alquran, masjid ini didesain ramah divabel. 
Masjid Sarang lebah bertujuan untuk menjadi “madu” bagi lingkungan, 
tidak hanya “manis” secara fisik, tetapi juga memberikan “kemanisan” 
dalam konteks yang lebih luas kepada sekitarnya. 

  

Gambar 63. Fasad Masjid Al-Iklas (Honey Comb) 
 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

138 

a. Konsep Masjid Al-Iklas (Honey Comb/ Sarang Lebah) 

Masjid Al-Iklas adalah masjid berlantai tiga dengan daya 
tamping 500 jemaah. Lantai dasar semi basemen, digunakan sebagai 
ruang perupustakaan dan pendidikan, lantai satu digunakan sebagai 
ruang wudhu, ruang ibadah pria dan wanita serta ruang pengurus 
masjid, sedangkan lantai dua digunakan sebagai ruang ibadah laki-laki 
dan lokasi bedug masjid. 

 
Gambar 64. Proses Desain Arsitektur Masjid Al-Ikhlas 

Gambar 64 menjelaskan proses transformasi desain dari lahan, 
kemudian diletakan lantai semi basement, lantai dasar dan lantai 
utama. Atap menggunakan konsep payung yang menutup bangunan, 
namun tidak tertutup rapat, masih ada bukaan untuk sirkulasi udara. 
Kolom pendukung atap, juga merupakan pendukung lantai utama yang 
membentuk panggung. Pada transformasi desain terakhir, diletakan 
ramp sebagai transportasi bagi kaum divable. Sementara itu, ruang 
terbuka, digunakan sebagai halaman hijau bagi penghawaan masjid 
dan lingkungan. 

 
Gambar 65. Denah Masjid 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

139 

Sesuai dengan namanya yaitu masjid Sarang Lebah, fasad masjid 
ini memiliki bukaan berbentuk seperti sarang lebah, yaitu susunan 
bangun segi enam. Surat An-Nahl: 68 menjadi inspirasi dari Arsitek 
untuk mendesain fasad dan elemen interior masjid Al-Ikhlas Taman 
Athena (gambar 65).  

Untuk aplikasi dinding honeycomb, arsitek Andirahman 
mendesain khusus dan melatih pengrajin setempat untuk membuat 
sendiri dinding ini (gambar 52). Pada gambar 52 juga terlihat proses 
pembentuan struktur jenis-jenis dinding sarang lebah untuk masjid Al-
Ikhlas. Proses ini selain lebih praktis, juga mampu menciptakan lahan 
produksi baru bagi para pengrajin local, untuk dikembangkan bagi 
projek yang lain. Seperti karakteristik masjid kontemporer pada 
umumnya, masjid ini menggunakan banyak bukaan yang berguna 
untuk mengurangi biaya maintenance Gedung, khususnya pemakaian 
listrik. Masjid mendapatkan penghawaan maupun pencahayaan 
buatan dari bukaan berbentuk heksagon ini, sehingga walau tanpa AC 
tetap terasa sejuk. 

 

 
Gambar 66. Motif dinding Segi 6 Sarang Lebah 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

140 

Masjid Al-Ikhlas menggunakan konsep rumah panggung, 
sebagai pengejawantahan rumah-rumah khas di Indonesia yang 
sebagian besar adalah rumah panggung. Bentuk panggung ditampilkan 
pada kolom-kolom yang menyangga lantai satu dan dua sebagai tempat 
Salat (Gambar 67). Terlihat pada fasad bangunan, lantai dua dibuat 
menggunakan overstag, untuk menerapkan efek rumah panggung. 
Rumah panggung berfungsi sebagai penghawaan, membuat lantai di 
atasnya lebih sejuk. 

  
Gambar 67. Konsep Rumah Panggung Masjid Al-Ikhlas 

Mihrab sebagai tipology yang selalu ada di masjid, berbentuk 
sedikit menyerong pada site kearah Barat daya. Didepan mihrab 
terdapat meja mimbar (gambar 54). Unsur dekoratif berupa gambar 
wall paper bermotif honeycomb yang menerus dari lantai satu kelantai 
dua. Di lantai dua terdapat ornament bertulisan Allah yang diletakkan 
pada dinding kayu. 

  

Gambar 68. Mihrab di Lantai 1 dan lantai 2 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

141 

  

Gambar 69. Ramp untuk Divable 

Untuk menuju lantai dua disediakan fasilitas ramp bagi 
pengguna kursi roda (gambar 69) Adanya fasilitas ramp dan toilet yang 
ramah bagi divabel dan para lansia adalah wujud kepedulian arsitek 
pada pengguna masjid. Fasilitas-fasilitas ini sering terlupakan bagi 
kelompok masyarakat yang berkebutuhan khusus, tetapi tetap ingin 
Salat di masjid. 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Kontemprer pada Masjid Al-
Ikhlas 

1) Aspek Spiritual 

Kronologi eksterior sebagai tempat ibadah umat muslim, 
ditunjukan dengan hadirnya bentuk dinding segi enam, aplikasi QS 
An-Nahl (16). Menara dengan lafaz Allah dipuncaknya, memberi 
simbol spiritual. Tata ruang interior, tempat wudhu, ruang Salat, 
mihrab dan mimbar, hadir sebagai tipology spiritual tipologi ruang 
masjid. 

2) Lokalitas Budaya 

Konsep masjid selain menggunakan gaya modern, dipadukan 
dengan filosofi Islam dan budaya Jawa Timur. Penggunaan Bedug yang 
merupakan ciri khas budaya Jawa Timur, sebagai panggilan Salat, 
masih digunakan pada masjid (gambar 70). 

   

Gambar70. Bedug Masjid Simbol Budaya 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

142 

3) Teknologi 

Tema Sarang lebah sangat kuat menyatu di tubuh bangunan. 
Bentuk geometris dan warna tunggal menampakkan karakter formal 
pada bangunan. Pembuatan bahan bangunan dengan konsep baru, 
yang langsung diproduksi oleh masyarakat local, merupakan cara agar 
masyarakat merasa memiliki bangunan tersebut. 

Desain adalah kolaborasi ide arsitek dengan klien. Lingkungan 
ormas NU yang cukup kental, dapat menerima kehadiran desain 
kontemporer ini. 

Tabel 22. Makna Denotatif Arsitektur Kontemporer Masjid Honey Comb 

No 
Semiotika 
Arsitektur 

Penerapan dalam Desain Masjid Al-Ikhlas 

1 Aspek Spiritual • menara sebagai simbol spiritual 

• tata ruang tipologi tempat ibadah muslim muslim  

• dinding terbuka, bentuk segi enam sarang lebah 
2 Lokalitas Budaya • pemanfaat bedug di masjid 

• terdapat banyak bukaan untuk memanfaatkan 
sumber daya alami 

3 Teknologi • menggunakan konstruksi kolom balok, beton 
bertulang 

• dinding modular segi enam dan mass produck 

C. CV Rekatjipta Niaga Arsitektura 

CV. Rekatjipta Niaga Arsitektur adalah biro arsitektur yang 
dinakhodai oleh Muhammad Siam Priyono Nugroho ST. Pemilik usaha 
ini adalah Arsitek Utama dan Koordinator Pengawas Pembangunan 
Masjid At-Tanwir Muhammadiyah Jakarta.  

Dalam perkembangan mendesain bangunan, konsultan 
Rekatjipta Niaga Arsitektur, yang berada di bawah naungan 
Universitas Muhammadiyah Surakarta, secara khusus menangani 
bangunan dari Muhammadiyah. Salah satu desain yang merupakan 
kebanggaan Surakarta adalah Edutorium (Edupark) UMS yang dapat 
menampung 8000 orang. Keseuksesan membangun Gedung dengan 
konsep Modern yang selesai dibangun satu tahun sebelum pandemic 
covid-19, menginspirasi Muhamadiyah Pusat di Jakarta, meminta 
arsitek konsultan ini untuk mendesain masjid PP Muhammadiyah di 
Menteng Jakarta Pusat, dengan konsep yang out of the box namun 
senafas dengan visi dan misi Muhammadiyah. 

Menjawab pertanyaan mengenai desain-desain masjid 
kontemporer tanpa kubah dari kalangan masyarajat Muhammadiyah, 
Priyono Nugroho mengatakan bahwa masih sebagian besar kliennya 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

143 

menganggap masjid adalah berkubah, sehingga dia terbuka bila ada 
yang meminta didesainkan masjid konvensional berkubah, namun 
dengan senang hati mendesain masjid modern kontemporer. Sejak 
lulus kuliah tahun 1996, propose desain masjid selalu tanpa kubah.  

  
Gambar 71. Masjid Edutorium UMS Surakarta 

Secara profesi konsultannya juga selalu menawarkan desain 
arsitektur masjid kontemporer, namun tidak semua klien sepakat 
dengan usulan desain kontemporer, masih banyak yang tetap bertahan 
dengan kubah Masjid Edupark di lingkungan Edutorium milik UMS, 
menggunakan konsep kontemporer agar unity dengan Edutorium. 
Masjid ini sampai saat ini digunakan, sempat menimbulkan 
perdebatan karena dianggap mirip toilet (Gambar 71). 

Sebenarnya Ormas Muhammadiyah selalu mengikuti jaman. 
Ketika Kubah sedang marak, tidak ada masalah menggunakan kubah. 
Ketika tren masjid bergeser di era kontemporer, saat ini managemen 
pusat Muhammadiyah mengikuti prinsip perubahannya. 

1. Masjid At-Tanwir PP Muhamadiyah Menteng Jakarta 

Masjid At-Tanwir yang berada di lingkungan Kantor Pengurus 
Pusat (PP) Muhammadiyah, Menteng-Jakarta, didesain sejak tahun 
2018, baru diresmikan 11 Maret 2021. Di desain oleh Muhammad Siam 
Priyono Nugroho ST MT, masjid ini berupaya mengurangi issue 
permasalahan global berupa krisis air dan energi, melalui konsep 
Ramah lingkungan dan Berkemajuan. Sebelumnya masjid ini telah 
terbangun sejak tahun 1970an dengan nama Al-Taqwa. Sudah cukup 
lama masjid ini ingin direnovasi, tetapi belum mendapatkan arsitek 
dan konsep yang sesuai.  

Muhammadiyah adalah salah satu organisasi Islam terbesar di 
Indonesia, dimana Visi Muhammadiyah adalah, sebagai gerakan Islam 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

144 

yang berlandaskan Al–Qur’an dan As–Sunnah. Melalui watak tajdid 
yang dimilikinya senantiasa istiqomah dan aktif dalam melaksanakan 
dakwah Islam amar ma’ruf nahi munkar di semua bidang, dalam upaya 
mewujudkan Islam, sebagai rahmatan lil ‘alamin menuju terciptanya 
atau terwujudnya masyarakat Islam yang sebenar–benarnya.  

Prof Haedar Nashir, menyatakan masjid ini dibangun dengan 
misi untuk mencerahkan umat dan bangsa lahir dan batin, 
mencerdaskan akal pikiran dan tindakan, sekaligus melambangkan 
persatuan dan kesatuan yang melintas sekat golongan. Hal ini 
diungkapkan karena desain masjid At-Tanwir benar-bener berbeda 
dengan masjid secara umum. Tampilan bentuk masjid ini memang anti 
mainstream, tidak bermenara dan berkubah. Kedua unsur tersebut 
tidak tampak di Masjid At-Tanwir yang baru diresmikan tahun 2021 
lalu. Sekertaris PP Muhammadiyah menyebutkan, masjid tersebut 
sebagai masjid generasi muda Muhammadiyah, dimana dapat menjadi 
contoh pembangunan masjid Muhammadiyah, di wilayah lain di 
Indonesia. 

  

Gambar 72. Fasad Masjid At-Tanwir 

Hal yang menarik adalah, sebagai symbol dari organisasi Islam 
terbesar di Indonesia, Muhammadiyah menunjukan bahwa jejak Islam 
yang sebenar-benarnya, tidaklah di tampilkan melalui masjid 
berkubah. Karena kubah bukan pesan yang diberikan oleh Alquran dan 
hadis sebagai bentuk wajib tempat ibadah Islam. Konsep berkemajuan 
menjadi salah satu pilihan untuk menyepakati desain masjid modern 
kontemporer yang menempatkan bangunan yang hemat energi dan air, 
dalam menjawab permasalahan global. Masjid megah multifungsi ini 
diharapkan berperan sesuai namanya, terpancar pesan-pesan Islam 
wasatiyah yang damai, toleran, menyatukan, dan memajukan 
kehidupan umat dan bangsa. Islam yang mencerahkan hati, pikiran, 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

145 

dan tindakan yang memancarkan rahmatan lil’alamin, sebagai 
perwujudan Islam Berkemajuan. 

a. Konsep Masjid At-Tanwir 

 
Gambar 73. Konsep Desain Masjid At-Tanwir 

Masjid yang terdapat ditengah kota, di lingkungan perkantoran 
eksekutif, dibangun sebanyak enam lantai, dengan fungsi yang 
berbeda-beda. Bangunan masjid At-Tanwir bercorak arsitektur 
modern, fasad didominasi oleh pilar vertikal bercat putih, dipadu 
dengan kaca berwarna biru yang kontras tetapi dinamis dengan 
pilarnya. Logo matahari bersinar khas Muhammadiyah tersemat di sisi 
kanan fasade.  

Seperti dalam gambar, bentuk masjid menyudut lancip, posisi 
yang paling tajam digunakan sebagai mihrab. Oleh pengelola masjid, 
bentuk ini dimethaforakan sebagai kapal Nabi Nuh. Namun menurut 
Arsiteknya, bentuk seperti ujung anak panah itu, mengantisipasi lahan 
sempit yang terdapat di lingkungan perkantoran PP Muhamadiyah di 
Menteng. Konsep desain masjid adalah Ramah lingkungan dan 
berkemajuan, dengan menggunakan teknologi panel surya bagi sumber 
energi listrik masjid. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

146 

  
Gambar 74. Bentuk Runcing untuk Mengantisipasi Lahan Sempit 

Lantai satu, merupakan ruang wudhu laki-laki dan perempuan. 
Desain ruang wudhu sangat indah, nyaman, luas dan dibuat dengan 
dinding setengah terbuka, sehingga pencahayaan dan penghawaan 
alami masuk keruang wudhu. Untuk ruang privat seperti toilet, 
digunakan dinding arabes dengan dilapis akrilik dof, sehingga tetap 
mampu memasukan cahaya matahari. 

  
Gambar 75. Tempat Wudhu hemat energi 

Air wudhu ditampung di water tank agar tidak terbuang 
percuma. Air buangan dari tempat wudhu ditampung di kolam depan 
halaman masjid, kemudian akan didaur ulang, untuk membersihkan 
halaman atau menyiram tanaman dan buangan kamar mandi atau 
toilet.  



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

147 

  
Gambar 76. Ruang Utama diLlantai 2 

Lantai dua dan tiga adalah ruang utama yaitu tempat ibadah 
laki-laki, dimana ruangan luas tanpa kolom ditengah ruangan.  

Lantai empat merupakan ruang ibadah untuk wanita. Lantai 
terpotong yang digunakan sebagai void, berbentuk segitiga sama kaki. 
Void menerus dari lantai dua sampai empat, digunakan untuk dekorasi 
mihrab yang menjulang dari lantai dua. Seperti juga di lantai dua, kedua 
lantai ini juga tanpa kolom, serta tidak terdapat ornament dekoaratif. 

  
Ruang Salat Lantai 2  Ruang Salat Lantai 4 

Gambar 77. Ruang Masjid 

Ornamen kaligrafi yang terdapat di majid ini, hanya berbentuk 
lafas Allah di Mihrab yang berlatar belakang kayu, membentuk pilar-
pilar kecil menyangga atap. Susunan pilar kayu di sudut dinding 
runcing ini adalah satu-satunya unsur dekoratif, terutama untuk 
memberikan kamusflase pada sudut bangunan.yang meruncing. 

Mimbar yang secara umumnya terdapat di dalam mihrab, dibuat 
seperti melayang, di samping kanan mihrab. Mimbar terbuat dari kayu 
dengan tampilan berupa pilar-pilar dan berhias logo Muhammadiyah. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

148 

Lantai lima adalah meeting room dan perpustakaan yang sangat 
luas dan nyaman digunakan oleh jemaah. Lantai enam adalah aula 
untuk kegiatan serba guna. 

  
              Gambar 78. Mihrab, Mimbar B, dan Elemen Dekoratif 

 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Kontemporer Masjid At-
Tanwir 

1) Aspek Spiritual 

Menerapkan konsep Berteknologi dan Berkemajuan, masjid ini 
tidak menampilkan Kubah maupun Menara. Adapun alasan tidak ada 
Menara adalah, saat ini Azan sebagai panggilan Salat, dapat hanya 
menggunakan Speaker pengeras suara, tidak perlu Menara. 
Karakteristik masjid kontemporer sangat kuat melekat pada masjid 
ditengah kota ini. 

Tipologi tata ruang masjid sebagai tempat ibadah, semua 
tertuang di masjid ini. Tidak hanya untuk Salat, fasilitas sosial dan 
umum penunjang masjid, ada dan sangat memadai di Gedung berlantai 
6 ini. Elemen spiritual pada masjid At-Tanwir muncul pada mihrab 
yang menggunakan lafaz Allah didindingnya. Tipologi eksteriol masjid, 
hampir tidak terlihat dimasjid At-Tanwir, kesan perkantoran lebih 
kental. Nilai sakral pada bangunan ibadah terasa tersamar pada 
bangunan ini. 

2) Lokalitas Budaya 

Lingkungan masjid At-Tanwir adalah perkantoran di Kawasan 
padat Jakarta Pusat. Bentuk bangunan dapat beradaptasi dengan 
lingkungan, karena menyerupai Gedung perkantoran. Bentuk desain 
tidak ada masalah bagi pengguna di lingkungan tersebut. Karakteristik 
kontemporer sangat menonjol pada masjid ini, kususnya aspek formal. 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

149 

Bangunan terlihat menggunakan elemen geometris pada fasad, sesuai 
tema Masjid yang diusung.Tidak terjebak Politik Identitas Masjid 
Muhamadiyah adalah masjid yang pemiliknya adalah salah satu 
organisasi politik Islam terbesar di Indonesia. Secara konsep 
bangunan, memang ingin menunjukan pesan politik dari ormas 
tesebut, sesuai dengan Visi dan Misi Muhamadiyah. 

3) Teknologi 

Konsep Berteknologi dan Berkemajuan merupakan konsep yang 
ingin ditunjukan oleh Muhammadiyah. Arsitektur diterjemahkan 
dengan baik dalam penggunaan material dan system utilitasa 
bangunan. Penggunaan energi yang besar pada bangunan seperti 
Masjid at-Tanwir ini, utamanya adalah AC, pencahayaan buatan, dan 
lift. Karena itu Masjid at-Tanwir didesain hemat energi, pertama 
melalui system AC yang hemat energi dengan sistem kontrol suhu 
terpusat. Agar beban AC rendah.  

Panel surya sebatai teknologi green building yang menjadi andalan 
masjid ini, diletakkan di Roof top. Energi matahari yang tersimpan di 
solar panel disimpan di dalam baterai untuk pencahayaan buatan 
dimalam hari yang bersumber dari energi terbarukan, sehingga ramah 
lingkungan.  

  
Gambar 65. Panel Surya  Gambar 66. Roof Tank  

 
Hampir di setiap lantai menggunakan dinding jendela kaca yang 

dapat dibuka dan ditutup. Dinding luar bangunan menggunakan 
selubung bangunan yang mampu mengurangi kebutuhan energi pada 
bangunan, sehingga memenuhi persyaratan standart Green Building. 
Pencahayaan disiang hari secara maksimal berasal dari cahaya alami 
yang masuk dari jendela kaca, dengan selubung cahaya yang memenuhi 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

150 

standart Overal Thermal Trasfer Value (OTTV) dari Green Building Council 
Indonesia. 

Tabel 3. Makna Denotatif Arsitektur Masjid At-Tanwir 

No 
Semiotika 

Arsitektur Masjid 
Penerapan dalam desain masjid At-Tanwir 

1  Aspek Spiritual • Tata ruang masjid sesuai tipology sebagai 
tempat ibadah umat muslim secara umum.  

2 Lokalitas Budaya   • Konsep budaya berwawasan lingkungan 

• Desain merupakan hasil kolaborasi visi dan 
misi PP Muhamadiyah dan Aritek 

3 Teknologi • Bentuk kaku, warna putih dan biru, 

• konsep modern berteknologi, sangat ideal 
diantara perkantoran di pusat kota Jakarta 
dan ibu kota Indonesia. 

• Garis-garis geometri, vertical dan 
horizontal, modular dan fabrikasi 

D. Kesimpulan 

Aspek spiritual dari gaya arsitektur masjid kontemporer era 
reforamsi di Indonesia, sebagian besar menggunakan inspirasi yang 
bersumber dari Alquran dan hadis. Intinya, inspirasi Alquran dan hadis 
melampaui semua bentuk imajinasi artistik lainnya. Dalam sebuah 
hadis yang diriwayatkan oleh Muslim Ibnu Mas'ûd radhiiyallahu'anhu 
dikatakan: "Allah itu maha indah dan mencintai keindahan." Hal ini 
menunjukkan bahwa keindahan berasal dari Allah, sedangkan manusia 
hanya mengemas ulang keindahan tersebut dalam karya seni dan 
arsitektur. Kegigihan Al-Ghazali untuk memberikan tafsir tentang 
keagungan penciptaan alam semesta seakan menunjukkan betapa cita 
rasa Ilahi pada arsitektur tidak tertandingi157.  

Sistem permainan cahaya pada dinding masjid yang berongga, 
menjadi poin spiritual tersendiri Kehadiran cahaya dalam karya 
arsitektur Islam sangatlah penting, terutama terkait dengan ayat-ayat 
Alquran yang berbicara tentang cahaya (hanya). Aspek penting ini 
dianggap sebagai bentuk cahaya dalam kehidupan sehari-hari dan 
berperan penting dalam jiwa manusia yang memandang Tuhan sebagai 
sumber cahaya. 

Lokalitas Budaya yang banyak digunakan adalah, budaya Islam 
khususnya pada tipoloti tata ruang tempat ibadah. Budaya Islam lain 
yang digunakan adalah tipologi dinding berbentuk geometris motif 

 
157 Abu Hamid Al Ghazali, Majmu’ah Rasail Al-Imam Al-Ghazali, ed. tahqiq. 

Ibrahim Amin Muhammad (Kairo: all-Maktabah at-Taufiqiyyah, tt, n.d.), h. 



Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi di Indonesia 

151 

Arabes yang berongga. Estetika budaya juga banyak mengadopsi 
budaya Barat dengan menggunakan permainan bentuk simetris, 
geometris, monokrom, formal, monumental, dan modular. Sementara 
itu, budaya tradisional tidak banyak digunakan, lebih banyak bersifat 
methaphora yang kadang-kadang kurang dipahami oleh masyarakat 
pengguna. 

Secara bangunan umum menggunakan teknologi berstruktur 
masif dan berat. Aspek penggunaan teknologi fabrikasi material 
industri dan konstruksi sangat menonjol, sehingga ekspresi 
strukturalis yang efisien dan ekonomis tampak jelas pada bangunan 
yang menjadi ciri khas arsitektur modern. Teknologi bahan dapat 
diproduksi masal oleh masyarakat sekitar, maupun industri material. 
Sistem utilitas bangunan umumnya memanfaatkan pencahayaan dan 
penghawaan alami, walau tetap dibantu oleh elemen buatan, seperti 
listrik, AC dan kipas angin. 

Tabel 24 
Konteks arsitektur masjid kontemporer di Indonesia  berdasarkan konsep 

double coding 
No Bentuk arsitektur Elemen 

1 Bentuk arsitektur 
Islam tradisional 

• menara, 

• tipologi dinding berbentuk geometris motif arabes 
berongga , 

• Asmaul Husna merupakan unsur tematik masjid, 

• kaligrafi bertema tauhid, 

• mihrab, 

• mimbar, 

• Ruang serbaguna, 

• Ruang Sholat, 

• Tempat wudhu, 

• bentuk bangunannya kotak seperti Ka'bah. 
2 Unsur 

kontemporer 
/modern 

• pencahayaan cerdas, 

• suara masa kini, 

• elemen berbasis digital , 

• naungan matahari, 

• m fasad modern menggunakan bahan seperti kaca, 
logam, beton bertulang, atau panel komposit , 

• elemen seperti air mancur, atau lansekap dalam 
ruangan 

• mengintegrasikan teknologi energi terbarukan, 
seperti panel surya atau sistem pengumpulan air 
hujan. 

 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

152 

  



153 

 

 

 

 

 

BAB V 

SEMIOTIKA GAYA ARSITEKTUR MASJID 
KONTEMPORER DI INDONESIA 

 

 

 

 

 

 

emiotik merupakan metode untuk mengkaji cara kerja dan 
fungsi tanda (sign). Dalam kaitannya dengan objek penelitian, 
bangunan masjid dianalogikan dengan teks yang merupakan 

suatu konstruksi dari unsur tanda-tanda. Dalam tradisi semiotika, 
arsitektur pada intinya dipandang sebagai mediasi atau pertukaran 
tanda-tanda secara intersubjektif158. Sebagai teori penafsiran, semiotik 
tidak sekedar menafsirkan teks, memperlakukan teks sebagai teks, 
tetapi membuat teks berbicara, bahkan tentang hal di luar dirinya159. 
Membaca arsitektur secara semiotika, menempatkan arsitektur selain 
memiliki makna langsung atau denotasi, yaitu fungsi bangunan, juga 
memiliki makna tersamar atau konotasi.  

Arsitek post-modern telah menggunakan simbol dan metafora 
untuk membuat arsitektur menjadi signifikan secara sosial dan 
historis, dan diskusi tentang elemen-elemen ini telah menjadi subjek 
utama wacana dan kritik arsitektur post-modern160. Tulisan-tulisan 
Charles Jencks, misalnya, berfokus terutama pada isu-isu semacam 

 
158 Dwi Murniati, “Konsep Semiotik Charles Jencks dalam Arsitektur Post-

Modern,” dalam Jurnal Filsafat 18, no. 1, 2016, h. 27–37. 
159 Muhammmad Rozin, “Metode Semiotika sebagai Piranti Menyibak Makna Budaya,” 

ed. I Wayan Suyadnya Siti kholifah, 1st ed. (Depok: Rajawali Press, 2018), h. 431. 
160 Andrew P. Steen, “Radical eclecticism and post-modern architecture,” dalam 

Jurnal Fabrications 25, no. 1 (2015): 130–145. 

S 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

154 

itu. Piazza d'Italia karya Charles Moore, arsitektur Aldo Rossi yang 
menggunakan konsep "kota analogis", dan proyek Hans Hollein yang 
mencoba menciptakan "lanskap arsitektural" dapat dikutip sebagai 
contoh proyek yang menggunakan simbol dan metafora161. Bahkan 
arsitek yang lebih berorientasi struktural seperti Norman Foster telah 
menggunakan metafora untuk mendeskripsikan karyanya, seperti 
dalam kasus Millau Viaduct, yang disamakannya dengan kupu-kupu. 
Menariknya, para arsitek kontemporer Barat yang telah membangun 
masjid, menggunakan metafora Islam yang umum. Masjid arsitek 
post-modern Paolo Portoghesi di Roma adalah contoh yang terkenal. 

Paulo Porthoghesi mendisian strukturnya untuk diintegrasikan 
ke dalam area hijau di sekitarnya, dengan campuran desain struktural 
modern dan kurva yang ada di mana-mana. Cahaya dan bayangan 
dipadukan untuk menciptakan iklim meditatif, dan pemilihan bahan, 
seperti travertino dan cotto, membangkitkan gaya arsitektur Romawi 
tradisional. Dekorasi interiornya sebagian besar terbuat dari ubin 
mengkilap dengan warna-warna terang, dengan tema Al-Qur'an 
"Tuhan adalah Cahaya" (Surat An Nur). Masjid Roma dengan 
demikian, dilihat sebagai kasus uji yang dapat digunakan untuk 
memprovokasi metodologi baru dalam studi arsitektur Islam abad 
kedua puluh162. 

Menganalisa karakteristik simbol spiritual arsitektur masjid 
kontemporer secara semiotika, perlu didekati perdasarkan wujud 
arsitektur secara langsung. Arsitektur masjid sebagai teks dapat di 
urutkan sesuai perkembangan peradaban Intelektual Islam, seperti 
tabel 23. 

Saat ini kita berada pada fase ke-4 perkembangan arsitektur 
masjid, sesuai perkembangan peradaban Islam. Simbolisme yang kuat 
dari kosakata arsitektur masjid adalah ikonik, tematik dan secara 
tersurat diidentifikasi bagi sosial budaya masyarakatnya. Elemen-
elemen kunci dari kebanyakan arsitektur masjid, yang selama ini 
berbicara kepada semua Muslim (dan bahkan non-Muslim) dengan 
simbolisme kuat yang melampaui ruang dan waktu163, saat ini telah 
diturunkan menjadi tanda dan bahkan sinyal, dengan hilangnya 
ekspresi arsitektural secara bersamaan (hilangnya Kubah, dan atau 

 
161 Murniati, “KS C Jencks APM,” h 27-37 
162 Theodore Van Loan dan Eva-Maria Troelenberg, “The Rome Mosque and 

Islamic Centre: A Case of Diasporic Architecture in the Globalized Mediterranean,” 
International Journal of Islamic Architecture 8, no. 2 (Juli 1, 2019): h 417–432. 

163 M Husein A Wahab, “Simbol-Simbol Agama,” dalam Jurnal Substansia 12, 
No. 01 (2011): h 78–84. 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

155 

Menara). Simbol yang sebelumnya merupakan identitas, bukan lagi 
sebuah identitas. Bangunan mengalami perbaikan dan pemugaran 
konstan yang tergantung pada tren yang ada. Artinya terkadang 
simbol yang digunakan akhirnya hanya untuk tujuan estetika164.  

Tabel 25. Fase Arsitektur Masjid di Dunia 

Fase 1 
Abad 6 s/d 12M 
Zaman Klasik 

(Era Rasulullah) 

Fase 2 
Abad 12 s/17 M 

Zaman 
Pertengahan 

Fase 3 
Abad 17 M s/d 

19 M 
Zaman Modern 

Fase 4 
Abad 20 M s/d 

sekarang 
Zaman Modern 

Kontemporer 

Masjid tanpa ku-
bah adalah sebuah 
tempat sujud, be-
rada ditanah la-
pang yang luas 
tanpa atap, diba-
tasi tembok ber-
bentuk persegi 
(kotak). Desain 
sederhana. 

Masjid Kubah, 
karena di temu-
kannya Geometri 
Tata Ukur Ruang 
secara Matematis. 
Mulai dimuncul-
kannya kaligrafi 
dan dekoratif yang 
artistik  

Masjid Kubah 
Modern dijadi-
kan simbol bu-
daya Islam oleh 
Kekaisaran 
Utsmani, kese-
luruh dunia. 
Masjid cender-
ung megah dan 
mewah.  

Masjid didesain se-
suai dengan pemi-
kiran desainer 
yang ikonik, dan 
tematik. Kubah 
mulai sema-kin 
berkurang. Mas-jid 
cenderung me-gah 
dan mewah sesuai 
perkem-bangan 
teknologi. 

Roland Barthes mempraktekkan semiotika sebagai instrument, 
untuk membongkar struktur makna tersembunyi dalam kebudayaan 
masyarakat modern165. Pada bab ini akan dianalisis mengenai struktur 
makna tersembunyi dari arsitektur masjid kontemporer di Indonesia. 
Pemaknaan pada arsitektur masjid dapat dianalisis berdasarkan simbol 
Sakral dan simbol Profan. Secara populer sakral artinya suci, disucikan, 
atau dianggap suci, sedangkan profan bermakna sebaliknya. Elemen 
arsitektur pada masjid, seperti kubah, altar, menara, mihrab, pola 
Geometri dan lain-lain elemen simbolis budaya Islam dan 
mencerminkan citra tempat suci (sakral)166. Kata sakral menurut kamus 
Bahasa Indonesia adalah suci dan atau keramat, yaitu sesuatu yang 
memiliki syarat-syarat dan aturan untuk mendekati atau 
menyentuhnya yang mengakibatkan masalah bila melanggarnya. 
Dalam kerangka Barthes, simbol sakral dapat dianalisis berdasarkan 
makna konotatif, sedangkan simbol profan melalui pemaknaan 

 
164 Aida Hoteit, “Contemporary Architectural Trends And Their Impact On 

The Symbolic And Spiritual Function Of The Mosque,” dalam International Journal Of 
Current Research, (2015). April (2015): h 13547–13558. 

165 Al Fiatur Rohmaniah, “Kajian Semiotika Roland Barthes,” dalam  jurnal 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 2, 2021, h. 124–134. 

166 Nurdinah Muhammad, “Memahami Konsep Sakral dan Profan dalam 
Agama-Agama Nurdinah,” dalam Jurnal Substantia 15, no. 2, 2013, h. 5–24. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

156 

denotative. Barthes memampatkan ideologi dengan mitos, karena baik 
di dalam mitos maupun ideologi terdapat hubungan antara penanda 
konotasi dan petanda konotatif, terjadi secara termotivasi 167.  

Desain arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi di 
Indonesia, bersarkan hasil survei secara profan, berusaha menunjukan 
karakteristik simbol minimalis, dengan meninggalkan ikon mewah dan 
megah, serta minim ornamen dekoratif. Karakter arsitektur secara 
historis umumnya mencerminkan identitas masyarakat; dan fitur 
karakter ini dihasilkan dari pola budaya, simbol, dan peristiwa sosial 
dari masyarakat, selain ekonomi, politik, ideologi, nilai-nilai sejarah, 
tradisional, dan adat kebiasaan. Secara tradisional masjid telah 
memainkan peran sentral dalam sebagian besar lingkungan masyarakat 
Muslim, sebagai penyelenggara ruang kegiatan masyarakat. 
Simbolisme yang kuat dari kosakata arsitektur masjid adalah unik dan 
secara tersurat diidentifikasi bagi sosial budaya masyarakatnya. 
Elemen-elemen kunci dari kebanyakan arsitektur masjid, berbicara 
kepada semua Muslim (dan bahkan non-Muslim) dengan simbolisme 
kuat yang melampaui ruang dan waktu168.  

Mitologi dalam Islam, selalu berkaitan dengan Alquran dan 
hadis, dimana pemaknaannya terkadang-kadang masih berupa 
interpretasi ideologis yang pembenarannya sesuai dengan penafsiran 
yang memiliki sanad paling masyur. Sifat sakral menempatkan benda 
tidak dapat didekati atau dipahami secara rasional. Mendekati 
Alquran memerlukan persyaratan tertentu bagi umat Muslim. 
Mengutip Hubert, Caillois mengungkapkan bahwa kesakralan itu ide 
dasar dari agama169. Keyakinan, mitos dan dogma menjelaskan 
karakteristik bendanya dan perlakuan seharusnya terhadap yang 
sakral itu. Ritual adalah refleksi atau realisasi dari kepercayaan 
kepadanya. Etika religius dikembangkan dari kepercayaan kepada 
yang sakral. Ketika mitologi Alquran di perlakukan sebagai firman 
Allah yang dibacakan kepada umat muslim, maka kesakralannya akan 
terasa. Namun mengacu pada Alquran yang memiliki karakteristik 4 
dimensi, yaitu pemaknaannya harus disertai bukti pada alam 
semesta170. Ayat-ayat Alquran yang diterjemahkan dalam bahasa 
arsitektur, melalui bentuk dan desain yang diletakkan pada bagian 

 
167 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 4th Ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2009), h. 67 
168 M Husein A Wahab, “Simbol-Simbol Agama,” Substansia 12, no. 01, 2011, h. 

78–84. 
169 Nurdinah Muhammad, “Memahami Konsep SPDAA., h. 16 
170 KH Fahmi Basya, al-Quran 4 Dimensi Tulisan,Bacaan,Makna,dan Fakta, 1st ed. 

(Republika, Penerbit, 2007), h.19 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

157 

bangunan, maka kesakralannya berubah menjadi ketentuan yang harus 
dapat amalkan atau diaplikasikan.  

Pada disain arsitektur masjid kontemporer yang dibuat oleh 
arsitek-arsitek muslim di Indonesia, setelah tahun 2000 sampai dengan 
2020, antara lain, PT Urbane Indonesia, Andi Rahman Arsitek dan CV 
Rekatjipta Niaga Arsitektura, disain-disain kontemporer tersebut 
membawa pesan reformasi Indonesia. Dimana pemaknaannya akan di 
jabarkan berdasarkan Analisa semiotika Roland Bartes. 

A. Simbol Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era-
reformasi Indonesia 

Menurut Ridwan Kemas, issue yang muncul dalam formasi 
arsitektur di Indonesia pasca reformasi adalah, politik identitas 
perlahan-lahan melanjutkan pengaruh kontinuitas praktek politik 
Orde Baru. Politik Orde Baru dalam disain wajah perkotaan adalah 
mengkolaborasikan filosofi tradisional dengan gaya modern (Otorita 
Hybrid). Seiring menguatnya politik lokalitas, wilayah-wilayah di 
nusantara khususnya daerah yang mempunyai ekonomi kuat karena 
mempunyai sumber daya alam yang strategis mempunyai kesempatan 
lebih dalam menata kembali arsitektur dan kota, termasuk juga upaya 
adaptasi dan revitalisasi aset heritage yang mesti berhadapan dengan 
penguasaan ekonomi. Politik identitas akan terus berlangsung dan 
mendinamisasi proses berarsitektur itu sendiri .  

Aida Hoteit, seorang arsitek, akademisi, dan cendekiawan 
Lebanon, adalah Profesor Arsitektur dan Perencanaan Kota dan 
Direktur Fakultas Seni Rupa dan  Arsitektur di Universitas Lebanon. 
Melakukan penelitian pada tahun 2015 mengenai, Tren Arsitektur 
Kontemporer dan Pengaruhnya Terhadap Fungsi Simbolik dan 
Spiritual Masjid. Objek penelitiannya adalah masjid-masjid 
kontemporer di dunia, termasuk di Indonesia. Beliau melihat bahwa 
perkembangan arsitektur masjid,  dinegara Barat,-negara Islam dan 
negara dengan jumlah penduduk Islam yang besar seperti di Indonesia, 
sedikitnya terpengaruh dengan tragedi WTC, 11 September 2001 di 
Amerika. Di Barat, stereotip negatif tentang Muslim dan Islam pasca 
9/11, muncul tidak hanya di media dan non-fiksi tetapi juga di sastra, 
seni rupa, film, dan kartun anak-anak171.  

Pada tulisannya (Aida 2015), dikatakan bahwa gambaran 
pertama yang terbayangkan ketika mendengar kata masjid adalah 

 
171 Kristine Chick, “Crossing Enemy Lines in Ken Loach’s Ae Fond Kiss/Just A 

Kiss,” dalam jurnal Angles, no. 10 (April 1, 2020):h 0–23. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

158 

sebuah bangunan dengan menara dan kubah. Namun, saat ini, 
beberapa suara mulai menyerukan penghapusan elemen menara, 
berdasarkan fakta bahwa Menara tidak ada saat awal pertama Islam 
dan tidak merupakan elemen dasar masjid (Hoteit, 2015; Khan, 2008); 
lebih jauh lagi, peran menara untuk mengumandangkan azan entah 
bagaimana telah ditiadakan dan digantikan oleh pengeras suara. Selain 
itu, beberapa pihak menganggap menara sebagai elemen "tren fanatik 
Islam" dan simbol kekuasaan dan invasi daripada agama, khususnya 
menurut pembenaran hukum larangan yang diberlakukan oleh Swiss 
pada 29 November 2009 tentang arsitektur menara. Berdasarkan 
larangan ini, umat Islam tidak diperbolehkan membangun masjid 
dengan menara karena takut akan penyebaran Islam Radikal (Bokhari, 
2009; Hoteit & Fares, 2014).  

Pendapat lain yang yang memperjuangkan gaya umum untuk 
masjid, di mana desain Arsitektur Masjid mencerminkan tren 
arsitektur modern, mulai diperhatikan. Para pendukung tren ini 
membenarkan sikap mereka dengan berargumen bahwa Dunia Barat 
dikuasai oleh apa yang dikenal sebagai Islamphobia (Alraouf, 2011): 
yaitu ketakutan terhadap Islam dan simbol-simbolnya - terutama 
masjid. Dengan demikian, citra masjid yang klasik, ideal, dan khas 
harus diubah agar sesuai dengan tren arsitektur modern, 
meminimalkan ketakutan akan unsur-unsur aneh atau menonjol yang 
menembus pemandangan budaya, sejarah, dan arsitektur Barat. 
Gagasan paling signifikan yang disarankan oleh para pengikut ini 
adalah sebagai berikut: Masjid harus berubah dalam bentuk 
eksteriornya – khususnya mengingat kemajuan besar yang disaksikan 
oleh dunia pada tingkat ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan 
demikian, kubah dan menara dapat ditiadakan. Arsitektur masjid 
mengalami perkembangan dan perubahan seiring dengan perubahan 
peradaban dan budaya. Banyak elemen masjid yang ada telah 
ditambahkan karena alasan politik dan sosial, bukan agama. Sehingga 
penampilan masjid didunia saat ini terus berubah, didukung juga oleh 
program penghargaan Abdullatif Alfozan Award for Mosque Architecture, 
yang bertujuan utuk, membahas ide-ide baru desain masjid di seluruh 
dunia dan mendorong inovasi dalam perencanaan, desain, dan 
teknologi yang dapat membentuk identitas arsitektur masjid di abad 
kedua puluh satu. 

Berdasarkan pengamatan pada arsitektur masjid kontemporer 
era reformasi Indonesia, didapat karakteristik simbol arsitektur masjid 
kontemporer sebagai berikut: 

 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

159 

1. Bentuk Atap bervariasi tidak hanya Kubah 

Sejak kemunculan masjid Salman ITB yang mempropagandakan 
bahwa, masjid tidak harus berkubah, dikatakan tidak ada aturan dalam 
Islam (Al-Quran dan Hadist) yang menyebutkan keharusan itu dan 
bahwa kubah adalah ciri identitas arsitektur Timur Tengah. Arsitek-
arsitek muda Indonesia setelah tahun 2000, semakin banyak yang 
mendisain masjid tanpa kubah. Demikian juga dengan PT Urbane, 
Andirahman Arsitek dan CV. Rekatjipta Niaga Arsitektur. Kelompok 
Urbane sebagai alumni ITB, sangat terpengaruh dengan pandangan 
reformasi masjid pada Masjid Salman ITB. Selanjutnya biro arsitektur 
generasi penerus sesudahnya yang mengikuti perkembangan konsep 
arsitektur masjid secara filosofi Islam, sepakat dengan konsep kubah 
bukan syarat agama. Kubah memang bukan syarat agama, tapi 
menjawab permintaan sturuktur tempat ibadah yang luas dan bebas 
tiang kolom172. Kubah bervariasi dalam metode konstruksi dan gaya 
desainnya, mengikuti budaya dan lingkungan geografis tempatnya 
dibangun.  

Seiring dengan perkembangan teknologi prestress pada beton, 
maka kebutuhan atap dapat dikonstruksikan dengan bebas kolom, 
sehingga struktur kubah tidak lagi menjadi keharusan173. Penemuan 
struktur bentang lebar, struktur lipat maupun space frame, 
memungkinkan arsitek untuk menunjukan bahwa rumah ibadah islam, 
bebas mengatur mengenai bentuk atap ataupun bentuk masjid. 
Penemuan bahan composite, juga memungkinkan arsitek menghasilkan 
bentuk yang beragam pada bangunan. Disebabkan perkembangan 
teknologi konstruksi dan material desain masjid kontemporer Era-
reformasi Indonesia, semakin banyak mampu menghilangkan Kubah 
sebagai identitas masjid (gambar 116). Identitas arsitektur masjid ini 
benar-benar baru, berbeda dengan image arsitektur tradisional masjid 
di pulau Jawa. Simbol-simbol Kubah, dan atau Menara telah 
diturunkan menjadi tanda, bukan simbol. Simbol yang sebelumnya 
merupakan identitas, bukan lagi sebuah identitas. Bangunan 
mengalami perbaikan dan pemugaran konstan yang tergantung pada 
tren yang ada. Artinya terkadang-kadang simbol yang digunakan 
akhirnya hanya untuk tujuan estetika.174 

 

 
172 Noor Cholid Idham, Arsitektur Kubah Dan Konfigurasinya, 1 ed. (Malang 

Jateng: Omah Ilmu Publishing, 2020). 
173 Reem F. Alsabban, dkk., “Characterization Framework of CMIC, h. 12–17. 
174 Aida Hoteit, “Contemporary Architectural Trends and TISSFM., h. 13552 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

160 

  

  

  

  
Gambar 68. Bentuk Atap Masjid Kontemporer 

Namun dalam buku Contemporary Architecture Mosque in Turky and 
Iran, (Hosan Ali 2021) 175 menyajikan contoh perkembangan masjid 
kontemporer di Timur Tengah, Kubah masih tetap menjadi elemen 

 
175 Hosam Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a 

Comparative Analysis” (Thesis /Disertasi American University in Cairo, 2021), h 85. 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

161 

dasar yang harus ada176. Sejak kemunculannya diabad ke-8 Masehi, 
kubah menempati posisi penting dalam arsitektur Islam tradisional 
dan telah menjadi ciri standar bangunan masjid. Kubah merupakan 
bagian dari karakteristik arsitektur masjid kontemporer di kota-kota 
Islam Timur Tengah177.  

Ketika arsitektur masjid kontemporer di Timur Tengah tetap 
bertahan dengan budaya tradisional mereka yaitu, Kubah (Hosan Ali 
2021), sedangkan di Barat mulai menganggap konsepsi masjid bergaya 
Timur Tengah (Kubah dan Menara) tidak menjadi keharusan (Aida 
Hostait 2015). Maka bangsa Indonesia seharus memiliki ciri khas 
sesuai kebudayaan dan faktor geografisnya. Banyaknya suku-suku 
bangsa yang mendiami setiap provinsi di Indonesia, memiliki 
kekayaan budaya, tradisi dan faktor geografis yang beragam. Seperti 
Allah berfirman pada Qs An-Nahl 16: 80 dan Qs Al Hijr, bahwa 
sebagaimana Allah telah menghamparkan bagi manusia diseluruh 
bumi ini, tempat tinggal yang tenang dan menggunakan sumber daya 
alam yang ada dilingkungannya, seperti batu, kulit binatang, tanah, 
pepohonan, dan juga bangunan yang dapat dibawa berpindah 
kemana-mana dengan mudah, sesuai budaya masyarakatnya. Maka 
tentunya ciri khas lokal harus melekat disana. Menurut Gibberd 
(2005) dalam Architecture contemporary mosque, memasukkan iklim, 
teknologi, budaya, dan simbolisme terkait ke dalam proses desain, ini 
menciptakan arsitektur yang kontekstual. Dia adalah salah satu dari 
sedikit penulis yang menempatkan vernakularisme dalam perspektif 
disain arsitektur masjid, yaitu menempatkan bahasa bentuk sehari-
hari yang umum digunakan kelompok msyarakat. Namun 
pendapatnya tidak sesuai dengan citra kontemporer dari 
penggunanya178. 

Meminimalis karakter tradisional lokal masjid, secara 
ekonomis menguntungkan, namun makin mengurangi pemahaman 
masyarakat terhadap tradisi dan identitas budaya tanah kelahirannya.  
Prinsip ini berlawanan dengan double coding dari pemikiran Post 
Modern, dimana kekuatan lokal seharusnya membungkus teknologi 
baru yang terus berkembang. Penampilan arsitektur masjid 
kontemporer era reformasi di Indonesia, tidak mencerminkan bentuk 
tradisional di setiap wilayah dimana masjid-masjid tersebut 

 
176 Sir Fredrick Gibberd, Architecture of the Contemporary Mosque, ed. Ismail 

Serageldin and James Steele, Academy Edition 7 (London, 2005). h 157 
177 Reem F Alsabban dkk, “Characterization Framework of CMIC,” h 12–17 
178 Ismail Serageldin, Architecture of the Contemporary Mosque, hal.10 . 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

162 

terbangun, bahkan ditempat yang tidak berada di tengah kota, 
melainkan sedikit. 

2. Menara sebagai Identitas Masjid 

Menara muncul sebagai proses masjid memfasilitasi muazin 
melakukan panggilan Salat, bagi seluruh masyarakat muslim. Secara 
fungsional, Menara dibangun dengan ketinggian tertentu, yang 
memungkinkan Muazin mengumandangkan Azan dan terdengar di 
wilayah yang lebih jauh dari lingkungan masjid179 Sifat fungsional 
Menara tersebut, kemudian menjadikannya sebagai ikon dan simbol 
sebuah masjid. Namun seiring waktu dan perkembangan teknologi 
audiovisual, alat bantu untuk panggilan Salat, saat ini tidak lagi 
menggunakan Muazin, namun dapat digantikan dengan sound system, 
disalurkan dengan pengeras suara dan dapat didengar sampai radius 
tertentu.  

Secara kontemporer Menara tidak lagi sesuai fungsi sebelumnya. 
Kehadirannya dapat digantikan dengan teknologi audio yang canggih, 
sehingga perlahan Menara mulai diwacanakan untuk ditiadakan. 
Tetapi pada hasil survei ditemukan hanya satu dari sepuluh masjid 
kontemporer yang benar-benar tidak menggunakan Menara. Yaitu 
Masjid At-Tanwin milik Pimpinan Pusat Muhammadiyah Jakarta. 
Menara telah menjadi bagian mendasar dari masjid, sehingga akan sulit 
untuk menjangkau dan mengenal masjid tanpa kehadirannya, sehingga 
menara telah memperoleh signifikansi dan nilai simbolis yang besar. Ia 
juga telah memperoleh makna spiritual menurut para jemaah. Ketika 
sebuah menara berdiri tegak sendirian di langit, itu tidak hanya 
mewakili masjid tetapi juga mengumumkan kehadiran satu doktrin 
spiritual-doktrin dasar dalam Islam180.  

 

 

 

 

 
     

 
179 Kamal, “Minarets as a vital element of indo-islamic architecture: Evolution 

and morphology.” Journal of Islamic Architecture, 2021, vol 6,no 3, h 203 - 309 
180 Aida Hoteit, ““Contemporary Architectural Trends and TISSFM., h. 13579 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

163 

 

 

 

 

 
Gambar  69. Menara Masjid Kontemporer 

 
Menara masjid kontemporer dengan kubah di Indonesia, masih 

merupakan elemen yang memiliki fungsi simbolis ganda, yaitu sebagai 
landmark masjid dan untuk mengumandangkan adzan181. Desain dengan 
penggunaan menara masih menjadi salah satu simbol perkembangan 
baru masjid, seperti yang dikemukakan dalam penelitian F.C 
Nugraheni 2020182. Arsitek tidak memiliki alternatif kreatif untuk 
menggantikan menara. Sebaliknya, mereka dapat mengabstraksi 
bentuknya menggunakan batang dan alas, mengurangi ornamen. 
Mereka bisa bermain-main dengan ketinggian dan menambahkan 
bahan, warna, dan prasasti, namun temuan penelitian menunjukkan 
tidak ada masjid tanpa Menara, melainkan sedikit.183. 

3. Tipologi Tata Ruang Tempat Ibadah Islam sebagai Elemen 
Spiritual 

Yang membedakan tempat ibadah Islam dengan agama lain di 
Indonesia adalah tipologi tempat ibadahnya, fungsi dan cara 
pelaksanaannya tetap dan permanen, "Apa yang Halal oleh Rasulullah 
Mohamad SAW, akan selalu halal sampai Hari Kiamat, dan apa yang 
haram akan selalu haram sampai Hari Penghakiman". 

 Berdasarkan peneltian, umumnya tipology kronologis 
arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi adalah,  

 
181 Kamal, “Minarets as a vital element of indo-islamic architecture: Evolution 

and morphology.”dalam Journal of Islamic Architecture, 2021, vol 6 no 3, h 203 – 309 
 
182 F. C. Nugrahini, “An overview of structural designs and building materials 

in shell structure for the mosque and the future development,” dalam Journal of Physics: 
Conference Series 1517, no. 1 (2020): 1–7. 

183 Alajmi, M., & Al-Haroun, Y. An architectural analytical study of 
contemporary minaret design in Kuwait. Journal of Engineering Research (Kuwait), (2022), 
h 48–66.  

 
 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

164 

a. Pertama fungsional, yaitu bentuk tidak mengharuskan ciri 
tertentu, bebas sesuai intepretasi arsitek dan kebutuhan 
masyarakat.  

b. Kedua, bangunan berorientasi kearah kiblat (Ka’bah) adalah 
suatu keharusan dan tidak dapat dirubah kecuali ada pergeseran 
arah kiblat.  

c. Ketiga, hadirnya Menara yang merupakan ciri khas bangunan 
masjid, kadang-kadang juga masih disertakan kubah kecil di 
atasnya.  

d. Keempat segresi gender, khususnya ditempat wudhu dan ruang 
Salat.  

e. Kelima inklusivitas, masjid melayani juga berbagai fungsi 
pelayanan, diluar ibadah Salat, seperti kegiatan Pendidikan bagi 
anak-anak, ruang-ruang pertemuan sosial dan perpustakaan.  

f. Keenam Hijab, masjid adalah pembatas yang ada bagi ruang Salat 
Wanita dan pria. Namun kebanyakan masjid saat ini hijab ruang 
Salat ini dibedakan oleh lantai. Lantai dasar ruang Salat pria dan 
lantai di atasnya ruang Salat Wanita, atau sebaliknya.  

g. Ketujuh anikonisme, masjid tidak mengarahkan ikon terhadap 
milik pribadi atau kelompok.  

h. Kedelapan dekorasi non-identitas, masjid kontemporer umumnya 
minimalis dan tidak memiliki dekorasi dengan identitas tertentu. 
Sesuai dengan QS Jin, ayat 18. 

4. Elemen Masjid Kontemporer 

a. Ruang Salat 

Ruang Salat adalah ruang utama dari masjid. Ruang Salat 
biasanya memiliki simetri sumbu terhadap mihrab, yang menghadap 
ke Kiblat di Makah. Di dalam mihrab terdapat Mimbar yang digunakan 
Imam Salat melakukan Kotbah. Dibelakang imam adalah shaft 
pertama, sering ditandai dengan batas karpet bagi batas shaft di 
belakangnya. Shaft pertama adalah lokasi favori kaum muslim, karena 
menurut hadis Riwayat Ibnu Hibban,“Sesungguhnya Allah dan para 
Malaikat-Nya bershalawat kepada (orang-orang) yang berada pada 
shaff pertama.” (HR Ibnu Hibban). 

Berdasarkan masjid kontemporer hasil survei, ruang Salat 
umumnya berbentuk persegi panjang dengan panjangnya sejajar 
dengan dinding kiblat untuk memungkinkan antrean Salat yang lebih 
panjang, yang memungkinkan lebih banyak jamaah berada di barisan 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

165 

depan. Adapun subelemen di ruang Salat dapat dikemukakan berikut 
ini.  

b. Mihrab Terbuka/Transparan 

Mihrab masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia, semakin 
banyak yang didesain terbuka, tidak lagi menghadap dinding, 
melainkan menggunakan bukaan transparan seperti kaca, atau 
memang benar-benar terbuka tanpa pembatas, sehingga terlihat alam 
ciptaan Allah dan kebesaranNya. Mihrab biasanya dibuat menjorok 
keluar, untuk fungsi akustik bagi Imam, sehingga membuat suaranya 
bergema, ketika memimpin Salat184. Namun kehadiran sound sistem, 
tidak lagi membutuhkan suara gema dari pantulan ruang yang 
menjorok keluar, karena suara dapat langsung didistribusikan melalui 
audiovisual keruang Salat185. 

Migrab pada masjid-masjid kontemporer yang dibiarkan 
terbuka, bertindak sebagai sumbu spasial, yang menekankan arah 
kiblat di dalam ruang interior masjid, sehingga seolah-olah masjid 
mengurangi batas dinding dengan kiblat atau Kabah. Masjid 
Asamawaat justru meletakkan Kabah dibagian migrab yang terbuka 
(gambar 107). 

  

 
184 Alsabban, Al-Bukhari, And Shehata, “Characterization Framework Of 

Contemporary Mosques In Islamic Cities.”dalam Jurnal of Engineering, Computing, and 
Architecture ·2020, vol 11 h 12-17 

185 Aesha Adnan Gurjia And Ahmed Abdulwahid Dhannoon, “Repetitive 
Elements And Their Objectives In Ancient And Contemporary Mosques,” dalam 
Journal Of Islamic Architecture 6, No. 4 (December 26, 2021): h 264–276. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

166 

  
Gambar 70. Mihrab Terbuka/Transparan 

Masjid Al-Safar, Masjid Jami Darusalam, Masjid Al-Azhar dan 
Masjid Asamawaat, mendesain mihrab yang terbuka, membiarkan 
pandangan tertuju pada langit, taman dan kolam air, sebagai secara 
simbolis  mengagungkan kebesaran Allah. 

c. Mimbar  

Mimbar adalah tempat imam Salat melakukan ceramah, dan 
berdakwah sesudah atau sebelum Salat. Berbentuk lantai atau meja 
yang ditinggikan berundak-undak dengan tangga, agar Imam mudah 
dilihat oleh Jemaah. Mimbar masih merupakan bagian dari masjid yang 
wajib ada di masjid kontemporer. Umumnya mimbar berada di depan 
Mihrab. 

d. Ruang Imam 

Tidak jauh dari Mihrab dan Mimbar, disebelah kiri atau kanan, 
umumnya terdapat ruang untuk istirahat Imam atau ruang privasi 
Imam. Terdapat toilet, ruang istirahat dan ruang persiapan untuk 
kegiatan sosial di aula masjid. Namun masjid Assamawaat, Masjid Al-
Azhar, Masjid Darusalam, Masjid Al-Safar, Masjid Sarang Lebah (Honey 
Comb), tidak meletakkan ruang imam di area Mihrab. Ruang Imam 
diletakkan terpisah diarea pengurus masjid. 

e. Tempat Salat  

Pemisahan gender pada ruang ibadah Salat di masjid, sudah 
terjadi sejak zaman Rasulullah SAW. Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: Sebaik-
baiknya shaf-shaf lelaki itu di shaf paling awal dan seburuk-buruknya shaf lelaki 
itu shaf paling akhir. Dan sebaik-baiknya shaf-shaf perempuan itu di akhir dan 
seburuk-buruknya itu di paling awal. (hadis ini diriwayatkan Imam Muslim, 
Abu Dawud, Turmudzi dan Nasai). Otoritas keagamaan dalam Islam, 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

167 

seperti halnya agama-agama lain, sebagian besar dipegang oleh laki-
laki. Sepanjang sebagian besar sejarah Islam, perempuan tidak 
diutamakan dari masjid dan ruang keagamaan lainnya186. 

Wanita umumnya hanya memenuhi 40% ruang Salat, karena 
Wanita lebih diutamakan untuk Salat di rumah, sehingga umumnya di 
letakkan dengan hijab di shaf bagian belakang. Kebanyakan masjid saat 
ini, terdiri dari dua sampai tiga lantai, sehingga sebagai pengganti 
anjuran untuk Salat di shaf terakhir di belakang laki-laki, karena 
seluruh bagian tubuh Wanita dianggap aurat dan tidak boleh terlihat 
yang dapat mengganggu kekhusukan Salat pria, sekarang ruang Salat 
wanita diletakkan di lantai dua. Namun di masjid Jami Darusalam ada 
perbedaan, karena mihrab terletak dilantai dua, maka ruang Salat 
wanita di letakkan di lantai dasar. 

f. Ruang Wudhu Hemat Air 

Dalam masjid, ruang wudhu berkonotasi gender, terpisah antara 
ruang wanita dengan laki-laki. Karena saat berwudhu wanita akan 
menyingkapkan baju penutupnya, maka pemisahan ini dilakukan. 
Karena aurat Wanita tidak boleh ditampakkan kepada laki-laki selain 
mahramnya. Ruang wudhu laki-laki dan perempuan dibedakan dengan 
derajat ketertutupan ruang yang berbeda. Laki-laki dapat terbuka, 
sedangkan wanita lebih tertutup. 

   

Gambar 24. Tempat Wudhu Efisiensi Air 

Setiap masjid kontemporer menggunakan system pengelolaan 
air seefisien mungkin. Metode kran otomatis yang dapat menghindari 
pemborosan air digunakan di beberapa masjid. Model daur ulang air 
wudhu yang dapat dipergunakan kembali khususnya untuk keperluan 
toilet dan menyiram tanaman, juga bertujuan untuk efisiensi air. Air 
wudhu juga didaur ulang, khususnya dimanfaatkan untuk kolam ikan, 
di area masjid. 

 
186 Ghafournia, N ”Muslim Women’s Religious Leadership: The Case of 

Australian Mosques”.dalam  Jurnal Religions, 13(6), (2022) h 534. 
 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

168 

Masjid At-Tanwir dengan konsep hemat energi dan air, sangat 
memperhatikan model efisiensi energi air ini dalam ruang wudhu dan 
pengelolaan sumber daya air bersih msupun kotor, agar tidak ada yang 
terbuang. 

g. Dinding Model Arabes dan Transparan 

Dinding masjid kontemporer menggunakan ciri-ciri yang sama, 
yaitu model arabes berbentuk geometris atau kaligrafis, dengan tema 
tertentu. Masjid At-Tanwir, Masjid Darusalam, Masjid Al-Safar, 
Masjid Al Azhar, tidak menggunakan tema pada dinding. Namun 
keempatnya menggunakan kaca, sehingga dapat sama-sama 
memanfaatkan matahari bagi pencahayaan dan penghawaan ruang 
Salat dari dinding yang transparan. 

Masjid Asmaul Husna menggunakan pahatan 99 nama Allah 
pada dinding masjid yang berlubang. Masjid sarang lebah, 
menggunakan tema Surat An-Nahl, dimana dinding-dinding berlubang 
dengan motif segi delapan seperti sarang lebah. Masjid Merapi 
menggunakan pahatan dinding masjid yang berlubang dengan tema 
lafaz Allah. Dinding Masjid Al-Azhar Bekasi juga melubangi dinding 
dengan bentuk lafaz La ila ha illalah. Aspek spiritual ini telah berhasil 
diterjemahkan dalam bentuk yang memanfaatkan penggunaan 
teknologi konstruksi. 

 
Gambar 104 Dinding Transporan Model Geometri 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

169 

5. Berwawasan Budaya Keluar 

Sifat masjid selain sebagai tempat ibadah, juga berfungsi sebagai 
syiar Islam. Keberadaan bentuk masjid dapat menjadi pertanda 
perkembangan peradaban Islam. Salah satu bentuk syiar Islam ialah, 
dengan produktifitas budaya yang berwawasan keluar, sehingga perlu 
untuk menunjukan kekuatan budaya dan intelektual Islam 
kelingkungan sekitar, bahkan mungkin jauh keluar lingkungan. 
Wawasan budaya Islam sendiri sudah dianggap cukup kuat, kekuatan 
ini ditunjukan dengan tidak terdapat ornamen atau minimnya elemen 
dekoratif pada interior masjid kontemporer. Menunjukan bahwa, 
keyakinan pada Allah sudah hadir dalam diri masing-masing Jemaah.  

Konsep desain arsitektur masjid At-Tanwir, Masjid Al-Safar, 
Masjid Asmaul Husna, Masjid Al-Azhar, Masjid Jami Darusalam, 
Masjid Asamawaat, Masjid Sarang Lebah, maupun Masjid Merapi, 
mengambil bentuk modern kontemporer jauh dari bentuk 
konvensional ataupun tradisional. Bentuk desain yang berbeda dengan 
tradisi konvensional, mampu menarik perhatian kalangan diluar 
lingkungan sekitar. Pemberitaan terhadap bentuknya yang unik, 
menjadi daya tarik nasional dan bahkan Internasional. Walaupun ada 
yang mendapatkan pertentangan, itu hanyalah bagian dari proses. 

Namun bentuk yang berwawasan budaya tradisi lokal semakin 
berkurang, keberadaaan bentuk dan gaya tradisional, hanya sebatas 
bentuk methapora atau tersama yang terkadang-kadang justru kurang 
dipahami oleh masyarakat pengguna. 

6. Beradaptasi dengan lingkungan dan Masyarakat Pengguna 

Agama harus diposisikan sebagai sesuatu yang konstan, sebagai 
suatu elemen dalam kehidupan manusia.. Fungsi agama harus dilihat 
sebagai sebuah sebab bukan akibat; kehidupan yang profan adalah 
wilayah kehidupan yang sehari-hari yaitu hal yang dilakukan secara 
teratur dan tidak terlalu penting. Sementara itu, yang sakral adalah 
wilayah yang supranatural yang tidak mudah dilupakan dan sangat 
penting. Karena masalah sakral dalam agama ini terdapat dalam hati 
setiap manusia, maka perbedaan budaya dan adat istiadat, kadang-
kadang mempengaruhi perbedaan pemaknaan pada gambar atau 
bentuk, sehingga community approach sangat dibutuhkan agar hasil 
desain dapat beradaptasi dengan lingkungan.  

Masjid dengan komunitas masyarakat budaya yang masih 
kental, terkadang-kadang lebih sensitif dalam menerima perubahan. 
Seperti masyarakat Kebon Melati terhadap masjid Segitiga, 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

170 

masyarakat desa Tanjung Burung dengan Masjid Asamawaat, 
maupun masyarakat Dusun Kopeng dengan Masjid Merapi, perlu 
pendekatan yang intensif dan edukatif, perihal penerapan desain 
dengan makna spiritual yang awam mereka temui, sehingga setelah 
melalui komunikasi yang baik antara arsitek dengan pengguna, masjid 
kontemporer dapat digunakan serta beradaptasi secara baik dengan 
masyarakat. Ismail Serageldin mengangkat topik arsitektur daerah 
dan tradisional, bagi desain masjid. Tulisan-tulisannya tentang 
regionalisme cenderung mendukung arsitektur yang berinteraksi 
dengan masyarakat. Identitas lokal perlu dihadirkan sebagai wajah 
masjid yang mudah dikenali masyarakat. 

Masjid dengan komunitas yang lebih intelek dan modern, seperti 
di Gading Serpong, (Masjid Asmaul Husna), Semarecon Bekasi (Masjid 
Al-Azhar), maupun Sidoarjo (Masjid Honey Comb), tidak memerlukan 
banyak adaptasi terhadap masyarakat lingkungan sebelum masjid 
dibangun. Pemahan terhadap fungsional masjid dan elemen 
pendukungnya yang menampilkan simbol-simbol sakral, cukup bagi 
mereka untuk menerima desain yang unik. Pendapat Tajuddin 2017187 
tentang bentuk masjid, merupakan kunci untuk mempelajari 
arsitektur Islam modern. Ia menilai unsur tradisi yang diwariskan 
tidak melekat baik pada spiritualitas masjid maupun fungsinya. Dia 
percaya mereka hanyalah produk sampingan dari teknik bangunan, 
kekuatan politik dan pengaruh budaya saat itu. Karena itu, ia 
memisahkan fungsi masjid dari bentuknya. 

Tabel 4.  
Adaptasi Bentuk Masjid pada Masyarakat Pengguna 

No Masjid Metode Adaptasi 
1 Asmaul Husna • Bentuk Kotak, Formal dan Teknologi Modern 

• Lafas Asmaul Husna 
2 Al Azhar • Bentuk kotak, Dinding Bata Merah 

• Pahatan Lafaz La Ila Hailallah pada fasad 
3 Jami Darusalam • Transformasi bentuk atap tropis pada 

lingkungan 

• Kaligrafi Lafaz La ila ha illalah pada dekorasi 
fasad berbentuk lingkaran 

4 Asafar • Transformasi Budaya Topi Ikat Sunda 

• Analogi batuan pegunungan yang terpotong 
5 Merapi • Atap tajuk 

• Bahan material abu merapi 

 
187 Mohamed Tajuddin Mohamed Rasdi, “‘Contextualism in Mosque 

Architecture: Bridging the Social and Political Divide,”dalam  Journal of Islamic 
Architecture 4, no. 4, 2017, h. 181–186. 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

171 

6 Asamawaat • Bentuk Kotak dari transformasi bentuk Kabah 

• Mihrab bentuk kabah sebagai lambang 
organisasi 

7 Sarang Lebah • Bentuk kotak, 

• Adaptasi Surat An-Nahl, ornament dinding 
bentuk segi enam 

 

7. Formal, Modular, dan Fungsional 

Tren yang muncul di kebanyakan arstiektur masjid kontemporer 
di Indonesia Era-reformasi, seperti masjid karya Urbane Indonesia, 
Andi Rahman Arsitek dan CV Rekatjipta Niaga Arsitektur adalah 
Modern. Bentuk-bentuk ini dilatar belakangi gaya Arsitektur Modern 
di Eropa. Ciri umum otoriter desain-terutama di Eropa abad ke-20-
adalah obsesi dengan simetri, ukuran besar, dan ikonografi188. Ikonik 
atau Tematik, simetri dan berukuran besar, menjadi ciri khas 
arsitektur masjid Era-reformasi di Indonesia. Hampir semua gaya 
arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi mewakili bentuk formal. 
Pemanfaatan material industry yang diproduksi masal, seringkali yang 
menimbulkan gaya tersebut pada bangunan, karena wujudnya yang 
kaku. Bentuk kotak dan formal, kebanyakan juga terinspirasi dari 
wujud penampilan Ka’bah di Mekah. Seperti pada masjid Asmaul 
Husna, Masjid Asamawaat, Masjid Sarang Lebah, Masjid Al-Azhar, 
dan juga Masjid Merapi.  

8. Tidak Terjebak Politik Identitas 

Menurut Kemas Ridwan (2017)189 identitas arsitektur menjadi 
moda kritis untuk membedah aspek sosial budaya arsitektur, dan 
bukan hanya untuk pengklasifikasian arsitektur semata. Oleh karena 
itu identitas selalu bersinggungan dengan dinamika sosial (kelas, ras), 
budaya (ekonomi, gender, etnis, reliji) dan politik (kuasa, dominasi, 
resistensi), dan dalam hal ini mempengaruhi subyek identitas itu 
sendiri. Politik Identitas yang kadang-kadang mempengaruhi 
arsitektur adalah kekuasaan, dominasi dan resistensi. 

Desain-desain arsitektur masjid dari PT Urbane Indonesia, dan 
Andi Rahman Arsitektur, sudah terlepas dari politik identitas, tetapi 
sering kali masih berusaha menampilkan identitas budaya lokal, 
secara samar. Desain CV Rekatjipta Niaga Arsitektur, dipengaruhi 
dominasi dari Muhammadiyah sebagai organisasi yang menaunginya. 

 
188 Hosam Ali, “CAMEI., h. 20 
189 Kurniawan, “Dinamika Arsitektur Indonesia dan Representasi ‘Politik 

Identitas’ Pasca Reformasi.”dalam  Jurnal NALARs 17, 2018, h 66 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

172 

Namun dominasi dari salah satu organisasi Islam terbesar di Indonesia 
ini, justru memberikan nafas baru bagi disan arsitektur masjid saat ini 
dan yang akan datang. 

B. Simbol Denotasi dan Mitologi Arsitek 

Arsitektur atau lingkungan binaan sesungguhnya bukan sesuatu 
yang independen. Arsitektur dan arsitek menyerap atau bahkan pada 
tingkat tertentu diserap oleh sosiokultur yang melingkupinya. 
Arsitektur dan ruang perkotaan adalah hasil tata olah sosial budaya 
suatu masyarakat dengan arsitek berada di dalamnya. Arsitek, pada 
gilirannya terbingkai di dalam keadaan politik masyarakat saat dia 
berkarya190. Arsitek Indonesia boleh saja menempatkan diri sebagai 
profesional yang tidak berpolitik, namun mereka tidak dapat 
sepenuhnya melepaskan diri dari iklim politik penguasa meski 
berupaya kuat untuk menghindar dari pengaruh kepentingan 
pemerintah. 

Berikut pengamatan mengenai Simbol Arsitek dan Biro arsitek 
yang mendesain masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia, 
berdasarkan Analisis Denotasi dan Konotasi Roland Bartes; 

Tabel 27. Analisis Semiotika Roland Barthes A 

 
190 M. Syaom Barliana, “Arsitektur, Kekuasaan, dan Nasionalitas". artikel 

diakses pada 15 Mafet 2023, dari https: //www.academia.edu/1027954/ 

No Arsitek/Biro Penanda Petanda 
1 PT Urbane Bentuk Bangunan 

• atap bervariasi yaitu 
datar, segitiga, maupun 
kerucut, dengan material 
baja, beton, maupun 
genteng. 

• dinding arabes motif 
geometris dan kaligrafis 
dari material industry 
seperti grc, stainless steel, 
besi, ataupun kuningan 

• badan bangunan kubus 
atau kotak dengan 
material batu mapun 
beton. 

• ornamen simpel dan 
minimalis 

• menara menjulang tinggi, 
dihisasi kubah kecil 

 
Bentuk:  

• sesuai intepretasi 
arsitek 

• fungsional 

• memiliki tema dan 
identitas islam 
(Alquran) 

• methaphora lokalitas 
budaya,  

• Sedikit ornamen dan 
dekorasi 

• Penerapan garis 
vertikal dan 
horizontal serta 
model bangunan 
yang kotak 

• Ruang terbuka atau 
open-plan interior 

Tipologi Tata Ruang 

http://www.academia.edu/1027954/


Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

173 

halaman, parkiran & taman, 
kolam, ruang wudhu, ruang 
Salat, ruang imam, r. sound 
system, mihrab, ruang serba 
guna, ruang pengelola 

• Garis-garis yang 
minimal 

• Atap yang tinggi dan 
luas 

• Desain asimetris 

• Memaksimalkan 
sumber cahaya 

 
Metode:  

• rasional 

• standarisasi,  

• universal,  

• sistematis,  

• matematis, 
 

Warna 
putih, abu-abu, natural, 
hijau, dan biru. 

2 PT. Andi 
Rahman Ar 

Bentuk Bangunan 

• atap datar, maupun 
kerucut, dengan material 
baja, beton, maupun 
genteng. 

• dinding arabes motif 
geometris material 
industry rumah tangga 

• badan bangunan kubus 
atau kotak dengan 
material batu mapun 
beton. 

• ornamen simpel dan 
minimalis 

• menara menjulang tinggi, 
dihisasi kubah kecil 

 
Bentuk:  

• sesuai intepretasi 
arsitek 

• fungsional 

• memiliki tema dan 
identitas islam 
(Alquran) 

• sesuai intepretasi 
arsitek 

• Sedikit ornamen dan 
dekorasi 

• Penerapan garis 
vertikal dan 
horizontal serta 
model bangunan 
yang kotak 

• Ruang terbuka atau 
open-plan interior 

• Garis-garis yang 
minimal 

• Atap yang tinggi dan 
luas 

• Desain asimetris 

• Memaksimalkan 
sumber cahaya 

Metode:  

• Rasional 

• Standarisasi 

• Universal 

• Sistematis 

• Matematis 
 

 

Tipologi tata ruang 
Halaman, parkiran & 
taman, Kolam, Ruang 
Wudhu, Ruang Salat, 
Ruang Imam, R. Sound 
System, Mihrab, Ruang 
serba guna, Ruang 
Pengelola 
Warna 
Putih, abu-abu, natural, 
dan hijau. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

174 

 

Simbol memiliki suatu pengertian yang tidak mengandung 
informasi langsung. John A. Saliba menambahkan pula bahwa simbol 
tidak memberi arti langsung, namun lebih mengarah pada konotasi 
pengamat terhadap objek atau subjek pelaku. Simbolisme adalah suatu 
bentuk komunikasi yang ekspresif, mengandung suatu pesan atau 
informasi yang tidak dapat dikatakan secara langsung191  . Pada 
penjabaran pola disain masjid kontemporer, PT Urbane Indonesia, 
Andi Rahman Arsitek dan CV Rekatjipta Arsitektura, terlihat bahwa 
terdapat upaya untuk mengekspresikan ide, kreatifitas seni dan 

 
191 Geoffrey Broad Bent; Charles Jencks; Richard Bunt, Sign, and Symbol in 

Architecture Post Modern". 

3 CV Rekatjipta 
Niaga Arsitek-
tura 

Bentuk Bangunan 

• atap bervariasi yaitu 
datar, dengan material 
baja, beton. 

• dinding beton dan kaca 

• badan bangunan kubus 
atau kotak dengan 
material batu mapun 
beton. 

• ornamen simpel dan 
minimalis 

Bentuk:  

• kolaborasi arsitek 
dan pemberi tugas 

• Sedikit ornamen dan 
dekorasi 

• Penerapan garis 
vertikal dan 
horizontal serta 
model bangunan 
yang kotak 

• Ruang terbuka atau 
open-plan interior 

• Garis-garis yang 
minimal 

• Atap yang tinggi dan 
luas 

• Desain asimetris 

• Memaksimalkan 
sumber cahaya 

 
Metode  

• rasional 

• standarisasi,  

• universal,  

• sistematis,  

• matematis, 
 

Tipologi tata ruang 
halaman, parkiran & 
taman, kolam, ruang 
wudhu, ruang Salat, ruang 
imam, r. sound system, 
mihrab, perpustakaan, 
ruang serba guna, ruang 
pengelola 
Warna 
putih, dan biru. 

Mitologi 
Simbol Budaya Barat dan Filosofi Islam 
Fungsional, Sedikit ornamen dan dekorasi, Penerapan garis vertikal dan 
horizontal, model bangunan kotak, Ruang terbuka atau open-plan interior, 
Garis-garis yang minimal, Atap yang tinggi dan luas Desain asimetris 
Memaksimalkan sumber cahaya, adalah simbol bentuk arsitektur Barat. 
 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

175 

teknologi pada bangunan sakral ini secara arstektural dan 
menggunakan landasan Islam. Arsitek memiliki ide, kepercayaan, 
fikiran, perasaan, kesadaran nilai-nilai, orientasi terhadap filosofi Islam 
yang tidak semua itu bisa diungkapkan secara langsung, tidak bisa 
langsung ditransfer karena itu manusia butuh yang namanya “sarana” 
referensi. “Sarana” referensi disebut dengan simbol. Simbol kekayaan 
intelektual dan keberagamaan mereka diwujudkan dalam arsitektur 
masjid. Ketika manusia beragama pasti dia mengakui adanya sesuatu 
yang supernatural (sakral) yang itu hanya dapat ia rasakan ketika 
adanya sesuatu yang dapat diintepretasikan sebagai jembatan. 

Pada perkembangan arsitektur masjid kontemporer di Indonesia 
era reformasi, menunjukan munculnya ide-ide orisinil dan kreatif dari 
arsitek muslim. Keberagaman bentuk dan tema arsitektur masjid, 
menyimbolkan hidupnya kebudayaan Islam di Indonesia. Kebebasan 
dari pemerintah maupun organisasi kemasyarakatan Islam, 
menunjukan cendikiawan muslim yang tidak terkungkung pada 
otoritas penguasa. Pola pemikiran Arsitek secara arsitektural dan 
sekaligus didalamnya menuangkan rasa yang sakral, adalah aksi dan 
peran yang dilakukan para arsitek muslim Indonesia, dalam 
menyimbolkan budaya yang tengah berkembang di negara ini maupun 
intelektual Islam di Indonesia. Secara normal, setiap manusia memiliki 
potensi dasar mental yang berkembang dan dapat dikembangkan yang 
meliputi (1) minat (sense of interest), (2) dorongan ingin tahu (sense 
of curiousity), (3) dorongan ingin membuktikan kenyataan (sense of 
reality) (4) dorongan ingin menyelidiki (sense of inquiry), (5) 
dorongan ingin menemukan sendiri (sense of discovery). Potensi ini 
berkembang jika adanya rangsangan, wadah dan suasana kondusif. 
Rangsangan ini berupa upaya Arsitek dalam menumbuhkan ekonomi 
kreatif pada warga setempat, dengan secara khusus mendisain 
(custum) elemen-elemen aristektur yang dapat dibuat serta 
dikembangkan oleh pengrajin setempat, sebagai sumber pendapatan 
baru, berupa produk industri kecil bagi masyarakat. Pemerintah di 
Indonesia sesuai undang-undang, harus menjalankan pembangunan 
yang inklusi sesuai aspirasi dan partisipasi warga. Pemerintahan era 
reformasi Indonesia, menjalankan sepenuhnya pembangunan inklusif 
tersebut, termasuk pada tempat ibadah. Menurut Prof Azyumardi 
Azra192, pemerintah Indonesia mengupayakan pembangunan dengan 
upaya damai. 

 

 
192 Azyumardi Azra, “Pembangunan dan Perdamaian,” Kompas 24-02-22, 2022. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

176 

C. Simbol Perkembangan Budaya Islam 

Arsitektur adalah cermin fisik dari realitas sosial ekonomi, 
budaya dan teknologi suatu masyarakat. Dengan demikian, 
pemahaman tentang realitas yang berkembang dari masyarakat Muslim 
adalah relevan. Masyarakat Muslim yang banyak dan sangat beragam, 
bersatu dalam iman tetapi dipisahkan oleh jarak, geografi, iklim, medan 
dan sumber daya ekonomi, sekarang sedang mengalami perubahan 
besar dalam struktur demografi karena pertumbuhan penduduk dan 
migrasi pedesaan ke kota, yang keduanya memiliki secara radikal 
mengubah tatanan sosial yang mapan 193. Untuk tren ini, kita juga harus 
menambahkan gagasan yang berkembang tentang identitas masjid 
yang telah sangat terguncang oleh berbagai peristiwa selama tiga 
dekade terakhir Gelombang baru yang kuat sedang naik yang 
menentang 'materialisme Timur Tengah', materialisme yang paling 
dekat diidentifikasi dengan citra dari Amerika Serikat . Menurut Aida 
Hosteit (2015), citra masjid yang klasik, ideal, dan khas harus diubah 
agar sesuai dengan tren arsitektur modern, terutama meminimalkan 
ketakutan akan unsur-unsur “aneh” atau menonjol yang menembus 
pemandangan budaya, sejarah, dan arsitektur Barat. Pesan dari gerakan 
Islamphobia ini antara lain,  

• Masjid harus berubah dalam bentuk eksteriornya, sehingga 
Menara dan kubah dapat ditiadakan.  

• Bangunan masjid harus menjadi lebih transparan dan dengan 
demikian jauh dari tembok tuli (Lebarre. 2010).  

Menariknya dua point pesan dari gerakan Islamphobia tersebut, 
terdapat pada rancangan arsitektur masjid kontemporer era reformasi 
Indonesia. Ketiga Biro arsitektur ini seluruhnya tidak lagi 
menampilkan Kubah sebagai ikon utama. Hampir seluruh biro Arsitek 
di era ini, mendisain dinding secara transparan, dimana segala aktiftas 
kegiatan didalam masjid dapat terlihat dan terpantau dari luar, kecuali 
toilet dan ruang private lainnya. Hanya Menara yang tetap berdiri 
tegak, sebagai simbol spiritual Islam. 

Pemikiran para arsitek ini mewakili pemikiran intelektual disain 
Barat. Ciri umum disain di Eropa abad ke-20 - adalah obsesi dengan 
simetri, ukuran besar, dan ikonografi, seperti swastika, kapak, dan 
bintang berujung lima. Unsur-unsur seperti itu mendorong massa 
untuk bertindak sebagai satu kelompok yang homogen. Estetika 
Arsitektur Eropa abad kedua puluh lebih menyukai neoklasikisme 

 
193 Barliana, “Perkembangan Arsitektur Masjid: Suatu Transformasi Bentuk 

Dan Ruang.” Historia: Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah, 2018, h 55 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

177 

modern, yang memunculkan citra logis, heroik, bersih, dan warna-
warna monokrom194. Sementara monumentalitas dan simetri 
menggambarkan citra disiplin dan ketertiban, cocok dengan sikap 
umat muslim dalam hal kedisiplinan dan ketertiban dalam beribadah, 
yang diterapkan dalam tipologi tata ruang masjid. Para disainer 
arsitektur masjid di Indonesia, secara tidak langsung bisa menerima 
Islamphobia dari kelompok Barat, dengan berusaha menerapkan ilmu, 
teknologi dan spiritual pada disain bangunan Islam khususnya masjid, 
namun tetap estetis, fungsional dan nyaman. Menurut pemikiran 
Pieterse 2019195 . 

Reformasi dalam Islam identik dengan ishlāh, yakni 
memperbaiki dan menyempurnakan sesuatu yang belum sempurna, 
termasuk mengganti yang usang dan rusak196.  Reformasi Islam 
berusaha mengembalikan seluruh ajaran berlandaskan filosofi hukum 
Islam. Jiwa reformasi ini tercermin dalam ide disain masjid 
kontemporer era reformasi Indonesia. Filosofi Islam dalam disain 
masjid konteporer era reforamasi di Indonesia, sangat kental dalam 
wujud methaphora Surat dan ayat-ayat Al-Quran yang diletakkan 
dalam elemen arsitektur, baik interior maupun eksterior. Ide tersebut 
dimulai dengan berusaha mewadahi spiritual Islam, dengan 
meletakkan nama-nama Allah yang mulia pada bangunan masjid 
(Masjid Asmaul Husna, masjid Merapi, dan masjid Al Azhar), juga 
dengan memetaforakan surat dalam Al-Quran kepada perwujudan 
bentuk bangunan (Masjid Sarang Lebah), atau mengikuti petunjuk 
pada Al-Quran dan Hadist dalam aplikasi bangunan, agar tidak 
bermegah-megah, hemat energi dan memafaatkan potensi sumber daya 
alam dilingkungan.   

Hibrida Islam dan Barat terdapat pada fakta bahwa, selama 
berabad-abad dalam interaksi global terjadi saling silang percampuran 
budaya, dimana budaya kawasan „Barat – Timur – Utara – Selatan‟ 
saling mempengaruhi bahkan di dalam agama sekalipun”. Fakta bahwa 
dunia Islam adalah sangat campur aduk seringkali tanpa disadari: Islam 
mungkin dengan mudah dianggap “perantara dunia itu mengangkangi 
wilayah geografis dan peradaban dan menggabungkan, antara lain, 

 
194 Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a Comparative 

Analysis).”Thesis, 2021 
195 Pieterse JN, Globalization and Culture: Global Melange, 4 ed. (Maryland: 

Rowman and Littlefield Publishers, Inc., 2019). 
196 M Sauki, “Perkembangan Islam di Indonesia Era Reformasi,” TASAMUH: 

Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2018): h 443–458. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

178 

Mesopotamia, Sumeria, Acadian, Nabatean, Arab, Badui, Persia, Ibrani, 
Fenisia, Afrika, dan Pengaruh Hellenic”197. 

Era reformasi di Indonesia terjadi bersamaan dengan terjadinya 
modernisasi dan reformasi Islam di dunia. Tradisi Modernitas Barat 
memunculkan pemikiran Islam kontemporer. Ideologi ini merupakan 
kepedulian pada pembaruan negara dan masyarakat, lewat jalan 
mengadopsi metode-metode, kemajuan-kemajuan saintifik dan 
teknologi modern, namun dengan tetap memperhatikan Islam sebagai 
basis kultural dari kekuasaan dan masyarakat .  

Delapan masjid kontemporer hasil penelitian, hanya satu yang 
berusa menampilkan bentuk tradisional secara jelas, yaitu masjid 
Merapi, Jogjakarta, karya PT Urbane Inonesia. Lokalitas budaya yang 
dipesankan melalui Post Modern dari Charles Jenks tidak terwujud 
pada bangunan masjid era reformasi. Namun prinsip double coding 
pada arsitektur masjid kontemporer era reformasi di Indonesia, 
menjelaskan mengenai penerapan estetika dan teknologi Barat dengan 
Filosofi Islam. 

D. Simbol Mitologi Islam 

Tabel 28. Analisis Mitologi Arsitek 

No Bagian Penanda Makna (Denotatif/ 
Profan) 

1 Atap, 
Menara 
dan 
Fasad 
 
  
 

   

  

  

• Atap bervariasi yaitu 
Datar, Segitiga, maupun 
Kerucut, dengan material 
Baja, Beton, maupun 
Genteng. 

• Badan Bangunan Kubus 
atau Kotak dengan 
material batu mapun 
beton. 

• Ornamen Simpel dan 
minimalis 

• Menara menjulang tinggi, 
dihisasi kubah kecil 

Konotatif (Sakral) Mitology 
Keberagaman bentuk masjid, menun-jukan 
bahwa, manusia memang memiliki 
keberagaman. Keberagaman bentuk adalah 
disebabkan oleh, iklim, faktor geografis dan 
budaya bangsa Namun keberagaman 
tersebut semata-mata karena Allah ingin 
agar manusia mengenalNya. Walaupun 

Simbol Kesatuan dalam 
Kebera-gaman (Tauhid) 
QS Hujuraat (49): 3,  
“Hai manusia, 
sesungguhnya Kami 
menciptakan kamu dari 
seorang laki-laki dan 

 
197 M Sauki, "PIIER." h 447. 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

179 

berbeda-beda namun bentuk bangunan 
mengikuti bentuk rumah ibadah pertama 
yaitu Ka’bah (Kubus). 
 

seorang perempuan dan 
menjadikan kamu 
berbangsa-bangsa dan 
bersuku-suku supaya 
kamu saling kenal-
mengenal ….” 
 
QS An-Nahl (16): 80 
“Rumah/bangunan adalah 
untuk berlindung dan 
harus disesuaikan dengan 
kondisi iklim, faktor 
geografis dan budaya.” 
  
QS Ali Imran (3): 96 
 "Sesungguhnya rumah yang 
mula-mula dibangun untuk 
(tempat beribadat) manusia, 
ialah Baitullah yang di 
Bakkah (Mekah) yang 
diberkahi dan menjadi 
petunjuk bagi semua 
manusia."  

2 Dinding 
Pengisi/ 
Pelapis 
(Secon-
dary 
Skin) 
 

 

 

• dinding arabes motif 
geometris dan kaligrafis 
dari material industry 
seperti grc, stainless steel, 
besi, ataupun kuningan 

• polanya simple, modular 
dan berlubang, agar 
hemat energy dan 
ekonomis.  

• dinding berlubang 
fungsinya untuk 
menghadirkan cahaya 
kedalam ruang Salat 

Konotatif Mytologi 
Bentuk dinding di bentuk secara geometris 
dan kaligrafis yang ber-lubang, tidak masif. 
Fungsinya untuk menghadirkan cahaya dan 
peng-hawaan dalam ruangan. Kehadiran 
cahaya dalam karya arsitektur Islam sangat 
penting terutama jika dikaitkan dengan ayat-
ayat Alquran yang berbicara tentang cahaya. 
Dinding Masjid kontemporer meman-faatkan 
sumber daya alam, hemat energi dan 
ekonomis. 

Simbol Spiritual dalam 
Cahaya dan Udara 

• QS An-Nuur (24): 35 
“Allah adalah cahaya 
langit dan bumi ….” 

• QS An-Nuur (24): 36 

• “Rumah/Bangunan 
sebaiknya me-
manfaatkan sinar 
matahari yang kuat untuk 
pencahayaan” 

• QS Al-An‘am (16): 96 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

180 

“Rumah/Bangunan 
memanfaatkan cahaya 
matahari dan cahaya 
bulan dengan 
perhitungan yang 
tepat.”  

3 Mihrab  
 
 
 

  

  

Mihrab terbuka tanpa 
pembatas atau traspran, 
secara thermal bertujuan 
sebagai penghawaan dan 
pencahayaan alami.  
Secara estetika untuk 
memberi pemandangan alam 
di luar masjid. 
Merupakan sumbu simetri 
langsung kearah Kabah  

Konotasi Mytologi 
Menghilangkan pembatas dinding pada 
mihrab banyak memiliki makna spiritual. 
Ketika jiwa memandang langit nan luas, ia 
merasakan kenik-matan dan kedamaian, 
terutama ketika bintang-bintang bertebaran 
dan caha-ya rembulan bersinar 198. 
Membuka tabir penutup mihrab, dapat 
menambah rasa khusu’ dalam ber-ibadah 
kepada Allah Subhana Wa Ta’ala. 

Simbol Ekspresi 
Penghambaan  

• Hadis Riwayat Buchari 
Bahwa seluruh bumi ini 
adalah suci dan dapat 
untuk Salat. 

• QS Alfatihah (1): 2  
“Segala Puji bagi Allah, 
Tuhan Semes-ta Alam” 

• QS. Qaf [50]: 6  
“Maka tidakkah mereka 
memperhatikan langit 
yang ada di atas mereka, 
bagai-mana cara Kami 
mem-bangunnya dan 
menghiasinya dan tidak 
terdapat retak-retak 
sedikit pun?” 

1. Simbol Kesatuan dalam Keberagaman (Tauhid) 

Makna kemunculan arsitektur masjid kontemporer yang 
beragam bentuknya, mengikuti keberagaman umat manusia, agar 
manusia saling mengenal keberagaman ciptaan Allah (QS Hujuraat 
49:3), termasuk keberagaman daya cipta manusia. Melalui pengenalan 
keberagaman ciptaanNya, maka akan mengenal PenciptaNya. Seperti 
yang tertera pada Al-Quran Surat (QS) Hujuraat ayat 3,  

 
198 Ghazali, Majmu’ah Rasail al-Imam al-Ghazali. 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

181 

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 
seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 
supaya kamu saling kenal-mengenal……..” 

Kemajemukan itu juga menjadi bukti bahwa Islam adalah 
agama yang memiliki khazanah ajaran yang sangat kaya dan memberi 
peluang yang luas bagi umatnya untuk mengembangkan ajaran-ajaran 
agamanya, untuk saling mengenal berdasarkan ciri artifek 
arsitekturnya, sesuai dengan tuntutan reformasi perspektif Islam199. 
Hal tersebut menyimbolkan bahwa mitologi Islam sebagai agama 
terakhir (QS Saba 34:28) dan menjadi pemersatu seluruh umat 
manusia, (QS Al Maidah 5:3) sudah mulai berlangsung, yaitu secara 
Islam sebagai agama universal, tidak lagi secara eksklutif membangun 
tempat ibadah dengan ciri khusus. Disebutkan dalam Al-Quran 
bahwa Rusulullah Sallawllahu Alaihi Wasalam adalah Rasul yang 
diutus bagi seluruh umat manusia dan berarti Islam adalah agama bagi 
seluruh manusia,  

“Dan tidaklah Kami mengutus kamu (Muhammad) melainkan (menjadi Rasul) 
untuk umat manusia seluruhnya.” (Qs. Saba' (34): 28).  

Al-Quran juga telah melegitimasi seluruh kitab yang datang 
sebelumnya,  

“……..Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku 
cukupkan nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu……..” 
(Qs Al Maidah (5) : 3) 

Disain arsitektur masjid dari PT Urbane Indonesia, Andi 
Rahman Arsitek dan CV Rekatjipta Niaga Arsitektura, beberapa 
memiliki kemiripan bentuk fasad, beberapa justru memiliki kemiripan 
dengan tempat ibadah agama lain dan ada yang justru mirip dengan 
perkantoran. Bentuk masjid pada akhirnya akan terus berubah dan 
dapat saja berbentuk sama dengan bangunan lain, seiring dengan 
perkembangan pola pemikiran perubahan gaya hidup, sarana 
arsitektur dan teknologi. Namun yang tidak pernah dapat berubah 
adalah fungsi dan tata cara pelaksanaan ibadahnya.  

Keberadaan arsitektur masjid Kontemporer era reformasi 
Indonesia yang beragam dan bahkan cenderung makin menyerupai 
bentuk-bentuk tempat ibadah agama lain,  walaupun terjadi 
perlawanan dan konflik dari sesama muslim, itu hanya menjadi bagian 
dari sebuah proses. Keberagaman yang tunggal dapat dimaknai 
sebagai pemahaman Tauhid. Dalam tasawuf Islam, manusia memiliki 

 
199 Sauki, “PIIER.”, h 452 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

182 

sikap khusus terhadap Sang Pencipta alam semesta dan afiliasinya. Di 
dunia materialistis ini, segala sesuatu kecuali esensi kebenaran 
bergerak menuju Tuhan200. 

2. Simbol Spiritual dalam Cahaya dan Udara 

Penerapan dinding model Arabes pola geometris dan kaligrafi 
berongga, memungkinkan cahaya siang dari matahari terpancar 
secara estetis kedalam ruang Salat, sehingga seolah-olah Allah 
langsung memberikan rahmatnya di dalam masjid dalam bentuk 
cahaya. Sementara dimalam hari, cahaya lampu dari dalam masjid 
terlihat memancar keluar, seolah-olah bangunan mengeluarkan 
cahaya, sebagai tempat yang selalu menyebut nama Allah (Qs An 
Nuur 36). Menurut Steffy (2008) kualitas pencahayaan sebuah 
bangunan sangat ditentukan oleh perasaan yang muncul pada diri 
seseorang yang mengaksesnya secara visual. Persepsi terhadap 
pencahayaan merupakan hasil interpretasi otak terhadap reaksi 
fisiologi terhadap setting pencahayaan tersebut. Setting cahaya yang 
dibuat pada disain masjid kontemporer era reformasi seolah-olah 
menyimbolkan manifestasi cahaya Ilahi pada tempat ibadah201. 
Namun tidak hanya pencahayaan, kehadiran dinding berongga 
memungkinkan penghawaan masuk langsung melalui rongga dinding 
tersebut. 

Selain sisi geometris, aspek penting dalam arsitektur Islam 
adalah cahaya dan warna. Keduanya merupakan elemen spiritual dan 
mistik dalam seni dan arsitektur Islam yang berkaitan dengan esensi 
identitas unik di samping fungsi estetis dari sebuah ruang. Demikian 
ini menjadi fakta tersembunyi di balik selubung dunia material dan 
pluralitas202. Secara harfiah cahaya merupakan energi yang sangat 
dibutuhkan dalam kehidupan sehari-hari, baik untuk menerangi 
ruangan maupun menjadi sumber keberlangsungan hidup, seperti 
tanaman yang membutuhkan cahaya matahari untuk membuat 
makanan.  

Dalam Al-Qur'an kata cahaya banyak disebut, bahkan 
digunakan sebagai nama sebuah surat yaitu Surat An-Nur ayat 35, 

 
200 Askarizad, He, dan Ardejani, “Semiology of Art and Mysticism in Persian 

Architecture According to Rumi’s Mystical Opinions (Case Study: Sheikh Lotf-Allah 
Mosque, Iran).”dalam Jurnal Religions, (2022) h 10 

201 Michael Wangsa, dkk, “Pengaruh Pencahayaan terhadap Pembentukan 
Persepsi Visual Umat pada Masjid Al-Irsyad Bandung,” dalam Jurnal Dimensi Interior 
13, no. 1 (2015): 41–47. 

202 Imam, “Simbolisme dalam Arsitektur Islam (2).” 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

183 

dikatakan bahwa Allah pemberi cahaya langit dan bumi. Semua yang 
ada dimuka bumi adalah datangnya dari Allah semata. Cahaya dari 
Allah dituangkan dalam firmannya berupa kitab yaitu Al-Qur'an yang 
akan menjelaskan apa yang ada di dunia ini baik yang tersembunyi 
maupun yang kelihatan. Konsep cahaya juga sebagai penjelas atau 
penerang dalam kehidupan (Qs Al-Maidah: 15). Semuanya ini atasizin 
dari Allah semata karena Allah cahaya di atas cahaya. Untuk 
menggapai cahaya Allah manusia harus bertaqwa kepada Allah dan 
beriman kepada rasulNya, kemudian dengan cahaya itu akan diberikan 
jalan yang lurus dan benar dan pada akhirnya akan diampuni dosa-dosa 
kita (Q.S.Al-Hadid: 28). 

Cahaya sebagai bentuk makna dan simbol keberadaan Tuhan, 
memiliki tempat penting dalam munculnya konsep mental manusia. 
Daylight dapat menentukan tingkat hubungan dan merangsang rasa 
ibadah pengguna. Oleh karena itu, cara penggunaan cahaya sangat 
menentukan kepuasan seseorang saat beribadah203. 

3. Simbol Hibrida  Agama, dan Teknologi 

Arsitektur Masjid Kontemporer era reformasi Indonesia 
menyimbolkan kebebasan bentuk, namun dalam keterbatasan sesuai 
nilai-nilai spiritual Islam. Arsitek masjid Kotemporer selalu 
menggunakan pendekatan-pendekatan yang berkaitan dengan hal-hal 
tersebut diatas. Tujuannya adalah untuk memberikan pengetahuan 
pada umat muslim, dalam memahami simbol budaya ataupun pedoman 
Islam bagi pembangunan tempat ibadah. Juga untuk memberikan 
pengetahuan nilai-nilai Sakral yang dapat dituangkan secara Profan 
pada bangunan. Mitologi sakral pada Al-Quran ditandai dengan 
menjaga kesuciannya dan boleh mendekati dengan syarat-syarat 
tertentu. Menempatkan simbol sakral kedalam aplikasi bangunan 
Masjid, walaupun diterapkan secara profan, namun tetap terjaga 
kesakralannya, karena mendekati masjid juga memerlukan persyaratan 
tertentu, khususnya bersuci. 

Bentuk-bentuk yang menimbulkan budaya kreatif dan 
berkelanjutan, menggunakan simbol yang berasal dari ayat-ayat yang 
terdapat pada Al-Quran dan diterjemahkan menjadi penciptaan  
bentuk dan material baru yang mudah diproduksi. Menurut Bambang 

 
203 Mahya Ghouchani, Mohammad Taji, And Amir Hassan Yaghoubi Roshan, 

“Spirituality Of Light In The Mosque By Exploring Iranian-Islamic Architectural 
Styles,” Gazi University Journal Of Science 36, No. 1 (March 1, 2023): h 39–51. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

184 

Setiabudi (2015)204, simbolisme baru pada masjid muncul, tidak 
dimulai dengan simbol-simbol klasik seperti gunung, pohon, meru, 
wantilan, candi, dll simbolisme masjid kontemporer telah bergeser ke 
pemahaman tentang arsitek individu yang menerjemahkan nilai-nilai 
Islam ke dalam sebuah bangunan konstruksi. Dengan kata lain, 
keteraturan, ruang, dan bentuk arsitektur tampaknya menjadi 
masalah masing-masing arsitek dalam mengimplementasikannya. 
Seperti  bentuk masjid kontemporer yang menimbulkan perdebatan, 
sebagaian besar disebabkan, aspek bentuk methapora yang 
diciptakan Arsitek, tidak sejalan dengan mitos budaya yang diterima 
pengguna (masyarakat).  

Simbol Sinkretisme Agama dan Teknologi adalah bukti, Al-
Quran sebagai rahmat bagi alam semesta (rahmatan lil alamin), mampu 
diterjemahkan oleh intelektual muslim dari yang sakral kepada 
profan, bagi kepentingan manusia dan alam semesta, yakni mampu 
mentransfer ayat-ayat Al-Quran pada disain yang fungsional dan 
strukural. Namun tidak ada makna sakral dari elemen-elemen kunci 
ini, karena elemen-elemen tersebut yang disakralkan dalam sebuah 
tempat ibadah agama, menjadi profan atau hilang kesuciannya ketika 
hadir diruang publik yang bersifat heterogen205. 

Tabel 5. Penempatan Simbol Sakral pada Tanda Profan 

No 
Mitologi 

Sakral 
Makna bagi 
Bangunan 

Aplikasi Profan 

1 QS Yunus (10): 
87 

Rumah/bangunan 
adalah juga sebagai 
tempat Salat, 
sehing-ga harus 
bersih  

• Seluruh masjid melalui 
tempat wudhu, sebelum 
area masjid 

2 QS An-Nahl 
(16): 80 

Rumah/bangunan 
harus disesuaikan 
dengan kondisi ikl-
im, faktor geografis 
dan budaya. 

• Bahan bangunan menggu-
nakan material setempat 

• Bentuk bangunan meng-
gunakan filosofi local, 
secara methafora maupun 
analogi 

3 - QS An-Naba' 
(78): 13 

Rumah/Bangunan 
sebaiknya meng-

• Desain dinding dan atap 
yang menggunakan 

 
204 Dhini Dewiyanti And Bambang Setia Budi, “The Salman Mosque : The 

Pioneer Of The Mosque Design Idea , The Driving Force Behind The Coinage Of The 
Term ‘ Campus Mosque " dalam,  Journal Of Islamic Architecture 3, No. 4 (2015): h 143. 

205 Muhamad Azka Rifqi, Anisa, And Azza, “Kajian Arsitektur Simbolik Pada 
Bangunan Masjid,” dalam Jurnal Arsitektur Purwarupa 3, No. 3 (2019). 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

185 

- QS Yunus 
(10): 5  

gunakan sumber 
energy matahari 

material trans-paran dan 
dinding berpori besar 

4 QS Ar-Raad 
(7): 35  

Rumah/Bangunan 
terdapat ruang 
terbuka, bagi aliran 
air dan tanaman 

• Selalu terdapat halaman 
dan taman pada masjid 

5 hadis Riwayat 
Muslim 

Rumah muslim ada-
lah rumah seder-
hana. 

• Minim ornament dekoratif  

• Mengurangi dinding masif 

6 QS Al-Baqa-rah 
(2): 144 

Hadapkanlah 
wajah-mu saat 
keluar kearah Kiblat  

• Arah hadap masjid adalah 
ke Mekah (Kiblat) 

7 - QS An Nazia-
at (79): 29  

- QS Al-An‘am 
(6): 96  

Bangunan/rumah 
harusnya Hemat 
Energy 

• Pemanfaatan energi terba-
rukan bagi masjid 

• Pasif Desain pada masjid 

8 - QS Al-
Mu’minuun 
(23) : 18 

Bangunan/rumah 
seharusnya 
memiliki 
pengaturan system 
Sumber Daya Air. 

• Efisiensi air pada tempat 
wudhu semakin 
ditingkatkan dalam 
aplikasi teknologi 

 

4. Simbol Otorita Hibrida 

Islam masih agama terbesar di Indonesia. Ruang bagi penganut 
agama Islam adalah masjid dan ruang ini dapat sangat aktif secara 
politik. Identitas penguasa dapat secara aktif tertanam pada masjid, 
yang dapat mempengaruhi orientasi politik penggunanya, sehingga 
walaupun nampaknya saat ini desain masjid sangat bebas, namun tetap 
sebagai ruang kontrol bagi penguasa. Menurut Hosam Ali, kondisi ini 
disebut sebagai torita hibrida, di Eropa abad ke-20 muncul rezim 
hibrida, yaitu rezim otoriter berkedok demokrasi. Penguasa dalam hal 
ini politik mampu mempengaruhi arsitektur. Penguasa di Indonesia, 
baik lokal maupun pusat seringkali ingin dikenal pada pembangunan 
masjid yang tampil beda dan istimewa.  

Di satu sisi arsitek diberi kebebasan berekspresi dalam desain, 
disisi lain penerapan politik identitas lokal penguasa masih dititipkan 
pada desain masjid. Berdasarkan hasil observasi pada penelitian ini, 
para arsitek desain masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia, 
mampu memberikan intepretasi desainnya kepada para penguasa, 
sehingga dapat terlepas dari politik identitas. Namun kemampuan 
dalam penerapan intepretasi desain tetap perlu dikontrol oleh ulama 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

186 

maupun masyarakat pengguna, sehingga arsitek tetap mendapatkan 
control dalam penerapan desain agar idenya dapat beradaptasi dan 
diterim oleh masyarakat pengguna.  

Di tengah transformasi dan transisi politik serta kekuasaan yang 
masih terus berlangsung di Indonesia saat ini, yang seringkali diwakili 
dengan istilah populer era reformasi adalah menarik memperhatikan 
relasi-relasi kekuasaan dengan arsitektur. Arsitektur dalam sebuah 
negara, secara tidak langsung pengejawantahan amanah politiknya. 
Arsitektur selalu pada akhirnya akan menjadi sebuah peninggalan dari 
sebuah peradaban. Pada penelitian Kemas Ridwan (2017)206, Era-
reformasi wujud arsitektur di Indonesia sedang mencari identitas diri.  

Menguatnya politik identitas di Indonesia pasca reformasi telah 
melahirkan formasi arsitektur baru yang tersebar di berbagai daerah di 
Indonesia. Seiring menguatnya politik lokalitas, wilayah-wilayah di 
nusantara khususnya daerah yang mempunyai ekonomi kuat karena 
mempunyai sumber daya alam yang strategis mempunyai kesempatan 
lebih dalam menata kembali arsitektur dan kota, termasuk juga upaya 
adaptasi dan revitalisasi aset heritage yang mesti berhadapan dengan 
penguasaan ekonomi. peneliti menemukan bahwa, desain arsitektur 
fasilitas umum diperkotaan Era-reformasi Indonesia, lebih 
mengutamakan gaya arsitektur dan penggunaan teknologi modern, 
material pabrik dan bentuk masif, dari pada bentuk tradisional. 

Otorita Hibrida tidak sepenuhnya negatif, justru mampu 
memberi warna dan keberagaman bentuk dan budaya arsitektur 
masjid. Penguasa di sini adalah lebih pada para ulama Muslim yang 
paling mengerti terhadap aturan agama, yang memberi control 
terhadap bentuk-bentuk arsitektur rumah ibadah Muslim. Sebagai 
salah satu contoh adalah, pembangunan Masjid KH Hasyim Ashari di 
Jakarta Barat, yang bergaya Arsitektur kontemporer Betawi tahun 
2013, merupakan wacana yang digulirkan oleh Gubernur DKI Jakarta 
untuk menghadirkan ciri “Betawi” dalam berbagai kegiatan dan 
material budaya di Jakarta. Walaupun otorita hibrida tetap berperan 
dalam aplikasi desain masjid, namun tujuannya adalah agar bangunan 
sakral ini dapat diterapkan sesuai kebutuhan dan aspirasi dari 
pengguna.  

E. Temuan Kajian 

Ilmu yang mempelajari tentang simbol dan tanda adalah 
Semiotika. Menurut Charles Jenks yang mengkritisi gaya arstektur 

 
206 Kurniawan, “Dinamika Arsitektur Indonesia dan …., h. 44 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

187 

modern dan melawannya dengan gaya Post Modern, bahwa arsitektur 
seharusnya didasarkan atas teknik-teknik baru serta pola-pola lama 
atau menggunakan teknologi baru untuk memberi wajah pada realitas 
sosial yang sekarang setelah membentuk bahasa hibrida (campuran)207. 

Era-reformasi Indonesia, kebebasan berkarya dalam arsitektur 
termasuk arsitektur masjid terbuka lebar. Fakta bahwa bangunan 
masjid sebagai fasilitas perkotaan dan perumahan, di desain tidak 
terbatas pada satu bentuk gaya arsitektur saja, tercermin pada masjid 
kontemporer desain PT Urbane Indonesia, Andirahman Arsitek, 
maupun CV Rekacipta Niaga Arsitektura, menunjukan seniman 
arsitektur dapat mengeksplorasi kreativitas mereka secara maksimal. 
Berani untuk tidak terjebak pada politik identitas penguasa, namun 
tetap tunduk pada hukum dan filosofi Islam. Widodo (2007) dalam 
upayanya mencari identitas arsitektur kontemporer Indonesia di balik 
menjamurnya “corporate style architecture‟ dan juga pembangunan sektor 
swasta (shopping mall, apartemen, hotel resort) Era-reformasi, sedikit 
memberi sentuhan mengenai pentingnya “community approach‟ dan juga 
“architectural experimentation‟ oleh generasi baru para arsitek208.  

Arsitektur Masjid adalah bidang seni arsitektur dalam Islam 
yang terbesar. Bukan hanya desainnya yang harus memiliki tujuan dan 
metode pengaplikasian yang sakral, tetapi bahkan metode 
penafsirannya juga harus sakral atau sesuai Alquran dan 
hadis209. Penerjemahan makna dari arsitek kepada pengguna tidak 
hanya bergantung pada pandangan dunia arsitek dan 
penggambarannya tentang hal itu, tetapi juga pada pandangan dunia 
pemirsa yang mengamati dan menafsirkan karya tersebut, agar tidak 
terjadi perbedaan sudut pandang. Desain harus mampu beradaptasi 
dengan masyarakat pengguna maupun faktor geografis lokal.  

Masjid sebagai karya seni simbolis, terletak pada pemisahan 
antara gambar dan esensi. Penerjemahan makna dari arsitek kepada 
pengguna tidak hanya bergantung pada pandangan dunia arsitek dan 
penggambarannya tentang hal itu, tetapi juga pada pandangan dunia 
pemirsa yang mengamati dan menafsirkan karya tersebut, agar tidak 
terjadi perbedaan sudut pandang. Contohnya, tudingan Iluminati pada 
masjid Al-Safar dan masjid Segitiga atau masjid Darusalam karya 

 
207 Geoffrey Broad Bent, dkk. Sign and Symbol in Architecture Post Modern 

(Chichester : John Wiley, 1980), h. 3 
208 Johanes Widodo, Modern Indonesian Architecture: Transplantation, Adaptation, 

Accommodation and Hybridization (Rotterdam: NAI Press in association with KITLV 
Leiden., 2017). h - 16 

209 Ghasemzadeh, dkk, “Symbols and Signs in Islamic Architecture.”h 62-78 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

188 

Urbane Indonesia, ini adalah bahaya teori yang berusaha untuk 
diterjemahkan sesuai pengetahuan pribadi arsitek untuk diletakkan 
pada objek sakral. Makna dari objek sendiri dapat memiliki perbedaan, 
berdasarkan interpretasi simbol sakral dari masing-masing individu210.  

Ada banyak cara untuk menyediakan masjid dan area yang 
lebih baik bagi jemaah yang menanggapi kebutuhan masyarakat 
Muslim kontemporer, untuk menambatkan identitas diri mereka 
pada struktur yang dibangun saat ini, dan yang berbicara kepada 
mereka secara fasih, seperti simbol sebelumnya di generasi sebelum 
reformasi211. Namun pemahaman generasi muda Indonesia terhadap 
warisan tradisional budaya daerah, yang sangat kaya dan beragam 
dapat dikatakan kurang, terlihat pada perdebatan mereka pada desain 
Masjid Jami Darusulam Jakarta Pusat dan Masjid Al-Safar km 88 tol 
Cipularang. Pada masjid Al-Safar arsitek telah beru-saha 
mentrasformasikan bentuk tradisional khas budaya Sunda pada 
bangunan masjid, bahkan mendapatkan nominasi dari Abdullatif Al-
Fozan Award, mengenai konsep desainnya. Sementara itu, bentuk 
segitiga pada masjid Jami Darusalam adalah methapora dari bentuk 
atap tropis Indonesia yang sebagian besar berbentuk segitiga.  

Dapat dikatakan bahwa saat ini, generasi muda Indonesia mulai 
tidak paham akan budaya dan tradisi estetika bangunan yang sesuai 
dengan kondisi iklim, maupun faktor geografisnya. Berdasarkan 
pengamatan dari 8 (delapan) objek arsitektur masjid kontemporer 
Era-reformasi Indonesia di Jawa, tidak terlihat unsur tradisional yang 
melakat dan mudah dikenali, sehingga membutuhkan keahlian 
arsitek dan tingkat kedekatan dengan komunitas di mana masjid akan 
dibangunlah yang kemudian mampu menghindari dan menyudahi 
perdebatan akibat kurangnya wawasan pengetahuan masyarakat 
terhadap filosofi bentuk tradisional.  

Arsitek harus diizinkan untuk membebaskan imajinasi mereka 
melalui panduan hukum Islam yang sakral, sehingga budaya Muslim 
yang terus berkembang mampu mengintegrasikan yang baru, dapat 
mengambil manfaat sepenuhnya dari kontribusi mereka. Masjid 
Sarang Lebah (Sidoarjo), Masjid Merapi (Jogjakarta), dan Masjid 
Asamawaat (Tangerang) adalah contoh masjid kontemporer yang 
mampu menumbuhkan budaya kreatif, ekonomis dan berkelanjutan 

 
210 Iswara N Raditya, “‘Sejarah Masjid Al-Safar Karya Ridwan Kamil & 

Tudingan Illuminati,’” Tirto.Id, last modified 2019, accessed April 1, 2020, https: 
//tirto.id/sejarah-masjid-al-safar-karya-ridwan-kamil-tudingan-illuminati-d9ps. 

211 Riski Hidayatullah, “Evaluasi Penerapan Karakteristik Arsitektur 
Kontemporer,” dalam Jurnal Universitas Islam Indonesia, no. 2017 (2018): h 6–10. 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

189 

pada warga sekitar, sehingga dapat beradaptasi dengan mudah. 
Kemampuan beradaptasi dengan lingkungan ini, memudahkan desain 
yang telah direncanakan dengan sebaik-baiknya berdasarkan factor-
faktor teknis dan spiritual, dapat dengan baik diterima oleh 
masyarakat pengguna.  

Tabel 30 
Simbol Arsitektur yang Diterima dan Menimbulkan Perdebatan/Kontroversial 

No Masjid Membangun Kinerja Diterima 
/kontroversial 

1 Asmaul 
Husna 

• Bentuk Persegi, Formal dan Masif 

• Diisi dengan Lafas Asmaul Husna 
pada dinding bangunan 

 
Dapat diterima oleh 
pengguna 

2 Al Azhar • Bentuk persegi, Dinding Bata Merah 

• Ukiran Lafaz La Ila Hailallah pada 
sebagian dinding bangunan 

 
Dapat diterima oleh 
pengguna 

3 Jami' 
Darusalam 

• Metafora atap tropis berbentuk 
segitiga di Jakarta 

• Terdapat Kaligrafi Asmaul Husnah 
Bentuk Lingkaran di Atap Segitiga 

  
kontroversial 

4 Al-Safar • Transformasi Budaya Topi Ikat 
Sunda, memperlihatkan bentuk 
lancip menyerupai segitiga 

• Analogi batuan gunung yang 
terpotong 

 
 
kontroversial 

5 Merapi • Atap kanopi berbentuk joglo 

• Bahan abu Merapi 

Dapat diterima oleh 
pengguna 

6 Asamawa-
at 

• Bentuk kotak transformasi bentuk 
Ka'bah 

• Migrab berupa Ka'bah sebagai simbol 
organisasi 

 
 
Dapat diterima oleh 
pengguna 

7 Al Ikhlas/ 
Sarang 
Lebah 

• Bentuk kotak, 

• Adaptasi Surah An Nahl , hiasan 
dinding berbentuk heksagonal 

• Metafora rumah panggung 

 
 
Dapat diterima oleh 
pengguna 

Budaya Islam pada masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia 
berwawasan keluar, diwujudkan melalui ide-ide desain yang 
mengandung syiar Islam, melalui bentuk-bentuk yang anti mainstream dan 
melalui moderasi Islam. Arsitektur masjid menjadi objek seni yang religus 
sekaligus modern. Untuk mencapai ini, perlu untuk melihat melampaui 
contoh individu dan menghindari godaan untuk sekadar membuat 
katalog dari banyak masjid kontemporer yang menarik yang kini telah 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

190 

terbangun212, oleh karenanya unsur sakral dari Alquran dan hadis perlu 
untuk dijadikan panduan. Masjid Sarang Lebah Sidoarjo, dan Masjid 
Asmaul Husna Serpong, berhasil mengangkat filosofi spritual pada objek 
bangunan sakral, dalam balutan bentuk yang bebas dari tradisional dan 
konvensional.  

Studi tentang faktor-faktor simbolik dari sistem arkeologi masjid 
tidak kalah pentingnya dengan kajian faktor-faktor yang mempengaruhi 
ciri-ciri morfologi, yang masing-masing saling melengkapi dan 
mempengaruhi pembentukan keluaran arsitektural dari segi bentuk dan 
isi. Konsepsi bentuk Tematik dan Formal merupakan ciri khas arsitektur 
masjid kontemporer. Bentuk tematik berbasis ekspresi penghambaan 
manusia pada Tuhannya. Pada ekspresi penghambaannya, memanfaatkan 
sumber daya lokal, hemat energi dan ekonomis. Transformasi bentuk yang 
mengekspresikan secara simbolis bentuk dari manusia bersujud (atap 
masjid Asmaul Husna),mihrab yang terbuka (Masjid asamawaat, Masjid 
Al-Safar, Masjid Jami Darusalam, Masjid Al-Azhar), dan dinding serta 
atap transparan, ingin membuka hijab antara manusia yang kecil dengan 
Tuhannya yang Maha Besar saat melakukan ibadah Salat. Merasakan 
bahwa manusia bagian kecil dari alam, bagian dari bukti penghambaan 
manusia. Kehadiran cahaya dalam karya arsitektur Islam khususnya 
masjid, dari elemen dinding motif arabes, sangat penting dan bernilai 
sakral, terutama jika dikaitkan dengan ayat-ayat Alquran yang berbicara 
tentang cahaya. Ornamen masjid seperti ini menyimbolkan manifestasi 
cahaya Allah yang hadir dalam ruang Salat, demi meningkatkan 
kekhusukan setiap Jemaah213.

Cahaya Allah adalah merupakan sumber kehidupan seluruh 
alam semesta. Namun, di tempat-tempat keagamaan kontemporer, 
penggunaan cahaya alami telah direduksi menjadi penggunaan 
kuantitatif semata, dan penggunaan aspek kualitatifnya telah 
diabaikan214. Penggunaan bukaan dinding sebagai sumber 
pencahayaan dan penghawaan alami merupakan pertimbangan utama 
dalam disain masjid kontemporer. 

 
212 Alsabban, Al-Bukhari, dan Shehata, “Characterization Framework of 

Contemporary Mosques in Islamic Cities.” Dalam Journal of Engineering, Computing, and 
Architecture 2020, V 11, No 1, h 17. 

213 Alaa Hadi Ubaid, “Employing auxiliary natural lighting systems within the 
elements of traditional buildings: A special study on employing one of the auxiliary 
lighting techniques within one of the elements of a mosque in the ancient urban fabric,” 
Periodicals of Engineering and Natural Sciences 11, no. 1 (2023): h 156–173. 

214 Pietro Matracchi dan Ali Sadeghi, “Prioritizing the effect of ‘‘ Light ” in the 
religious places and environments with an emphasis on the sense of spirituality,” 
dalam Ain Shams Engineering Journal 13, no. 1 (2022):h 101514. 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

191 

Temuan Konsepsi Arsitektur Masjid kontemporer Era-reformasi 
Indonesia secara Sakral dan Profan, sesuai filosofi Islam adalah sebagai 
berikut:  

Tabel 31. Mitologi Spiritual Asitektur Masjid 

No Simbol Sakral (Alquran dan Hadis) Aplikasi Profan 

1 • QS Yunus (10): 87  
Dan Kami wahyukan kepada Musa dan 
saudaranya, “Ambillah beberapa rumah di 
Mesir untuk (tempat tinggal) kaummu dan 
jadikanlah rumah-rumahmu itu tempat 
ibadah dan laksanakanlah Salat serta 
gembirakanlah orang-orang mukmin.” 
(Terjemahan Kemenag) 

• Seluruh masjid 
(rumah) sebagai 
tempat ibadah 
harus bersih 
sehingga harus 
melalui tempat 
wudhu adalah 
keharusan 

2 • QS An-Nahl (16): 80  
Allah telah menyediakan seluruh 
kebutuhan bagi manusia, ….. dari bahan 
baku yang terdapat di lingkungan tempat 
tinggalnya, baik sumber daya alam, hewan, 
maupun tumbuhan, sehingga masyarakat 
tidak perlu memenuhi dari tempat lain 
diluar lingkungan tempat 
tinggalnya…….(Terjemahan Kemenag) 

• Bangunan(masjid) 
harus sesuai dengan 
kondisi iklim, 
faktor geografis, 
sumber daya alam 
dan. budaya 
setempat 

3 • QS An-Naba' (78): 13 

• QS Yunus (10): 5 
 

• Desain dinding dan 
atap yang 
menggunakan 
material transparan 
dan dinding berpori 
besar 

4 • QS Ar-Raad (7): 35  
Terdapat ruang publik untuk sosial 
kemasyarakatan, ruang transisi untuk 
penghijauan, resapan air, dan cuci sebelum 
masuk rumah ((Terjemahan Kemenag) 

• Taman, kolam dan 
halaman harus ada 
pada masjd,  

5 • Hadis Riwayat Muslim 

• QS Al-Jin (72): 18 
Dikatakan bahwa bangunan (masjid) harus 
minimalis dan tidak ada gambar atau 
ornament selain mengagungkan Allah 
(Terjemahan Kemenag) 

• Minim ornament 
dekoratif  

• Material mnimalis 

6 • QS Al-Baqa-rah (2): 144 
Hadapkanlah wajahmu kea rah Kiblat 
(Ka’bah) di Mekah (Terjemahan Kemenag) 

• Arah hadap masjid 
adalah ke Mekah 
(Kiblat) 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

192 

7 • QS An Nazia-at (79): 29  

• QS Al-An‘am (1^): 96  
Pada ayat ini juga masih menjelaskan 
tentang siang dan malam, bahwa Allah 
menyingsingkan pagi dan malam adalah 
untuk istirahat, dan Allah telah menetapkan 
waktu pagi dan malam sesuia 
perhitungannya dan ketentuannya 
(Terjemahan Kemenag) 

• Efisiensi energi, 
menggunakan 
energi sesuai 
kebutuhan 

 
 

8 • QS Al-Mu’minuun (23): 18 
Ayat ini menjelaskan bagaimana sumber 
daya air yang turun dari langi, selalu 
menurut perhitungan yang telah ditetapkan 
Allah. Air itu akan meresap ke dalam tanah 
di Bumi dan menetap selama Allah 
kehendaki dan dapat menghilang sesuai 
kuasaNya. (Terjemahan Kemenag) 

• Efisiensi sumber 
daya air  

• Menggunakan 
system pengelolaan 
air secara efisien 

 

Makna mendasar dari karya seni Islam didefinisikan oleh 
Tauhīd (Keesaan Tuhan), yang mengingatkan para seniman Muslim 
tentang perlunya menciptakan berbagai bentuk kreatif dan teknik 
struktural untuk menciptakan pola dan tema yang sangat besar215. 
Detail kompleks dan miniatur, pembagian motif geometris menjadi 
beberapa bagian sebagai arabesque, dan organisasi ke dalam 
konfigurasi modular berturut-turut adalah semua fitur penting yang 
membedakan seni Islam sebagai "Islam."  

Metafora simbolis nilai-nilai spiritual dan budaya sekitar dalam 
desain, dimanifestasikan pada wujud geometris dan cenderung nyaris 
abstrak. Kehadiran metafora simbolik yang menghadirkan wujud 
budaya sekitar, Sebagian besar nyaris tidak mampu dikenali oleh 
masyarakat sekitar. 

 
215 Fatima Zahra dan Safrizal Bin Shahir, “Spiritual Aesthetics of Islamic 

Ornamentation and the Aesthetic Value in Islamic Architecture,”dalam  Journal of 
Islamic Thought and Civilization 12, no. 1 (2022): 164–175. 



Semiotika Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia 

193 

  

Metafora simbolik memainkan peran besar dalam desain masjid 
dan nilai spiritual yang memancar darinya. Pengaruh faktor simbolik 
(sakral) dan faktor teknologi(profan) tidak dapat dipisahkan dan 
digunakan melalui penerapan desain yang memberikan pesan yang 
sesuai dengan era -reformasi Indonesia. 

Ketiadaan beberapa elemen arsitektur pada masjid 
kontemporer seperti kubah dan lainnya, tidak mengurangi nilai-nilai 
simbolis Islam, karena dapat digantikan oleh mekanisme ekspresi lain 
yang muncul dengan tujuan spiritual, melalui simbolis desain. 
Simbolisme Menara sebagai bagian dari ciri khas masjid, tidak dapat 
dihindari walau dapat digantikan dengan teknologi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

194 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



195 

 

 

 

 

BAB VI 

PENUTUP 

 

 

 

 

 

 

 

 

imbol dan makna arsitektur masjid kontemporer era reformasi di 
Indonesia merupakan Simbol Hibrida Islam dan Barat. 
Perancangan arsitektur masjid kontemporer era reformasi di 

Indonesia, hasil rancangannya berupaya mewujudkan falsafah Islam 
melalui pengenalan akan Allah SWT dan perintah-perintah-Nya, 
dengan menerapkan simbol-simbol bentuk dan fungsi yang diambil 
dari kitab suci (al-Quran dan Hadist). Perpaduan agama dan teknologi 
dalam penerapan gaya dan bentuk bertema sakral, menggunakan 
surah/ayat Al-Quran atau nama-nama indah Allah, diterjemahkan oleh 
arsitek ke dalam desain masjid secara profan dengan menggunakan 
material, estetika dan teknologi modern yang terus berkembang. 

Penerapan Simbol Hibrida Islam dan Barat pada masjid kontemporer 
Era reformasi di Indonesia, berdasarkan temuan penelitian antara lain, 

1. Simbol Filosofi Islam : 

a. Tauhid: Geometr, simetri, modular, efisien 

b. Pencerminan simbol Sakral / religius melalui, methaphora 
surat maupun ayat-ayat Suci Al-Quran kedalam, tata ruang, 
elemen bentuk arsitektur maupun system utilitas. 

S 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

196 

c. Integrasi Alam yang mengurangi batas dengan alam, antara 
lain dalam penerapan Pencahayaan dan ventilasi alami, kolam 
air, tanaman, maupun bukaan-bukaan yang lebar dan banyak.  

Tabel 32 
Pencerminan Simbol Filossofi Islam 

1 Simbol Kesatuan dalam Keberagaman (Tauhid) 
 Keberagaman bentuk masjid, 

menunjukan bahwa, manusia 
memang memiliki 
keberagam-an. Keberagaman 
bentuk adalah disebabkan 
oleh, iklim, faktor geografis 
dan budaya bangsa. Namun 
keberagam-an tersebut 
semata-mata karena Allah 
ingin agar manusia 
mengenalNya. Wa-laupun 
berbeda-beda namun bentuk 
bangunan mengikuti bentuk 
rumah ibadah per-tama yaitu 
Ka’bah (Kubus). 
 

 
Qs Hujuraat ayat 3,  
“Hai manusia, sesungguhnya Kami 
menciptakan kamu dari seorang laki-laki 
dan seorang perempuan dan menjadikan 
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 
supaya kamu saling kenal-mengenal……..” 
Qs An-Nahl 16: 80 
Rumah/bangunan adalah untuk berlindung 
dan harus disesuaikan dengan kondisi 
iklim, faktor geografis dan budaya. 
  
Qs Ali Imran [3]: 96 
 "Sesungguhnya rumah yang mula-mula 
dibangun untuk (tempat beribadat) 
manusia, ialah Baitullah yang di Bakkah 
(Mekah) yang diberkahi dan menjadi 
petunjuk bagi semua manusia."  

2 Simbol Efisiensi Energi 
 Bentuk dinding di bentuk 

secara geometris dan 
kaligrafis yang berlubang, 
tidak masif. Fungsinya 
untuk menghadirkan cahaya 
dan penghawaan dalam 
ruangan, secara alami.  
Pemanfaata pencahayaan 
dan penghawaan alami, 
menyim-bolkan bangunan 
hemat energi, sesuai dengan 
firman Allah dalam Al-
Quran  

Qs An Nuur (24): 35 
Allah adalah cahaya langit dan bumi………. 
Qs An Nuur (24): 36 
Rumah/Bangunan sebaiknya me-
manfaatkan sinar matahari yang kuat 
untuk pencahayaan  
Qs Al An‘am (16) : 96 
Rumah/Bangunan memanfaatkan cahaya 
matahari dan cahaya bulan dengan 
perhitungan yang tepat.   

3 Simbol Integrasi Alam 
 Menghilangkan pembatas 

dinding pada migrab, 
banyak memiliki makna 
spiritual sekaligus efisiensi. 
Ketika jiwa memandang 
langit nan luas, ia merasakan 
kebesaran Allah, terutama 
ketika bintang-bintang 
bertebaran dan cahaya 
rembulan ber-sinar. Namun 
bisa berarti penggunaan 

Hadist Riwayat Buchari 
Bahwa seluruh bumi ini adalah suci dan 
dapat untuk Salat. 
Qs Alfatihah (7) : 2  
“Segala Puji bagi Allah, Tuhan Semesta 
Alam” 
Qs. Qaf [50]: 6  
Maka tidakkah mereka mem-perhatikan 
langit yang ada di atas mereka, bagai-
mana cara Kami mem-bangunnya dan 



Penutup 

197 

energi alami, baik 
pencahayaan maupun 
penghawaan, serta peman-
dangan alami. 
Membuka tabir penutup 
migrab, dapat menambah 
rasa khusu’ dalam ber-
ibadah kepada Allah Tuhan 
yang maha Esa 

menghiasinya dan tidak terdapat retak-
retak sedikit pun? 

2. Simbol Arsitektur Barat: 

a. Standarisasi, Modulasi, Repetisi  
b. Material dan teknologi pabrik 
c. Karateristik bentuk dan warna formal 
d. Pencahayaan dan penghawaan buatan 
e. Minimalis, geometris 
f. Monumental 
g. Tematik 

 

Ide pemikiran perancang arsitektur masjid yang berlandaskan 
filsafat Islam, diterjemahkan secara kreatif, sesuai tafsir dan 
pengetahuan arsitek yang dimetaforisasikan melalui estetika dan 
teknologi dari Barat. Konsepsi estetika Barat yang merupakan estetika 
strukturalis diterapkan secara simetris, geometris, monokrom, formal, 
monumental, rasionalis, individualis, modular dan industrialis. 
Sehingga nampaknya budaya Islam dan Barat hidup dan berkembang 
dengan baik di Indonesia. Bentuk arsitektur masjid yang mudah 
diterima adalah yang gagasannya terdapat dalam Al-Quran dan Hadits, 
seperti Ka'bah berbentuk kotak, dan tanpa ornamen yang rumit. 
Sementara itu, bentuk segitiga atau lingkaran belum mudah diterima 
masyarakat sehingga menjadi konsepsi arsitektur masjid kontemporer 
di era reformasi Indonesia . 

Pada perkembangan arsitektur masjid kontemporer era 
reformasi di Indonesia, menunjukan munculnya ide-ide orisinil dan 
kreatif dari arsitek muslim. Gagasan pemikiran disainer arsitektur 
masjid yang berlandaskan pegangan Islam yang otentik, serta elemen 
dekoratif Islam, diterjemahkan secara kreatif, sesuai intepretasi dan 
pengetahuan arsitektur dari arsitek yang sesuai estetika Barat. 
Sehingga nampak bahwa budaya Islam dan Barat hidup dan 
berkembang dengan baik di Indonesia. Konsepsi estetika Barat, 
berlawanan dengan arsitektur tradisional yang berfilosofi natural 
(flora, fauna, alam, pegunungan, dll), bentuk organik, simbol agama 
dan kepercayaan, konvensional, serta non modular. Ide-ide bentuk 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

198 

gaya arsitektur tradisional banyak yang disamarkan atau berbentuk 
metaphora dalam disain masjid kontemporer. Sehingga pada akhirnya 
tidak mewakili bentuk tradisional yang dikenal masyarakat sekitar. 

Arsitektur masjid pada dasarnya terhubung dengan simbol dan 
mitos dan oleh karena itu, untuk menghargai masjid dengan benar, itu 
harus dibaca dengan mengingatnya. Bagaimanapun, akan sangat 
membantu untuk memahami pendekatan Islam yang mendasari dunia 
dan bagaimana pendekatan itu menghasilkan serangkaian ide dan 
gambaran yang seharusnya membentuk pengalaman kita tentang 
masjid.  

Penelitian ini membantah penelitian Aida Hostait (Lebanon 
2015), bahwa gaya arsitektur masjid modern kontemporer di negara 
Islam lebih banyak bermuatan politik dan sosial daripada nilai agama. 
Juga tidak sependapat dengan disertasi Sama Moustafa (Turki 2021), 
bahwa gaya arsitektur masjid kontemporer adalah sintesis antara 
tradisional dan modern.  

  



199 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

 

 

Abdul Hadi, W.M. "Islam di Indonesia dan Transformasi Budaya" 
dalam Buku Menjadi Indonesia (13 abad Eksistensi Islam di Bumi 
Nusantara). Diedit oleh Komarudin Hidayat. 1 ed. Jakarta: MIZAN, 
2006 h 549. 

Akbar, Faris Maulana. “Peranan dan Kontribusi Islam Indonesia pada 
Peradaban Global.” Jurnal Indo-Islamika 10, no. 1 (2020):h 40–49. 

Alajmi, Mohammed, dan Yousef Al-Haroun. “An architectural 
analytical study of contemporary minaret design in Kuwait.” 
dalam Journal of Engineering Research (Kuwait) 10, no. 1 (Januari 3, 
2022):h 48–66.  

Albert Atkin. “Peirce’s Theory of Signs.” The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy, 2013. https://plato.stanford.edu/entries/peirce-semiotics/. 

Ali, Hosam. “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a 
Comparative Analysis).” Thesis/Disertasi American University in 
Cairo, 2021, h 124. 

Alsabban, Reem F., Ibraheem N. Al-Bukhari, dan Ahmed M. Shehata. 
“Characterization Framework of Contemporary Mosques in 
Islamic Cities.” Journal of Engineering, Computing and Architecture · 11, 
no. 1 (2020): 12–17. 

Al-Qaradawi Yusuf. Tuntunan dalam pembangunan masjid. 1 ed. Jakarta 
Gema Insani Press, 2000, h 101. 

Amir Piliang, Yasraf. Hipersemiotika Tafsir Cultural Studie Atas Matinya 
Makna. Yogyakarta: Jalasutra, 2003, h 261. 

Angkasa, Zuber, ErfanM.Kamili, Antoni, M.H.I. Arsitektur yang Islam. 
Diedit oleh ST SandraEka, ST, MT, AsmarIksan. Revisi. 
Palembang: NoerFIkri, 2021, h 265. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

200 

Arch 20, “Avenues Mosque : Zaha Hadid.” Diakses September 9, 2020. 
https://www.arch2o.com/avenues-mall-mosque-zaha-hadid/. 

Asefi Maziar, Safa Salkhi, Ana Pereira, Maziar Asefi, Safa Salkhi 
Khasraghi, dan Ana Pereira Roders. “Art and technology 
interactions in Islamic and Christian context: Historical 
approach to architectural globalization.” Frontiers of Architectural 
Research 8, no. 1 (Maret 2019): h 66–79. 

Askarizad, Reza, Jinliao He, dan Roomina Soleymani Ardejani. 
“Semiology of Art and Mysticism in Persian Architecture 
According to Rumi’s Mystical Opinions (Case Study: Sheikh 
Lotf-Allah Mosque, Iran).” Jurnal Religions 13, no. 11 (2022):    h 2–
21. 

Azka Rifqi, Muhamad, Anisa, dan Azza. “Kajian Arsitektur Simbolik 
Pada Bangunan Masjid.” Jurnal Arsitektur Purwarupa 3, no. 3 (2019) 
h  213-220. 

Azra, Azyumardi. “Pembangunan dan Perdamaian.” Kompas 24-02-22, 
2022. 

Barliana, M Syaom. “Perkembangan Arsitektur Masjid: Suatu 
Transformasi Bentuk Dan Ruang.” Historia: Jurnal Pendidik dan 
Peneliti Sejarah 9, no. 2 (2018): 45–60. 

Barliana, M. Syaom. "Arsitektur, Kekuasaan, Dan Nasionalitas." 
https://adoc.pub/arsitektur-kekuasaan-dan-nasionalitas-kajian-dari-segi-
wacan.html, 2014, h 31. 

Basya, KH Fahmi. Al Quran 4 Dimensi Tulisan, Bacaan, Makna, Fakta. 1 ed. 
Republika, Penerbit, 2007, h 150. 

Beekers, Daan, dan Pooyan Tamimi Arab. “Dreams of an iconic mosque: 
Spatial and temporal entanglements of a converted Church in 
Amsterdam.” Jurnal Material Religion 12, no. 2 (2016): h 137–164. 

Budi, Bambang Setia. “ A Study on the History and Development of the 
Javanes Mosque_Part1,” dalam Jurnal Asian Architecture and Building 
Engineering, May (2005):h 189–195. 

Chick, Kristine. “Crossing Enemy Lines in Ken Loach’s Ae Fond 
Kiss/Just A Kiss.” Jurnal Angles, no. 10 (April 1, 2020): h  23. 

Cholid Idham, Noor. Arsitektur Kubah Dan Konfigurasinya. 1 ed. Malang 
Jateng: Omah Ilmu Publishing, 2020, h 98. 

Creswell, J.W. Educational. Educational Research : Planning. Conducting and 
Evaluating Quantitative & Qualitative Research. 4 ed. Boston: Pearson 



Daftar Pustaka 

201 

Education, 2012. h 576 

Danesi, Marcel. Pengantar Memahami Semiotika Media. 1 ed. Yogyakarta: 
Jalasutra, 2010, h 307. 

Dewiyanti, Dhini, dan Bambang Setia Budi. “The Salman Mosque : The 
Pioneer Of The Mosque Design Idea , The Driving Force Behind 
The Coinage Of The Term ‘ Campus Mosque ” Journal Of Islamic 
Architecture 3, No. 4 (2015): h 143. 

Eksan Moch, “HM Soeharto, Muslim Pancasila, 999 Masjid,” Publica 
News, last modified 2021, https://www.publica-
news.com/berita/publicana/2021/05/31 /43837/hm-soeharto-muslim-
pancasila-999-masjid.html. 

Fajar Nugraha, Eka, dan Anisa * Ashadi. “Kajian Arsitektur Semiotika 
Pada Bangunan Masjid Raya Al-Azhar Summarecon Bekasi.” 
dalam Proseding Seminar Nasional Komunitas dan Kota Berkelanjutan 2, 
no. 1 (2020): h 544–552. 

Fithri, Cut Azmah, dan Bambang Karsono. “Alternatif Kubah sebagai 
Simbol Mesjid dan Pengaruhnya pada Desain Mesjid-Mesjid di 
Indonesia.” Temu Ilmiah IPLBI 2016 (2016): h 163–168. 

Geoffrey Broad Bent; Charles Jencks; Richard Bunt. Sign and Symbol in 
Architecture Post Modern. Chichester : John Wiley, 1980 h 446. 

Ghasemzadeh, Behnam, Atefeh Fathebaghalli, dan Ali Tarvirdinassab. 
“Symbols and Signs in Islamic Architecture.” Revista Europeia de 
Estudos Artisticos 4, no. 3 (2013): h 62–78. 

Ghazali, Abu Hamid Al. Majmu’ah Rasail al-Imam al-Ghazali. Diedit oleh 
tahqiq. Ibrahim Amin Muhammad. Kairo: all-Maktabah at-
Taufiqiyyah, tt, n.d., 2011 h 586 

Ghouchani, Mahya, Mohammad Taji, Dan Amir Hassan Yaghoubi 
Roshan. “Spirituality Of Light In The Mosque By Exploring 
Iranian-Islamic Architectural Styles.” Gazi University Journal Of 
Science 36, No. 1 (Maret 1, 2023): h 39–51. 

Ghozi, Mohamad. “Fungsi Masjid Dari Masa Ke Masa Dalam 
Perspektif Al-Qur’an.” Pena Islam 3, no. September (2019): 68–76. 

Gómez-Morón, María Auxiliadora, Teresa Palomar, Luis Cerqueira 
Alves, Pilar Ortiz, Márcia Vilarigues, dan Nadine Schibille. 
“Christian-Muslim contacts across the Mediterranean: Byzantine 
glass mosaics in the Great Umayyad Mosque of Córdoba (Spain).” 
Journal of Archaeological Science 129 (Mei 2021): h 105370. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

202 

Gunardi, Yudhi, Sri Handayani, Asep Yudi Permana, dan Lilis 
Widaningsih. “Filosofi Arsitektur Masjid Al-Mishbah :” Jurnal 
Arsitektur Zonasi 4 (2021):   h 283–294. 

Gurjia, Aesha Adnan, Dan Ahmed Abdulwahid Dhannoon. “Repetitive 
Elements And Their Objectives In Ancient And Contemporary 
Mosques.” Journal Of Islamic Architecture 6, No. 4 (Desember 26, 
2021):h 264–276. 

Hasbi, Rahil Muhammad, dan Wibisono Bagus Nimpuno. “Pengaruh 
Arsitektur Modern Pada Desain Masjid Istiqlal.” Vitruvian 8, no. 2 
(2019):h 89. 

Hatta, Juparno. “Konstruksi Mitos Iluminasi pada Masjid Al Safar 
(Analisis Semiotika Roland Barthes).” Jurnal Sosiologi Agama 13, no. 
2 (2019): h 67. 

Hidayatullah, Haris. “Perkembangan Arsitektur Islam Nusantara.” 
Ngabar, Jurnal Studi Islam dan Sosial 13, no. 02 (2020):h 15–33. 

Hidayatullah, Riski. “Evaluasi Penerapan Karakteristik Arsitektur 
Kontemporer.” Universitas Islam Indonesia, 2018 h 200. 

Hornby A.S. Oxford Advanced Learner’s Dictionary. New York: Oxford 
University Press, 2000. 

Hoteit, Aida. “Contemporary Architectural Trends And Their Impact 
On The Symbolic And Spiritual Function Of The Mosque.” 
International Journal Of Current Research, 2015 7, No. April (2015): h 
13547–13558. 

Imam, Khairul. “Simbolisme dalam Arsitektur Islam (2).” Gana Islamika, 
no. 1 (2018): 1. https://ganaislamika.com/simbolisme-dalam-arsitektur-
islam-1/. 

Jahić, Edin. “Mosques of Ottoman Period in Bosnia and Herzegovina: A 
typological classification of historical forms.” Periodicals of 
Engineering and Natural Sciences 10, no. 5 (2022): h 115–135. 

Jamil, Rehan. “Role of a Dome-Less Mosque in Conserving the 
Religious and Traditional Values of Muslims: An Innovative 
Architecture of Shah Faisal Mosque, Islamabad.” International 
Journal of Architecture, Engineering and Construction 6, no. 2 (Juni 1, 
2017): h 40–45. 

Jencks, Charles. Late Modern Architecture. 1 ed. London: Rizzoli, 
Academy, London, 1980, h 200. 

JN, Pieterse. Globalization and Culture: Global Melange. 4 ed. Maryland: 



Daftar Pustaka 

203 

Rowman and Littlefield Publishers, Inc., 2019, h 82. 

Johanes Widodo. Modern Indonesian Architecture: Transplantation, 
Adaptation, Accommodati on and Hybridization. Rotterdam: NAI Press 
in association with KITLV Leiden., 2007 h 286. 

Kamal, Mohammad Arif. “Minarets as a vital element of indo-islamic 
architecture: Evolution and morphology.” Journal of Islamic 
Architecture 6, no. 3 (2021):    h 203–209. 

Karim, Somayeh, Parnaz Goodarzparvari, Mohammad Aref, Dan Pardis 
Bahmani. “A Comparative Study Of The Geometric Motifs Of The 
Ateeq Mosque (Shiraz) And The Cordoba Mosque (Cordoba) 
With A Contextual Approach.” Journal Of Islamic Architecture 6, No. 
2 (Desember 9, 2020): h 93–102. 

Kasdi, Abdurrohman, Abdul Karim, Umma Farida, dan Miftahul Huda. 
“Development of Waqf in the Middle East and its Role in 
Pioneering Contemporary Islamic Civilization: A Historical 
Approach.” Journal of Islamic Thought and Civilization 12, no. 1 
(2022):h 186–198. 

Kusumawati Ayu, Jurusan Bahasa dan Sastra Arab Fakultas Adab UIN 
Sunan Kalijaga Yogyakarta Jl Marsda Adisutjipto Yogyakarta, 
Aning. “Nyadran Sebagai Realitas Yang Sakral: Perspektif Mircea 
Eliade.” Thaqafiyyat : Jurnal Bahasa, Peradaban dan Informasi Islam 14, 
no. 1 (2016):h 145–160.. 

Kurniawan, Kemas Ridwan. “Dinamika Arsitektur Indonesia Dan 
Representasi ‘Politik Identitas’ Pasca Reformasi.” Nalars 17, No. 1 
(Januari 2, 2017):h 65–78. 

Kurniawan, Mi’raj Dodi. “Muhammad Ridwan Kamil (3): Masjid Jamie 
Darussalam.” ganaislamika.com. Last modified 2018. 
https://ganaislamika.com/muhammad-ridwan-kamil-3-masjid-jamie-
darussalam/. 

Kurniawan, Syamsul. “Masjid Dalam Lintasan Sejarah Umat Islam.” 
Jurnal Khatulistiwa-Journal of Islamic Studies 4, no. September 
(2014):h 169. 

Kusmana, Kusmana. “Akar Tradisi Toleransi di Indonesia dalam 
Perspektif Peradaban Islam.” Jurnal Indo-Islamika 7, no. 1 (2020):h 
1–40. 

Latif, Yudi. "Munculnya Intelegiensia Muslim," dalam buku Menjadi 
Indonesia, 13 Abad Eksistensi Islam di Bumi Nusantara Diedit oleh 
Komaridun Hidayat. 1st ed. Jakarta: Mizab Pustaka, 2006, h 454. 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

204 

Loan Van, Theodore, dan Eva-Maria Troelenberg. “The Rome Mosque 
and Islamic Centre: A Case of Diasporic Architecture in the 
Globalized Mediterranean.” International Journal of Islamic 
Architecture 8, no. 2 (Juli 1, 2019): h 417–432. 

M. Alaa Mandour. Contemporary Architecture of Islamic Societies. 2nd ed. 
Malang Jateng: UIN Maliki Press, 2012 h 340. 

M. Zailan Sulieman, Roslan B. Thalib,. “Mosque Without Dome: 
Conserving Traditional-Designed Mosque in Melaka, Malaysia.” 
Journal of Islamic Architecture 1, no. 3 (2012): 151–159. 

Matracchi, Pietro, dan Ali Sadeghi. “Prioritizing the effect of ‘‘ Light ” 
in the religious places and environments with an emphasis on the 
sense of spirituality.” Ain Shams Engineering Journal 13, no. 1 (2022): 
h 101514. 

Marlina Avi. Transformasi Ndalem Bangsawan dan Rumah Abdi Dalem 
Magersari, 2017, h 347. 

Melanira, Astria, “Meninjau estetika masjid jamie darussalam di jakarta 
pusat” Jurnal Arjuna 3, no. 1 (2018) h 36-45. 

Michael Wangsa, Hedy Constancia Indrani, dan Poppy Firtatwentyna 
Nilasari. “Pengaruh Pencahayaan terhadap Pembentukan 
Persepsi Visual Umat pada Masjid Al-Irsyad Bandung.” Dimensi 
Interior 13, no. 1 (2015): 41–47. 

Mircea Eliade. The Sacred and the profane the nature of religion. Diedit oleh 
Nuwanto. Fajar Pustaka Baru , 2002, h 282. 

Mohamed Tajuddin Mohamed Rasdi. “‘Contextualism in Mosque 
Architecture: Bridging the Social and Political Divide,.’” Journal of 
Islamic Architecture 4 4 (2017): h 181–186. 

Mouratidis, Kostas, dan Ramzi Hassan. “Contemporary versus 
traditional styles in architecture and public space: A virtual 
reality study with 360-degree videos.” Cities 97, no. June 2019 
(Februari 2020):h 102499. 

Moustafa, S. “Contemporary mosque architecture in Turkey.” 
Thesis/Disertasi American University 2021, h 173. 

Mugiyono, M. “Perkembangan Pemikiran Dan Peradaban Islam Dalam 
Perspektif Sejarah.” Jurnal Ilmu Agama UIN Raden Fatah 14, no. 1 
(2013): h 1–20. 

Muhammad, Nurdinah. “Memahami Konsep Sakral Dan Profan Dalam 
Agama-Agama.” Jurnal Substantia 15, No. 2 (2013):h 5–24. 



Daftar Pustaka 

205 

Murniati, Dwi. “Konsep Semiotik Charles Jencks Dalam Arsitektur 
Post-Modern.” Jurnal Filsafat 18, No. 1 (2016):H 27–37. 

Muslih, Muhamad. “Pemikiran Islam Kontemporer, Antara Mode 
Pemikiran dan Model Pembacaan.” Tsaqafah 8, no. 2 (2019): h 349. 

Nasser, Nevine. “Beyond the Veil of Form: Developing a Transformative 
Approach toward Islamic Sacred Architecture through Designing 
a Contemporary Sufi Centre.” Religions 13, no. 3 (Februari 23, 
2022): h 190. 

Nugrahini, F. C. “An overview of structural designs and building 
materials in shell structure for the mosque and the future 
development.” Journal of Physics: Conference Series 1517, no. 1 (2020): 
1–7. 

Nur Rahmwati Samsiyah. “Disertasi : Pola spasial masjid agung 
yogyakarta berdasarkan karakteristik akustik.” Universitas 
Gajah Mada Yogyakarta, 2019. 

Ozgales. “Foundamental Development of 16th century Ottoman 
Architecuture : Innovations in the Art or Architect Sinan.” Ankara 
8, no. 6 (2008) h 42. 

Raditya, Iswara N. “‘Sejarah Masjid Al Safar Karya Ridwan Kamil & 
Tudingan Illuminati.’” tirto.id. Last modified 2019. Diakses April 1, 
2020. https://tirto.id/sejarah-masjid-al-safar-karya-ridwan-kamil-
tudingan-illuminati-d9ps. 

Rahayu, Tuntun. “Kajian Fasad & Bentuk Masjid Al-Azhar 
Summarecon Bekasi.” Architecture and Environment Journal of 
Krisnadwipayana 03, no. 1 (2018): 22–35. 

Rasdi, Tajuddin Mohamad. “A Theory of mosque architecture with special 
emphasis on the problems of designing mosques for modern Sunni Muslim 
Society.” Edinburgh University, 1995.h 365 

Rohman, dan Ismi Rahmayanti. Pandangan Dunia Modern Dan Islam 
Terhadap Ilmu. Jakarta, 2020 h 14. 

Rohmaniah, Al Fiatur. “Kajian Semiotika Roland Barthes.” Institut 
Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 2 (2021): h 124–134.. 

Rozin, Muhammmad. “Metode Semiotika Sebagai Piranti Menyibak 
Makna Budaya.” diedit oleh I Wayan Suyadnya Siti kholifah,. 1 ed. 
Depok: Rajawali Press, 2018, h 431. 

Ryanty Derwentyana Nazar. “Kajian Makna: Mihrab Masjid 
Kontemporer Al-Irsyad Kota Baru Parahyangan.” Serat Rupa 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

206 

Journal of Design 1, no. 2 (2018): h 292. 

Said Husain Husaini. “17 Hadis Tentang Keutamaan Ilmu Dan Orang 
Berilmu.” Ahlul Bait Indonesia.com, 2020.  
https://www.ahlulbaitindonesia.or.id/berita/index.php/s13-berita/17-hadis-
tentang-keutamaan-ilmu-dan-orang-berilmu/. 

Saputra, Andika, dan Nur Rahmawati. Arsitektur Masjid Dimensi Ideologis 
dan Realitas. 1st ed. Surakarta: Muhammadiyah University Press, 
2020 h 320. 

Sauki, M. “Perkembangan Islam di Indonesia Era Reformasi.” 
TASAMUH: Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2018): h 443–458. 

Satori Djam’an, Aan Komariah,. Metode Penelitian Kualitatif, 1 ed. 
Bandung: Alfabeta., 2010. h 258 

Seragardin, Ismail. The architecture of the Contemporary Mosque. Diedit oleh 
Ismail Serageldin dan James Steele. Academy Edition. Sir Fredri. 
Vol. 7. London, 2005. h 173 

Sewang, Anwar. Buku ajar sejarah peradaban islam. Book. 1 ed. Sulawesi 
Selatan: Wineka Media, Parepare, Indonesia, 2017 h 446. 

Sobur, Alex. Semiotika Komunikasi. 4th ed. Bandung: Remaja 
Rosdakarya, pt, 2009. 

Steen, Andrew P. “Radical eclecticism and post-modern architecture.” 
Fabrications 25, no. 1 (2015):h 130–145. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. 1 ed. Bandung: 
Alfabeta, 2017, h 334. 

Suluri, Suluri. “Pendidikan Islam Berwawasan Budaya.” Ta’allum: Jurnal 
Pendidikan Islam 7, no. 1 (2019):h 191–202. 

Suryandari, Putri. “Jejak Nafas Leader Dalam Arsitektur.” Leadership 
Park. Jakarta, 2008 h 50. 

Suryandari, Putri. “Sustainable Architecture Concept in Islam.” In 
Proceedings of the Proceedings of the 2nd International Colloquium on 
Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) in Conjunction with the 3rd 
International Conference on Quran and Hadith Studies (ICONQUHAS), 
Jakarta: EAI, 2020. h 84–95.  

———. “The Authority of Indonesian Leader in Urban Facility and 
Housing Design (Sign and Symbol)” 156, no. SENVAR 2018 
(2018): h 170–176. 

Suryandari, Putri, dan Azyumardi Azra. “The Architecture of Domeless 



Daftar Pustaka 

207 

Mosques as the Trace of Muslim Intellectuals Development” 
Jurnal Indo Islamika 11, no. 2 (2021): h 215–240. 

Suryandari, Putri, dan Prof Hamka. “Al-Quran Perspective On 
Architectural Environmentally Friendly in the Aspect of 
Functions Building.” In 3rd ICIIS 2020, h 1–11. 

Sutrisno, Moh, Sudaryono Sastrosasmito, dan Ahmad Sarwadi. “Posi 
Bola of Jami Mosque As Spatial Transformation Symbol.” Journal 
of Islamic Architecture 5, no. 4 (2019): h 181–188. 

Syahid, Mushab Abdu Asy. “Membaca Arsitektur Masjid Modern 
melalui Semiotika.” Sejarah Arsitektur UI, no. 1 (2019):h 1–8. 

Taib, Mohd Zafrullah Mohd, dan Mohamad Tajuddin Rasdi. “Islamic 
Architecture Evolution: Perception and Behaviour.” Procedia - 
Social and Behavioral Sciences 49 (2012):h  293–303. 

Thonthowi, Ilmam, Sri Wahyuni, dan Luqman Nulhakim. “Penerapan 
Konsep Islam Pada Perancangan Masjid Salman ITB Bandung” 01, 
no. 2 (2013):h 1–11. 

Ubaid, Alaa Hadi. “Employing auxiliary natural lighting systems 
within the elements of traditional buildings: A special study on 
employing one of the auxiliary lighting techniques within one of 
the elements of a mosque in the ancient urban fabric.” Periodicals 
of Engineering and Natural Sciences 11, no. 1 (2023):             h 156–173. 

Umar. “Integrasi Konsep Islami dan Konsep Arsitektur Modern pada 
Perancangan Arsitektur Masjid.” Radial 2, no. 1 (2019): h 38–46. 

Utami. “Integrasi Konsep Islami Dan Konsep Arsitektur Modern Pada 
Perancangan Arsitektur Masjid (Studi Kasus Pada Karya 
Arsitektur Masjid Achmad Noe’Man).” Jurnal Radial 2, no. 1 
(2014): 38–46. 

Vaziri, Alireza Haj, Parnaz Goodarzparvari, Dan Ismail Baniardalan. 
“Comparative Body Analysis Of Sheikh Lotfollah Mosque In Isfa-
Han And Ahmed Mosque In Istanbul.” Journal Of Islamic 
Architecture 6, No. 3 (Juni 28, 2021): h 132–142. 

Wahab, M Husein A. “Simbol-simbol Agama.” Substansia 12, no. 01 
(2011): 78–84. 

Wayan Suyadnya, Siti Kholifah, ed. Metodologi Penelitan Kualitatif Berbagi 
Pengalaman Dari Lapangan. 1 ed. Depok: Rajawali Perss, 2018, h 431. 

Widianti. “Pengaruh Buka Terhadap Kenyamanan Suhu Dan Cahaya 
Pada Ruangan Masjid (Studi Kasus Di Masjid Raya Asmaul 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

208 

Husna Gading Serpong, Tangerang).” Arjouna 3, No. 2 (2019): h 
19–29. 

Yin R.K. Studi Kasus: Disain dan Metode, Terjemahan : Case Study Research : 
Design dan Methode. 1 ed. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013, h 217. 

Zahra, Fatima, dan Safrizal Bin Shahir. “Spiritual Aesthetics of Islamic 
Ornamentation and the Aesthetic Value in Islamic Architecture.” 
Journal of Islamic Thought and Civilization 12, no. 1 (2022): h 164–175. 

Zekrgoo, Amir Hossein. “Rise of eclecticism in the 21st-century 
Malaysian mosque architecture.” Planning Malaysia 15, no. 1 (2017): 
h 295–304. 

 

 

  



209 

 

 

 

TENTANG PENULIS 
 

 

 

 

 

 Dr. Putri Suryandari, M.Ars, lahir di Jakarta, 1 
Juni 1969. Menikah dengan Danny Febianto, ST 
dan dikaruniai 3 anak laki-laki yang Bernama 

Rakaditya Dantrivani, S.Ars (menikah dengan 
Chika Novinda S.Ars), Adiathariq 

Danntrizky S.PWK, dan Rafaeyza 
Dantricozy.  Menempuh pekuliahan S1 di 
Universitas Sebelas Maret (UNS) Solo 

Fakultas Teknik Prodi Arsitektur dan lulus menjadi Sarjana Teknik 
Tahun 1993. Kemudian melanjutkan pendidikannya di Universitas 
Indonesia Fakultas Teknik Prodi Arsitektur Permukiman dan meraih 
gelar Magister Arsitektur (M.Ars) tahun 2005. Sementara Pendidikan 
doctoral ditempuhnya di UIN Syarief Hidayatullah Jakarta dan merahi 
gelar Doktor Arsitektur Islam di tahun 2023. 

Saat ini penulis merupakan dosen tetap di Prodi Arsitektur, 
Fakultas Teknik, Universitas Budi Luhur Jakarta dengan jabatan 
akademik Asosiate Profesor. 

 

 

 

 

 



ARSITEKTUR MASJID ERA REFORMASI 
Simbol Hibrida Islam dan Barat 

 

210 

 

 


	ISI-SIMBOL HIBRIDA ARSITEKTUR MASJID

