
 



SIMBOL DAN MAKNA 

ARSITEKTUR MASJID KONTEMPORER 

DI ERA REFORMASI INDONESIA 

 

Disertasi 

Diajukan kepada Sekolah Paska Sarjana UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta 

Sebagai salah satu syarat untuk memperoleh Doktor 

dalam Bidang Arsitektur Islam 

 

Oleh : 

Putri Suryandari 

(31191200000026) 

 

 
 

Promotor: 

Prof. Dr. Jamhari, MA 

Prof. Dr. Achmad Syahid, MA 

 

Konsentrasi Arsitektur Islam 

Sekolah Paska Sarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

JAKARTA 2023 
 



https://v3.camscanner.com/user/download


i 
 

 

 

by Putri Suryandari 

 

submission date: 26-jun-2023 11:25AM (UTC+0700) submission 
ID: 2041279385 
File name: (661M) 
Word count: 60747 
Character eoune 291977 

Simbol dan Makna Arsitektur 

Masjid Kontempor di Era 

Reformasi Indonesia 



ii 
 



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


iii 
 

ABSTRAK 

Simbol dan Makna Arsitektur Masjid Kontempor di Era 
Reformasi    Indonesia 

Putri Suryandari, NIM: 31191200000026. 

 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana konsepsi simbol dan makna, 
gaya arsitektur masjid kontemporer di Indonesia Era Reformasi. Permasalahannya, 
dengan masih adanya kontraversi mengenai disain masjid ini, bagaimana memaknai 
simbol dan makna gaya arsitektur masjid kontemporer yang menimbulkan kontraversi 
dan yang dapat diterima oleh Masyarakat di Indonesia Era-reformasi . Bagaimana 
memaknai konsepsi bentuk masjid berdasarkan teori semiotika arsitektur dalam 
ekspresi filosofi simbolik Islam. Metode Penelitian adalah Kualitatif, melalui studi 
kepustakaan, penelitian lapangan, observasi dan wawancara. Prosedur pengumpulan 
data menggunakan metode wawancara, observasi, dan dokumentasi. Objek 
penelitian adalah, Masjid Assamawaat Tangerang, Masjid A-Tanrim PP 
Muhammadiyah Jakarta Pusat, Masjid Jami’ Darusalam Jakarta Pusat, Masjid Al 
Azhar Bekasi, Masjid Asmaul Husna Bekasi, Masjid Al Safar Cipularang, Masjid 
Merapi Jogyakarta, dan Masjid Honey Comb Sidoarjo. Pandemi covid-19 dan 
penerapan PPKM level-4 menjadi kendala penelitian ini, khususnya dalam proses 
wawancara subjek penelitian, dokumentasi, dan observasi objek, sehingga beberapa 
kegiatan dilakukan secara online. Temuan penelitian ini adalah (1) simbol arsitektur 
masjid kontemporer yang dapat diterima oleh Masyarakat adalah yang menerapkan 
filosofi Islam dari al-Quran, seperti bentuk Kabah (kotak); (2) simbol arsitek yang 
menimbulkan perdebatan adalah yang menerapkan intepretasi arsitek, tanpa 
memperhatikan pemaknaan spiritual pemakai, seperti bentuk segitiga atau piramid; 
(3) sebagai bangunan sakral, filosofi spiritual dari al-Quran diterjemahkan dalam  
aplikasi arsitektur masjid. Temuan utama dari penelitian ini adalah arsitektur masjid 
kontemporer di Indonesia merupakan Simbol Hibrida Islam dan Barat, yaitu berupa 
penerapan filosofi Islam ke dalam simbol sakral dan estetika Barat ke dalam simbol 
profan yang diterapkan secara methaphora pada bangunan masjid. Kesimpulan 
penelitian ini adalah (1) gaya arsitektur masjid kontemporer di Indonesia Era-
reformasi menyimbolkan Hibrida Islam dan barat; (2) membantah penelitian Aida 
Hostait (2015) yang mengemukakan bahwa gaya arsitektur masjid modern 
kontemporer di kota-kota Islam lebih banyak bermuatan politik dan sosial daripada 
nilai agama; dan (3) membantah hasil penelitian disertasi Sama Mostafa (2021) yang 
mengemukakan bahwa gaya arsitektur masjid kontemporer adalah sintesis antara 
tradisional dan modern. 

Keyword: simbol masjid, hibrida Islam-Barat; arsitektur masjid, masjid 
kontemporer; era reformasi Indonesia, arsitektur dari al-Quran 

 

 

 



iv 
 

ABSTRACT 

Symbols and Meanings of Contemporary Mosque 
Architecture in Indonesia's Reformation Era  

Putri Suryandari, NIM: 31191200000026. 

 

 

This study aims to analyze how the conception of symbols and meaning, the 
architectural style of contemporary mosques in Indonesia's Reformation Era. The 
problem is, there are still controversies regarding the design of this mosque, how to 
interpret the symbols and meanings of contemporary mosque architectural styles 
which cause controversy and which can be accepted by the people of Indonesia in 
the Reformation Era. How to interpret the conception of form based on architectural 
semiotic theory in the expression of Islamic symbolic philosophy. The research 
method is qualitative, through library research, field research, observation and 
interviews. Data collection procedures using interviews, observation, and 
documentation. The objects of the study were the Tangerang Assamawaat Mosque, 
Central Jakarta A-Tanrim PP Muhammadiyah Mosque, Central Jakarta Jami' 
Darusalam Mosque, Bekasi Al Azhar Mosque, Bekasi Asmaul Husna Mosque, Al 
Safar Cipularang Mosque, Merapi Jogyakarta Mosque, and Sidoarjo Honeycomb 
Mosque. The Covid-19 pandemic and the implementation of level-4 PPKM became 
an obstacle to this research, especially in the process of interviewing research 
subjects, documentation, and observing objects, so that several activities were 
carried out online. The findings of this study are (1) acceptable contemporary 
mosque architectural symbols apply Islamic philosophy from the Koran, such as the 
shape of the Kaaba (box); (2) the architect's symbol that creates is the one that applies 
the architect's interpretation, without regard to the meaning of the spiritual user, such 
as a triangle or pyramid shape; (3) as a sacred building, the spiritual philosophy of 
the Koran is translated into mosque architectural applications. The main finding of 
this research is that contemporary mosque architecture in Indonesia is a Hybrid 
Symbol of Islam and the West, namely the application of Islamic philosophy into 
sacred symbols and Western aesthetics into profane symbols that are applied 
metaphorically to mosque buildings. The conclusions of this study are (1) the 
architectural style of contemporary mosques in the reform era in Indonesia 
symbolizes Islamic and western hybrids; (2) refuting Aida Hostait's research (2015) 
which argued that the architectural style of contemporary modern mosques in 
Islamic cities has more political and social content than religious values; and (3) 
refuted the results of Sama Mostafa's dissertation research (2021) which argued that 
the architectural style of contemporary mosques is a synthesis between traditional 
and modern. 

 

Keyword: mosque symbol , Islamic-Western hybrid; mosque architecture, 
contemporary mosque; Indonesian reform era , architecture from the Koran 



v 
 

 

 خلاصة

 رموز ومعاني عصر الإصلاح عمارة المساجد المعاصرة في إندونيسيا 

31191200000026بوتري سوريانداري ، نيم:  . 

 

 

 تهدف هذه الدراسة إلى تحليل كيفية مفهوم الرموز والمعنى، والنمط المعماري للمساجد المعاصرة
 ،في عصر الإصلاح في إندونيسيا. المشكلة هي أنه لا تزال هناك خلافات بشأن تصميم هذا المسجد
 وكيفية تفسير رموز ومعاني الأساليب المعمارية المعاصرة للمساجد والتي تسبب الجدل والتي 
 يمكن أن يقبلها شعب إندونيسيا في عصر الإصلاح. كيفية تفسير مفهوم الشكل المبني على النظرية
 السيميائية المعمارية في تعبير الفلسفة الرمزية الإسلامية. ومنهج البحث نوعي، من خلال البحث 

ام المقابلات المكتبي، والبحث الميداني، والملاحظة، والمقابلات. إجراءات جمع البيانات باستخد  
جاكرتا  ومسجد  السماوات،  تانجيرانج  مسجد  هي  الدراسة  أهداف  كانت  والوثائق.   والملاحظة 
 تانريم بي بي المحمدية المركزي، ومسجد جامع دار السلام المركزي في جاكرتا، ومسجد بيكاسي 
 ،الأزهر، ومسجد بيكاسي أسمول حسنى، ومسجد السفر سيبولارانغ، ومسجد ميرابي جوجياكرتا

وتنفيذ المستوى الرابع  19-ومسجد سيدوارجو هوني كومب. . أصبحت جائحة كوفيد  PPKM 
والتوثيق  البحث  في  المشاركين  مع  المقابلات  إجراء  عملية  في  خاصة  البحث،  هذا  أمام   عائقًا 
 ومراقبة الأشياء، بحيث تم تنفيذ العديد من الأنشطة عبر الإنترنت. وتوصلت هذه الدراسة إلى 
 رموز معمارية مسجدية معاصرة مقبولة تطبق الفلسفة الإسلامية من القرآن، مثل شكل الكعبة  (1)

) الرمز المعماري الذي يبدع هو الذي يطبق تفسير المعماري، دون النظر إلى 2(الصندوق)؛ (  
) باعتباره مبنىً مقدسًا، تتُرجم الفلسفة3معنى المستخدم الروحي، مثل الشكل المثلث أو الهرمي؛ (  

عمارة  أن  هي  البحث  لهذا  الرئيسية  النتيجة  للمساجد.  معمارية  تطبيقات  إلى  للقرآن   الروحية 
 المساجد المعاصرة في إندونيسيا هي رمز هجين للإسلام والغرب، أي تطبيق الفلسفة الإسلامية 
 على الرموز المقدسة والجماليات الغربية على الرموز الدنيوية التي يتم تطبيقها مجازيًا على مباني 

في عصر   ) الطراز المعماري للمساجد المعاصرة1المساجد. وكانت استنتاجات هذه الدراسة هي (  
) دحض بحث عايدة شطيط (لبنان2الإصلاح في إندونيسيا يرمز إلى الهجين الإسلامي والغربي؛ (  

له (2015 الإسلامية  المدن  في  المعاصرة  الحديثة  للمساجد  المعماري  الطراز  أن  يرى   الذي 
) دحضت نتائج بحث أطروحة سما مصطفى 3محتوى سياسي واجتماعي أكثر من القيم الدينية؛ و(  

) والتي رأت أن الطراز المعماري للمساجد المعاصرة هو مزيج بين التقليدي2021(تركيا عام    
 .والحديث

 الكلمة الرئيسية: رمز مسجد ، هجين إسلامي غربي ؛ عمارة مسجد ، مسجد معاصر ؛ عصر
 الإصلاح الإندونيسي ، العمارة من القرآن 

 

 

 

 



vi 
 

KATA PENGANTAR 

 

Dengan Asma Allah Yang Maha Pengasih dan Maha Penyayang. Puji syukur 
kehadirat Allah Subhanahu Wa Ta‟ala atas Rahmat dan KaruniaNya, sehingga 
penulis dapat menyelesaikan dengan baik laporan penelitian dalam disertasi ini, 
sebagai salah satu persyaratan akademik guna memperoleh gelar Doktor dalam 
Bidang Arsitektur Islam, Sekolah Paska Sarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 
Judul disertasi yang diangkat adalah “Simbol dan Makna Arsitektur Masjid 
Kontemporer di Era Reformasi Indonesia”. Penelitian terkait menemukan gaya 
arsitektur masjid kontemporer di Indonesia yang disainnya dapat diterima oleh 
Masyarakat Islam. Penelitian ini juga menemukan Konsepsi Arsitektur Masjid 
kontemporer di Era Refomasi Indonesia, yang dapat digunakan sebagai panduan 
disain masjid di Indonesia oleh Masyarakat, praktisi maupun akademisi.  

Berkenaan dengan selesainya laporan penelitian ini, ijinkan penulis juga 
memberikan penghargaan yang tinggi dan ucapan terima kasih kepada: 

Suami tercinta Danny Febianto ST, yang setia dan selalu memberikan dukungan dan 
doa dalam melakukan studi lanjut ini. 

Prof. Dr. Jamhari, MA, dan Prof. Dr. Achmad Syahid, MA, selaku Promotor dan 
Ko. Promotor atas segala arahan dan bimbingannya terkait proses pelaksanaan 
penelitian dan penyusunan laporan penelitian. Prof. Azyumardi  
Azra, M.A., M.Phil., Ph.D., CBE. (almarhum), yang telah memberikan inspirasi 
untuk melakukan penelitian pada arsitektur masjid kontemporer di Indonesia, sejak 
di awal perkuliahan. 

Prof. Dr. Didin Saepudin, M.A, Prof. Dr. Media Zainul Bahri, M.A, Prof. Amelia 
Fauzia, M.A, Ph.D, selaku dewan penguji, yang sangat banyak memberikan 
masukan guna menambah bobot dari penelitian ini.   

Rektor UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Prof. Asep Saepudin Jahar MA Ph.D, yang 
sejak menjadi Direktur Sekolah Paska Sarjana UIN Jakarta, telah memberikan 
masukan yang sangat berarti terhadap penelitian ini. Direktur Sps UIN Jakarta, Prof 
Zulkifli MA, Kaprodi SPS UIN Jakarta, Prof. Dr. JM. Muslimin, MA, beserta staff 
dan jajarannya, yang sangat membantu dalam segala proses akademik dalam 
perkuliahan saya.  

Yayasan Pendidikan Budi Luhur Cakti, Universitas Budi Luhur, dan kawan-kawan 
Dosen di Fakultas Teknik, yang telah memberikan support material dan immaterial 
bagi penulis dalam menempuh pendidikan di SPS UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 
hingga mendapatkan gelar Doktor Arsitektur Islam, dengan predikat Cum Laude. 

KH Fahmi Basya dan kawan-kawan di Yayasan Tujuh Empat Hafidzun Alim yang 
terus memberikan motivasi guna menggali makna Arsitektur dari al Quran. 

Penulis juga haturkan terimakasih dan apresiasi yang tinggi pada seluruh jajaran 



vii 
 

civitas akedemik, SPS UIN Jakarta, Dosen-dosen yang telah memberikan 
bimbingan dan pengetahuan sejak matrikulasi, review proposal, work in progress 1 
dan 2, sehingga pengetahuan penulis mengenai arsitektur Islam dan arsitektur dari 
al Quran semakin bertambah. Perpustakaan SPS UIN adalah saksi bisu usaha 
penulis dalam memenuhi pengetahuan mengenai Sains dan Islam. 

Terima kasih pula untuk teman-teman mahasiswa SPS UIN Jakarta Angkatan 2019, 
atas supportnya selalu, agar penulis bisa lulus tepat waktu, khususnya Dr. Heni, Dr. 
Resty, Dr. Siti Masyitoh, Dr. Agus Syukur, Dr. Sobari, Dr. Bara, Dr. Syaferina, Dr. 
Saepudin (Gus Udin), Barliana, Farida, Umi Kulsum dan kawan-kawan yang tidak 
dapat saya sebutkan satu persatu.  

Demikian juga dukungan yang sangat besar dari anak-anak tercinta, Raka, Chika, 
Rizky, dan Rafa yang telah rela memberikan hak waktu dan perhatian mereka, agar 
mamanya dapat segera menyelesaikan S3. Juga tak kalah besar dukungan dari Pak 
Nano, paklik yang selalu menemani dalam perjalanan perkuliahan di S3 UIN 
Jakarta. 

Doa akan tetap penulis panjatkan dan ikhtiar tetap dilakukan, agar Allah Subhanahu 
Wa Ta‟ala senantiasa memberikan kemudahan dalam segala urusan dan 
memberikan keberkahan di dalamnya.  

Akhir kata, penulis menyadari bahwa naskah disertasi ini masih terdapat banyak 
kekurangan di dalamnya, dan itu menjadi tanggung jawab penulis. Oleh karenanya, 
penulis berharap masukan dan saran dari para pembaca yang budiman untuk 
penyempurnaan naskah disertasi ini.  

 

Jakarta, Agustus 2023 

Putri Suryandari 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



i 

 

DAFTAR ISI 
 

HALAMAN JUDUL …………………………………………………………..  i 
PERNYATAAN BEBAS PLAGIARISME …………………………….….….. ii 
TURNITIN ………………………………………………………………….… iii 
ABSTRAK …………………………………………………………………..... iv 
KATA PENGANTAR ……………………………………………………..…... v 
DAFTAR ISI …………………………………………………………………………………….….......…..vi 

DAFTAR GAMBAR ........................................................................................ iviii 
DAFTAR TABEL ............................................................................................... vii 
BAB I  PENDAHULUAN ..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .................................................................... 1 
B. Identifikasi Masalah......................................................................... 11 
C. Perumusan Masalah ......................................................................... 11 
D. Batasan Permasalahan ..................................................................... 11 
E. Tujuan dan Manfaat Penelitian ........................................................ 12 
F. Metode Penelitian ............................................................................ 13 
G. Penelitian Terdahulu ........................................................................ 24 
H. Keaslian Penelitian .......................................................................... 28 
I. Lingkup Penelitian ........................................................................... 28 
J. Sistematika Pembahasan .................................................................. 29 
K. Matrik Kerangka Penelitian ............................................................. 30 
L. Kerangka Teori ................................................................................ 32 

BAB II  ARSITEKTUR MASJID DALAM TINJAUAN SYARIAH DAN 
OBJEK ARSITEKTUR ....................................................................................... 33 

A. Teori Semiotika (Simbol dan Makna) ............................................. 33 
1. Simbol dan Makna dalam Arsitektur ....................................... 34 
2. Teori Simbol dan Makna Roland Barthes ................................ 36 
3. Teori Simbol, Makna dan Arsitektur Charles Jenks ................ 37 
4. Klasifikasi Tanda dan Makna .................................................. 40 

B. Simbolisme dalam Arsitektur Islam ................................................ 42 
1. Simbol Langsung (Primer) ....................................................... 44 
2. Simbol Budaya, ........................................................................ 48 

C. Masjid dalam Tinjauan Syariah ....................................................... 51 
1. Definisi Masjid......................................................................... 51 
2. Syarat Masjid Sesuai Syariah ................................................... 53 
3. Fungsi Masjid........................................................................... 55 

D. Masjid sebagai Objek Arsitektur ..................................................... 58 



ii 

 

1. Klasifikasi Masjid .................................................................... 58 
2. Tinjauan Arsitektur Masjid ...................................................... 59 

E. Tinjauan Arsitektur Kontemporer .................................................... 60 
1. Tinjauan Arsitektur Masjid Kontemporer ................................ 62 

F. Proposisi Penelitian ......................................................................... 66 
G. Ujung Keilmuan (State of the Art) ................................................... 68 

BAB III  PERKEMBANGAN GAYA ARSITEKTUR MASJID DI DUNIA 
DAN INDONESIA .............................................................................................. 70 

A. Filosofi Islam dalam Konsepsi Arsitektur Masjid ........................... 70 
1. Ide Masjid Berdasarkan Alquran ............................................. 73 
2. Ide Masjid Berdasarkan Hadis ................................................. 78 

B. Perkembangan Arsitektur Masjid di Dunia ..................................... 81 
1. Era klasik (610–1250M) .......................................................... 81 
2. Era Pertengahan (1250–1500 M) ............................................. 84 
4. Era Modern (1800M–sekarang) ............................................... 87 
5. Kesimpulan .............................................................................. 91 

C. Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Indonesia ...................... 97 
1. Ide Masjid Era Tradisional Modern ......................................... 97 
2. Ide Masjid Era Modern (1800–1900 M) .................................. 99 
3. Ide Masjid Era Modern Kontemporer (1900-sekarang) ......... 101 
4. Kesimpulan ............................................................................ 102 

BAB IV GAYA ARSITEKTUR MASJID KONTEMPORER ERA 
REFORMASI DI INDONESIA ......................................................................... 104 

A. PT Urbane Indonesia, Bandung ..................................................... 105 
1. Masjid Agung Asmaul Husna Gading Serpong ..................... 107 
2. Masjid Raya Al-Azhar Sumarecon Bekasi ............................ 114 
3. Masjid Jami’ Darusalam Jakarta Pusat ...................................... 120 
4. Masjid Al-Safar Kilomater 88 Cipularang ............................. 126 
5. Masjid Merapi (Baiturahman) Dusun Kopeng, Yogjakarta ... 132 

B. PT. Andi Rahman Arsitek .............................................................. 137 
1. Masjid Assamawaat Tangerang ............................................. 139 
2. Masjid Al-Ikhlas Honecomb (Sarang Lebah) Taman Athena 
Sidoarjo .......................................................................................... 144 

C. Rekatjipta Niaga Arsitektura, CV .................................................. 150 
1. Masjid At-Tanwir PP Muhamadiyah Menteng Jakarta .......... 151 

D. Kesimpulan .................................................................................... 156 
BAB V  SEMIOTIKA GAYA ARSITEKTUR MASJID KONTEMPORER DI 
INDONESIA ...................................................................................................... 159 

A. Simbol Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era-reformasi 
Indonesia ............................................................................................... 162 



iii 

 

B. Simbol Denotasi dan Mitologi Arsitek .......................................... 175 
C. Simbol Perkembangan Budaya Islam ............................................ 179 
D. Simbol Mitologi Islam ................................................................... 182 
E. Temuan Penelitian ......................................................................... 189 

BAB VI  KESIMPULAN DAN SARAN .......................................................... 197 
A. Kesimpulan .................................................................................... 197 
B. Saran .............................................................................................. 

  

200 
DAFTAR PUSTAKA ………………………………………………………....203 
 

Putri Suryandari
Typewritten text
LAMPIRAN .......................................................................................................212

PEDOMAN TRANS LITERASI HURUF ARAB KE HURUF LATIN .......... 220



iv 

 

DAFTAR GAMBAR 
 

Gambar 1. Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer .................................................. 1 
Gambar 2. Masjid Karya A Noeman ...................................................................... 2 
Gambar 3. Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia Tahun 2000-2020 .......... 2 
Gambar 4. Masjid Al-Safar KM 88 ........................................................................ 4 
Gambar 5. Avenues mosque Zaha Hadid ............................................................... 5 
Gambar 6. Masjid Quba ......................................................................................... 7 
Gambar 7. Masjid dengan Desain Kubah ............................................................... 8 
Gambar 8. Masjid Kubah di India .......................................................................... 9 
Gambar 9. Pemilihan Kasus ................................................................................. 18 
Gambar 10. Panduan Wawancara ......................................................................... 20 
Gambar 11. Hubungan Simbol, Makna dan Objek (C. Sanders Pierce) ............... 35 
Gambar 12. Sign, simbol and Architecture (Charles Jenks) ................................. 39 
Gambar 13. Firaun dan Piramida .......................................................................... 47 
Gambar 14. Kemegahan Arsitektur Islam Kuno di Yaman dan Persia ................ 49 
Gambar 15. Elemen interior Masjid Timur Tengah ............................................. 50 
Gambar 16. Masjid Pengaruh Modernisasi Islam ................................................ 51 
Gambar 17. Masjid Kontemporer Karya A. Noeman ........................................... 64 
Gambar 18. Ijtijat Konsep Arsitektur Masjid A Noeman ..................................... 66 
Gambar 19. Semantik dari sudut pandang Nasr dan Ardalan ............................... 71 
Gambar 20. Masjidil Al-Aqso .............................................................................. 73 
Gambar 21. Kesederhanaan dan Kesucian Ka’bah dan Masjidil Haram .............. 74 
Gambar 22. Masjidil Haram, Masjid Tanpa Atap ................................................ 76 
Gambar 23. Salat Ied dan Tarawih di Rumah Masa Pandemi Covid-19 .............. 77 
Gambar 24. Masjid Quba lama ............................................................................. 78 
Gambar 25. Rekonstruksi Masjid Nabawi ............................................................ 79 
Gambar 26. Arsitektur Masjid Awal Era Klasik .................................................. 82 
Gambar 27. Arsitektur Masjid Era Klasik ............................................................ 82 
Gambar 28. Arsitektur Masjid Era Klasik ............................................................ 83 
Gambar 29. Masjid Abad Pertengahan ................................................................. 85 
Gambar 30. Masjid Akhir Era Pertengahnan ........................................................ 86 
Gambar 31. Masjid Kubah dinasit Ottoman, Turki .............................................. 87 
Gambar 32. Arsitektur Masjid Abad Modern thn 1800an .................................... 88 
Gambar 33. Masjid di Abad Modern thn 1900an ................................................. 89 
Gambar 34. Arsitektur Masjid Era Modernisasi Islam di Timur Tengah ............. 90 
Gambar 35. Arsitektur Masjid Era Modernisasi Islam di Pakistan ...................... 90 
Gambar 36. Periode Perkembangan Arsitektur Masjid ........................................ 91 
Gambar 37. Masjid Kuno Tradisional abad ke-15 dan 17M ................................ 98 
Gambar 38. Abad Modern-Masjid Berkubah, abad ke-19 di Aceh ...................... 99 
Gambar 39. Abad Modern Masjid Berkubah, Abad ke-20 di Jawa .................... 100 
Gambar 40. Abad Modern Masjid Berkubah, abad ke-20 di Jawa ..................... 100 



v 

 

Gambar 41. Masjid Atap Tumpang Era Orde Baru, abad ke-20 ........................ 101 
Gambar 42. Masjid Era Reformasi Islam Modern ............................................. 102 
Gambar 43. Komisaris dan Prinsipal PT Urbane Indonesia ............................... 105 
Gambar 44. Wawancara Via Zoom dengan DIrektur PT UI (Reza A. Nurtjahja)
 ............................................................................................................................ 106 
Gambar 45. Fasad dan Peta lokasi Masjid Asmaul Husna ................................. 108 
Gambar 46. Atap Elips Metaphora Orang Bersujud ........................................... 109 
Gambar 47. Dinding Kaligrafi Kufi lafaz Allah ................................................. 109 
Gambar 48. Denah Lantai 2 dan 3 ...................................................................... 110 
Gambar 49. Pemisahan Tempat Salat Laki-Laki dan Perempuan ...................... 110 
Gambar 50. Langit-langit menyimbolkan bulan dan bintang ............................. 111 
Gambar 51. Elemen Dinding terongga, .............................................................. 111 
Gambar 52. Fasad dan Peta Lokasi Masjid Al-Azhar ........................................ 114 
Gambar 53. Fasad Masjid Al-Azhar (Sumber Pribadi) ...................................... 114 
Gambar 54. Tampak Samping Masjid ................................................................ 115 
Gambar 55. Pintu Gerbang Simbol Bulan Sabit ................................................. 116 
Gambar 56. Mihrab Terbuka Bentuk Bulan Sabit,Menghadap Kolam .............. 116 
Gambar 57. Dinding Kaca, Ventilasi Alami ....................................................... 117 
Gambar 58. Menara Berkubah dan Simbol Bulan Bintang ................................ 118 
Gambar 59. Denah Masjid .................................................................................. 118 
Gambar 60. DInding Bata Merah ....................................................................... 119 
Gambar 61. Peta Lokasi Masjid Jami Darusalam ............................................... 120 
Gambar 62. Tempat Ibadah dengan Bentuk Segitiga ......................................... 121 
Gambar 63. Masjid Desain PT Urbane ............................................................... 122 
Gambar 64. Denah Masjid .................................................................................. 122 
Gambar 65. Tampak Inding Segitiga dari Dalam ............................................... 123 
Gambar 66. Kaligrafi Terukir di Dinding Masjid ............................................... 124 
Gambar 67. Menara Masjid ................................................................................ 125 
Gambar 68. Peta Lokasi dan Tampak Atas Masjid Al-Safar .............................. 126 
Gambar 69. Mihrab Masjid dan Tudingan Iluminasi ......................................... 127 
Gambar 70. Fasade Asimetris, Folding Architecture ......................................... 127 
Gambar 71. Transformsi bentuk topi Ikat Sunda ............................................... 128 
Gambar 72. Motif Ventilasi Masjid .................................................................... 129 
Gambar 73. Kaligrafi di Dinding ........................................................................ 129 
Gambar 74. Ramp Menuju Area Salat................................................................ 130 
Gambar 75. Bagian Luar Mihrab ........................................................................ 130 
Gambar 76. Menara Masjid Al-Safar ................................................................. 131 
Gambar 77. Peta Lokasi Masjid Kopeng Merapi Yogjakarta ............................. 133 
Gambar 78. Eksterior dan Interior Masjid Kopeng Merapi ................................ 133 
Gambar 79. Interior Dinding Menara ................................................................. 134 
Gambar 80. Susunan Bata yang Melafazkan Kalimat Tauhid ............................ 135 
Gambar 81. Menara berkubah ............................................................................ 135 
Gambar 82. Produksi Material Bata Abu Vulkanik............................................ 136 



vi 

 

Gambar 83. PT. Andi Rahman Ar, Konsultan .................................................... 138 
Gambar 84. Peta Lokasi Masjid Assamwaat ...................................................... 139 
Gambar 85. Masjid Assamawaat ........................................................................ 140 
Gambar 86. Gambar Konsep Analisis Desain .................................................... 141 
Gambar 87. Fasade Dinding Transparan ............................................................ 142 
Gambar 88. Dinding dan Mihrab Masjid............................................................ 142 
Gambar 89. Halaman sekeliling Masjid ............................................................. 143 
Gambar 90. Peta Lokasi Masjid Honey Comb (Sidoarjo) .................................. 145 
Gambar 91. Fasad Masjid Al-Iklas (Honey Comb) ............................................ 145 
Gambar 92. Proses Desain Arsitektur Masjid Al-Iklas ...................................... 146 
Gambar 93. Denah Masjid .................................................................................. 146 
Gambar 94. Motif dinding Segi 6 Sarang Lebah ................................................ 147 
Gambar 95. Konsep Rumah Panggung Masjid Al-Ikhlas .................................. 148 
Gambar 96. Mihrab di Lantai 1 dan lantai 2 ....................................................... 148 
Gambar 97. Ramp untuk Divable ....................................................................... 148 
Gambar 98. Bedug Masjid Simbol Budaya ........................................................ 149 
Gambar 99. Masjid Edutorium UMS Surakarta ................................................. 150 
Gambar 100. Fasad Masjid At-Tanwir ............................................................... 151 
Gambar 101. Konsep Desain Masjid At-Tanwir ................................................ 152 
Gambar 102. Bentuk Runcing untuk Mengantisipasi Lahan Sempit ................. 153 
Gambar 103. Tempat Wudhu hemat energi........................................................ 153 
Gambar 104. Ruang Utama diLlantai 2 .............................................................. 153 
Gambar 105. Ruang Masjid ................................................................................ 154 
Gambar 106. Mihrab, Mimbar B, dan Elemen Dekoratif ................................... 154 
Gambar 107. Panel Surya ................................................................................... 156 
Gambar 108. Roof Tank ..................................................................................... 156 
Gambar 109. Bentuk Atap Masjid Kontemporer ................................................ 165 
Gambar 110. Menara Masjid Kontemporer ........................................................ 167 
Gambar 111. Mihrab Terbuka/Transparan ......................................................... 170 
Gambar 112. Tempat Wudhu Efisiensi Air ........................................................ 171 
Gambar 113. Dinding Transporan Model Geometri .......................................... 172 
 

  



vii 

 

DAFTAR TABEL 
 

Tabel 1. Analisis Penanda dan Petanda Denotatif ................................................ 21 
Tabel 2. Analisis Penanda dan Petanda Konotatif ................................................ 21 
Tabel 3. Bidang Keilmuan Terkait Bidang Arsitektur.......................................... 28 
Tabel 4. Matrik Kerangka Penelitian .................................................................... 30 
Tabel 5. Teori Simbol Roland Berthes ................................................................. 37 
Tabel 6. Tanda (Sign) dalam Arsitektur (Charles Jenks) ..................................... 38 
Tabel 7. Simbol dan Makna dalam Arsitektur Islam ............................................ 43 
Tabel 8. Desain dan SImbol Profan pada Masjid ................................................. 45 
Tabel 9. Simbol Sakral dalam Arsitektur Nusantara ............................................ 45 
Tabel 10. Multidimensi Fungsi Masjid................................................................. 56 
Tabel 11. Fungsi Masjid Modern ......................................................................... 58 
Tabel 12. Perkembangan Arsitektur Masjid di Dunia .......................................... 94 
Tabel 13. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Asmaul Husna ........................... 113 
Tabel 14. Makna Konotatif Masjid Al-Azhar .................................................... 119 
Tabel 15. Makna Denotatif Arsitektur Masjid Jami Darusalam ......................... 126 
Tabel 16. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Al-Safar ..................................... 132 
Tabel 17. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Merapi ....................................... 137 
Tabel 18. Makna Denotatif Arsitektur Masjid Asamawaat ................................ 144 
Tabel 19. Makna Denotatif Arsitektur Kontemporer Masjid Honey Comb ....... 149 
Tabel 20. Makna Denotatif Arsitektur Masjid At-Tanwir .................................. 156 
Tabel 21. Konteks arsitektur masjid kontemporer di Indonesia  berdasarkan 
konsep double coding ......................................................................................... 157 
Tabel 22. Fase Arsitektur Masjid di Dunia......................................................... 160 
Tabel 23. Adaptasi Bentuk Masjid pada Masyarakat Pengguna ........................ 174 
Tabel 24. Analisis Semiotika Roland Barthes A ................................................ 176 
Tabel 25. Analisis Mitologi Arsitek ................................................................... 182 
Tabel 26. Penempatan Simbol Sakral pada Tanda Profan .................................. 187 
Tabel 27. Simbol Arsitektur yang Diterima dan Menimbulkan 
Perdebatan/Kontroversial ................................................................................... 192 
Tabel 28. Mitologi Spiritual Asitektur Masjid ................................................... 194 



1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 
 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Pada dua dekade terakhir ini, di Indonesia terdapat fenomena bentuk 

bangunan Islam khususnya masjid, mulai didesain moder, tidak menggunakan 

kubah dan bergaya kekinian (kontemporer)1. Masjid dengan unsur-unsur modern 

dan tidak lagi menggunakan ornamen yang rumit, semakin banyak berdiri dengan 

megah di beberapa wilayah di Indonesia bahkan dunia. Beberapa arsitek mulai 

menghilangkan unsur kubah pada masjid, namun tetap tampil Islami dalam balutan 

unsur-unsur dekoratif dan fungsional2. Gaya arsitektur masjid yang berkembang 

sesuai dengan tren perkembangan saat ini atau kekinian biasa disebut dengan gaya 

kontemporer. Gaya kontemporer ini cenderung mengarah ke gaya Arsitektur 

Barat, dibandingkan gaya Timur Tengah3 (Gambar 1).  

 

 

 

 
 

Gambar 1 Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer 

Pada tahun 1972, di awali oleh masjid Salman ITB di Bandung yang bergaya 

kontemporer (gambar 2) yang merupakan karya dari A Noeman. Masjid ini 

menggunakan atap berbentuk cekung seperti cawan, bermakna filosofis sebagai 

 

1 D. Dewiyanti dkk, “The Salman Mosque : The Pioneer Of The Mosque Design 

Idea, The Driving Force Behind The Coinage Of The Term ‘ Campus Mosque ” dalam, 

Journal Islamic  Architecture., (2015), h. 143–153. 

2 R. F. Alsabban, dkk, “Characterization Framework Of Contemporary Mosques 

In Islamic Cities.,”dalam Journal of Engineering, Computing, and Architecture, (2020)· 

Vol. 11, No. 1, h. 12–17. 

3 M. Alaa Mandour, dkk, Contemporary Architecture of Islamic Societies, 2nd ed. 

(Malang Jateng: UIN Maliki Press, 2012), h 35. 



2 
 

penggambaran tangan orang yang sedang berdoa4. Saat itu, di tahun 1970–1990an, 

keberadaan desain masjid tanpa kubah sungguh menjadi perhatian besar seluruh 

kalangan dimasyarakat. Saat itu, desain masjid berkubah masih berjaya, sehingga 

keberadaan masjid dengan gaya kontemporer ini menjadi kajian tersediri.  

   

 

 

 

Gambar 2 Gambar Arsitektur Masjid Kontemporer Era tahun 70an 

Perkembangan gaya arsitektur masjid kontemporer tanpa kubah Era-

reformasi Indonesia (setelah tahun 2010), hadir lebih banyak mengikuti jejak 

pendahulunya, melawan simbol tempat ibadah Islam selama ini, yaitu arsitektur 

masjid berkubah. Beberapa contoh masjid kontemporer tanpa kubah di Indonesia 

adalah Masjid Bani Umar Bintaro (Fauzan Noe’man) Tangerang, Masjid Al-

Irsyad (Ridwan Kamil) Bandung, Masjid Al-Safar (PT Urbane/Ridwan Kamil) 

Jawa Barat, Masjid 99 Cahaya Tubala (Andra Martin) Lampung, Masjid Raya 

Sumatra Barat (PT Urbane), dan masih banyak lagi (gambar 3).  

 

 

 

 

Masjid Bani Umar Bintaro  Masjid Al-Irsad Bandung  

 

 

4 Utami, Ilmam Thonthowi, Sri Wahyuni, dan Luqman Nulhakim, “Penerapan 

Konsep Islam pada Perancangan Masjid Salman ITB Bandung”. dalam Reka Karsa: 

Jurnal Arsitektur (2013): h 1–11. 



3 
 

 

 

 
Masjid 99 Cahaya Tubala Lampung  Masjid Raya Sumbar 

Gambar 3 Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia Tahun 2000-2020 

Gaya desain kontemporer merupakan bentuk modernisasi baru yang lepas 

dari aturan-aturan gaya desain konvensional yang tradisional dan tidak terikat 

batas-batas desain tertentu5. Berdasarkan data Biro Pusat Statistik dan data base 

masjid di Pulau Jawa, jumlah masjid yang dibangun sampai tahun 2020, bergaya 

modern kontemporer tanpa kubah cukup banyak. Di DKI tercatat sekitar lebih dari 

50 masjid, di Jawa Barat sekitar 100 masjid, di DIY sekitar 20 masjid, di Jawa 

Timur lebih dari 50 masjid, dan di Jawa Tengah sekitar 30 masjid. Walaupun 

persentase ini masih jauh dari keberadaan masjid berkubah di seluruh pulau Jawa, 

tren desain masjid tanpa kubah semakin marak dan terus bertambah. Hal ini terlihat 

dari data desain masjid tanpa kubah yang masih belum dibangun atau terhenti 

pembangaunannya karena pandemi covid-19 tahun 2020.  

Menariknya, walaupun banyak hadir arsitektur masjid kontemporer di 

Indonesia dan dunia, fenomena ini tetap melahirkan perdebatan di kalangan 

masyarakat dan kelompok intelektual Islam abad ini6. Misalnya, Masjid Al-Safar 

(gambar 4), masjid terbesar di seluruh rest area se-Indonesia saat ini, merupakan 

salah satu masjid fenomenal dengan desain kontemporer7. Masjid karya Ridwan 

Kamil bersama firma arsiteknya, PT Urbane Indonesia yang dibangun mulai tahun 

2010 ini diresmikan langsung oleh Ridwal Kamis pada Jumat, 19 Mei 2017, ketika 

yang bersangkutan menjabat sebagai Wali Kota Bandung. PT Urbane Indonesia 

termasuk biro arsitektur di era Era-reformasi telah banyak membuat masjid dengan 

desain kontemporer sampai dengan saat ini. Masjid ini masuk nominasi Abdullatif 

Al-Fozan Award, ajang penghargaan yang menampilkan desain dan karya masjid 

di negara-negara berpenduduk muslim dunia. Wujud utama Masjid Al-Safar 

menurut arsiteknya, mengadaptasi bentuk topi adat yakni Iket Sunda, dengan 

 

5 K. Mouratidis dkk, “Contemporary versus traditional styles in architecture and 

public space: A virtual reality study with 360-degree videos,” dalam Journal.Cities, 

(2020), h  102499. 

6 S. Moustafa, “Contemporary Mosque Architecture In Turkey,” Thesis 

Disertation, (2013), h 52–53.  

7 Juparno Hatta, “Konstruksi Mitos Iluminati Pada Masjid Al-Safar (Analisis 

Semiotika Roland Barthes),” dalam Jurnal Sosiologi Agama  (2019): h 65. 



4 
 

konsep sculpture atau pahatan. Oleh karena itu, Masjid Al-Safar pun terlihat seperti 

batu besar yang dipahat. Masjid Al-Safar berbentuk asimetris dengan konsep 

arsitektur dekonstruksi. Bentuk Masjid Al-Safar yang sekilas banyak 

menggunakan unsur segitiga, justru menimbulkan kecaman dari masyarakat dalam 

negeri, karena dikaitkan dengan tudingan mitos iluminati8 .Ridwan Kamil perlu 

melakukan beberapakali klarifikasi atas desain biro arsitekturnya, baik melalui 

media online maupun offline, untuk membantah tudingan tersebut. Sebenarnya 

kalau diperhatikan, tidak hanya bentuk segitiga yang terdapat dalam desain masjid 

ini, tetapi juga bentuk-bentuk geometri lainnya, seperti segiempat dan sebagainya9. 

 

 

 

 
 

Gambar 4 Masjid Al-Safar KM 88 Karya Urbane Indonesia 

Zaha Hadid, seorang Arsitek wanita berkebangsaan Inggris yang merupakan 

salah satu arsitek terbesar dunia di era kontemporer abad millennium. Dalam dunia 

arsitektur, nama Zaha Hadid bukan hanya menjadi jaminan kualitas, melainkan 

juga menjanjikan terobosan yang berani10. Desain arsitekturnya yang visioner dan 

radikal, menjadikan karya-karya Zaha Zahid sebagai acuan bagi para arsitek lain 

untuk mengenal capaian kemajuan dunia arsitektur kontemporer. Sebagian besar 

karya Hadid yang kontroversial dibangun di Emirates11. Hadid mendesain untuk 

tiga masjid paling inovatif di era millennial ini, pada tiga ajang kompetisi 

Internasioanal. Pada kompetisi pertama, Hadid mendesain Masjid Agung 

Strasbourg, Prancis, pada tahun 2000; ke-2 mendesain Masjid Avenue Mall di 

Kuwait, 2009 (gambar 5); dan ketiga mendesain masjid pusat di Pristina, Kosovo, 

pada 201312. Karya desain masjid melenial Zaha Zahid yang banyak mendapatkan 

 
8 Iswara N Raditya, “‘Sejarah Masjid Al Safar Karya Ridwan Kamil & Tudingan 

Illuminati,’” tirto.id, diakses April 1, (2020), https://tirto.id/sejarah-masjid-al-safar-

karya-ridwan-kamil-tudingan-illuminati-d9ps. 

9 Juparno Hatta, “Konstruksi Mitos Iluminasi pada Masjid Al-Safar: Analisis 

Semiotika Roland Barthes”. dalam Jurnal Sosiologi Agama (2019): h 67. 

10 M. Aref, “Zaha Hadid, Genius Of The Place,” dalam Journal Contemporary 

Arab Aff. (2011), h. 267–287. 

11 J. P. Aschner, “Poetical, Polite, Political Architecture in Latin America,” dalam 

IOP Conf. Ser. Mater. Sci. Eng (2019) ,h 5. 

12 “Avenues Mosque : Zaha Hadid,” diakses September 9, (2020), 

https://www.arch2o.com/avenues-mall-mosque-zaha-hadid/. 



5 
 

penghargaan ini tidak pernah dibangun, karena alasan desain ultrakonservatif yang 

belum mampu diterima sejak tertanamnya simbol arsitektur Islam modern abad ke-

19, berupa idiom politis kubus dengan kubah yang belum tergoyahkan13. 

Simbol pada arsitektur Islam dikalangan desainer arsitektur dewasa ini, 

khususnya masjid nampaknya mulai bergesar, tidak lagi mengharuskan kehadiran 

kubah14. Ir. A. Noeman yang diikuti oleh Ridwan Kamil dan arsitek-arsitek muda 

Indonesia, justru lebih mengutamakan fungsi tempat ibadah dalam perencanaan 

bentuk bangunan. Karya-karya desainer arsitektur masjid kontemporer ini banyak 

yang meraih penghargaan baik di dalam maupun luar negeri, tetapi kalangan 

masyarakat, secara umum masih memandang bahwa masjid tanpa kubah tidak 

mewakili Islam15.  

 

 

 

 
Gambar 5. Avenues mosque, karya Zaha Hadid 

Bahkan dalam angket tentang pendapat masyarakat Islam (100 orang 

mahasiswa arsitektur Universitas Budi Luhur dan keluarganya) mengenai 

kehadiran masjid bernuansa kontemporer (seperti masjid Al-Irsyad), 60% 

menyatakan masjid-masjid tersebut terkesan fungsinya menjadi kurang sakral dan 

tidak menyimbolkan Islam, selebihnya 40% mengatakan bahwa kubah bukanlah 

budaya Islam. Bagi meraka tidak masalah dengan desain kontemporer, asal tetap 

sesuai fungsinya dan bermakna. Fenomena ini menarik untuk diteliti lebih lanjut 

terkait dengan budaya Islam abad ini.  

Masjid dalam konteks artefak sebagai wujud budaya Islam, seharusnya 

memuat di dalamnya tidak hanya sebagai simbol tetapi juga sesuai fungsinya dan 

mewakili jamannya. Makna bersifat intersubyektif karena ditumbuh kembangkan 

secara individual, namun makna tersebut dihayati secara bersama, diterima, dan 

 

13 J. P. Aschner, “PPPA in Latin America,” h 1 

14 Umar, “Integrasi Konsep Islami dan Konsep Arsitektur Modern pada Perancangan 

Arsitektur Masjid”, dalam Jurnal Radial 2, (2019): h 38–46. 

15 F. C. Nugrahini, “An overview of structural designs and building materials in 

shell structure for the mosque and the future development,” dalam Journal. Physic. 

Conferences. Series. (2020), h 1-7  



6 
 

disetujui oleh masyarakat16. Dengan munculnya era modern dan adopsi 

kapitalisme, terjadi perubahan politik baru yang berdampak pada status masjid. 

Dibandingkan dengan statusnya pada awal sejarah Islam, masjid kontemporer di 

satu sisi kehilangan peran politik dan sosialnya sama sekali menjadi sekadar 

tempat ibadah yang suci; arsitekturnya, sebaliknya, menjadi sangat menonjol. 

Berubah menjadi tipe bangunan ikonik kontemporer yang berkonotasi simbolisme 

visual sehingga menjadi pusat daya tarik17. 

Menurut Mushab A (2019), agama sangat lekat dengan tanda atau simbol, 

tidak terkecuali Islam, masjid adalah benda yang membawa simbol itu, sehingga 

dalam hal memaknainya akan mampu memahami dimensi spiritual dan psikologis, 

khususnya si arsitek dan apa yang ingin disampaikannya18. Setiap obyek dianggap 

memiliki pesan dan setiap pesan memenuhi perangkat denotasi dan konotasi. 

Denotasi adalah makna tersurat dan tertutup, sedangkan konotasi adalah 

interpretasi makna terbuka yang dipengaruhi emosi, sosial dan mental budaya si 

pengamat yang biasanya tersirat19 . 

Simbol memiliki makna yang tersembunyi atau yang dapat dikiaskan dari 

makna harfiahnya, kepada makna yang sakral dan mendalam20. Simbol adalah 

lambang atau tanda yang berbicara tanpa kata-kata dan menulis tanpa ada tulisan, 

terdiri dari sejumlah sistem dan model yang disakralkan di dalam kehidupan 

keagamaan. Manusia religious yang dikenal dengan “Homo Simbolicus” 

menempatkan simbol sebagai lambang yang menghubungkan mereka dengan alam 

kepercayaan yang trasendental melalui berbagai bentuk ritual liturgialnya secara 

normative.  

Di setiap masa, arsitektur dapat dipahami sebagai “penanda era”. Berbagai 

simbol fisik arsitektur berupa monumen, memorial, ruang publik, fasilitas umum, 

dan bangunan perumahan, merepresentasikan aspek sosial politik yang sedang 

berlangsung saat itu 21. Dalam penelitian penulis tahun 2018, dikemukakan bahwa 

simbol dan tanda fasilitas umum di era sebelum reformasi Indonesia yang habis 

 
16 Moh Sutrisno, dkk, “Posi Bola of Jami Mosque As Spatial Transformation 

Symbol,” dalam Journal of Islamic Architecture 5, (2019): 181–188. 

17 Abeer Alahham, “Metamorphosis of mosque semiotics From sacred to secular 

power metaphorism – the case of state mosques”, dalam Archnet-IJAR: Journal of 

Architectural Research Vol. 13 No. 1, (2019) h 204-217  

18 Mushab Abdu Asy Syahid, “Membaca Arsitektur Masjid Modern Melalui 

Semiotika,” artikel diakses pada 3 Desember 2022 dari https: //www.academia. 

edu/28343457/Membaca_Arsitektur_Masjid_Modern_melalui_Semiotika  

19 Mushab Abdu Asy Syahid, “Membaca Arsitektur Masjid,”  dalam Jurnal 

Sejarah Arsitektur UI, (2019), h 6 

20 Dwi Murniati, “Konsep Semiotik Charles Jencks Dalam Arsitektur Post-

Modern,” dalam Jurnal Filsafat 18, no. 1 (2016): h 27–37. 

21 Kemas Ridwan Kurniawan, “Dinamika Arsitektur Indonesia dan Representasi 

‘Politik Identitas’ Pasca Reformasi”, dalam Jurnal NALARs 17, no. 1, (2018), h 65. 



7 
 

terbakar akibat konflik kerusuhan tahun 1998 adalah simbol bangunan umum 

bergaya arsitektur modern yang menumbuhkan arogansi, egosentris, dan 

berstandarisasi internasional 22. Simbol bangunan Era-reformasi ditandai sebagai 

suatu fenomena arsitektur baru, sebagai ekses dari dinamika politik identitas dan 

modernitas yang terjadi dengan menguatnya lokalitas dan tantangan revitalisasi, 

serta kekuatan global baru23. Bentuk-bentuk arsitektur Era-reformasi justru 

ditandai dengan kemunculan makin bertambahnya gaya arsitektur modern, 

sehingga diterima luas oleh seluruh masyarakat Indonesia, sampai ke setiap 

fasilitas permukiman di pelosok negeri24. Tidak terkecuali dengan masjid yang 

merupakan salah satu fasilitas umum di permukiman dan perkotaan.  

Walaupun secara umum sudah diterima luas oleh masyarakat Era-reformasi 

Indonesia, seperti pembahasan sebelumnya bahwa kehadiran gaya arsitektur 

modern selalu menimbulkan perdebatan di masyarakat muslim. Melihat makin 

banyaknya gaya arsitektur masjid kontemporer tanpa kubah di era Era Reformasi 

(th 2000–2020), pertanyaanya adalah kehadiran bentuk bangunan Islam 

kontemporer ini menyimbolkan apa? 

Untuk menelaah lebih jauh tentang masjid, pertama-tama sumber yang 

harus dirujuk adalah Alquran dan hadis. Banyak ayat dalam kedua sumber 

pedoman hidup umat Islam berbicara tentang masjid. Pada awalnya, masjid tidak 

harus merupakan bangunan khusus atau karya arsitektur tertentu. Bahkan 

Rasullullah SAW bersabda, “Seluruh bumi adalah masjid, kecuali kuburan dan 

tempat pemandian” (HR. Tirmidzi no. 317, Ibnu Majah no. 745, Addarimi no. 

1390, dan Ahmad 3: 83. Syaikh Al-Albani mengatakan bahwa hadis ini shahih).  

 

 

 
Gambar 6a. Masjid Quba Lama  Gambar 6b. Masjid Quba Baru 

 
Gambar 6. Masjid Quba Lama dan Baru 

Masjid yang secara harfiah berarti tempat sujud, dapat berarti sekadar 

sebuah batu atau sehampar rumput savana, atau lapangan padang pasir yang 

 
22 Putri Suryandari, “The Authority of Indonesian Leader in Urban Facility and 

Housing Design (Sign and Symbol)”, dalam Proceeding Senvar (2018), h. 170–176. 

23 Kurniawan, “Dinamika Arsitektur Indonesia dan Representasi ‘Politik Identitas’ 

Pasca Reformasi”, dalam Journal Arsiktetur NALARs 17, no.1 2018, h 67 

24 Putri , “TA of IL in UF and HD (SS)”, h 170-176 



8 
 

dikelilingi bangunan serambi seperti “masjid lapangan” yang pertama kali 

didirikan oleh Nabi Muhammad SAW25. Masjid yang pertama kali dibangun pada 

masa Nabi Muhammad SAW adalah Masjid Quba pada tahun 622M (Gambar 6a), 

didirikan di Madinah yang awalnya hanya berbentuk segi empat dan berada di 

lapangan terbuka. Dinding terbuat dari batang pohon kurma dan atapnya dari daun 

pohon kurma. Setelah proses renovasi di tahun 1986, Masjid Quba Baru nuncul 

dengan menggunakan bentuk kubah pada atap masjidnya (Gambar 6b). 

 

Seiring berjalannya waktu, agama Islam sendiri pun semakin berkembang. 

Agama Islam semakin banyak bersentuhan dengan budaya-budaya lain. Kontak 

dengan budaya lain ini pun tidak hanya mempengaruhi agama Islam dalam nilai-

nilai ajaran agamanya, namun juga mempengaruhi arsitektur dalam agama Islam 

itu sendiri, khususnya masjid. Sejak itu, keberadaan masjid indentik dengan 

penyebaran Islam di suatu wilayah. Ini tampaknya sejalan dengan hadis yang 

diriwayatkan Bukhari-Muslim, “Barangsiapa mendirikan masjid karena Allah, 

niscaya Allah mendirikan rumah yang sebanding (pahalanya) dengan itu di 

surga”.  

 

 

 

 
Gambar 7a. Masjd Agung Damaskus  Gambar 7b. Blue Mosque 

Gambar 7 Masjid dengan Desain Kubah 

Masjid Agung Damaskus (Gambar 7a) dibangun pada abad ke-7 M atau 

lebih dikenal dengan sebutan masjid Umayah karya Al-Walid, memiliki kekuatan 

konstruksi yang mengagumkan dan dapat bertahan selama 1300 tahun. Dari 

masjid inilah, arsitektur Islam mulai mengenal lengkungan (horseshoe arch), 

menara segi empat, dan maksurah/mihrab. Masjid kubah selanjutnya yang saat ini 

masih berdiri megah adalah, Blue Mosque (1600 M) letaknya di kota Istambul 

dekat tepian laut Marmara, kota terbesar di Turki dan merupakan ibu kota 

Kesultanan Utsmaniyah26. Masjid Biru ini menggunakan struktur kubah secara 

hampir keseluruhan bangunan, tidak hanya pada atapnya. (Gambar 7b). 

 

 
25 M Syaom Barliana, “Perkembangan Arsitektur Masjid: Suatu Transformasi 

Bentuk Dan Ruang”, dalam Historia: Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah 9, no. 2 (2018), 

h 45–60. 

26 Amir Hossein Zekrgoo, “Rise of eclecticism in the 21st century Malaysian 

mosque architecture,” dalam  Planning Malaysia 15, no. 1 (2017): h 295–304. 



9 
 

Menjelang abad ke-12 dengan berdirnya pemerintahan Islam di India, 

mulailah muncul bangunan masjid, yaitu Masjid Quait Al-Islam di New Delhi, 

tahun 1195 M (Gambar 8a) dengan struktur atap kubah. Kemudian Masjid Taj 

Mahal (Gambar 8b) dibangun di Agra, India pada tahun 1628 M. Kaisar Mughal 

membangun Taj Mahal sebagai sebuah musoleum (monumen makam) untuk 

istrinya yang berasal dari Persia, yaitu Arju-Mand Banu Begum yang dikenal juga 

sebagai Mumtaz Mahal atau Mumtaz-ul-Zamani. Kedua masjid ini sekarang 

menjadi bangunan yang dipelihara oleh dunia27. 

 

Munculnya kubah sebagai simbol Islam diduga karena pecahnya perang 

antara Rusia dan Kesultanan Turki Utsmani (1877-1878). Kekaisaran Utsmani 

melancarkan gerakan budaya, termasuk pengenalan jenis masjid dengan atap 

kubah. Kubah menjadi simbol arsitektur Islam paling modern, yang seakan-akan 

wajib ada pada masjid masjid baru di Asia Tenggara, termasuk di indonesia, 

berjalan sampai beberapa abad28. Namun sejak awal tahun 2000-an mulai 

bermunculan desain-desain masjid yang ikonik dan tematik, atau biasa disebut 

dengan kontemporer29.  

 

 

 

 
Gambar 8a. Masjid Quit Al-Islam, New 

Delhi 

 Gambar 8b. Masjid Taj Mahal India 

Gambar 8 Masjid di India 

Arsitektur kontemporer dianggap sebagai cerminan status sosial di negara 

mana pun dengan menghormati ekonomi, tradisi, dan budaya30. Arsitektur 

kontemporer adalah suatu style aliran arsitektur tertentu pada eranya yang 

mencerminkan kebebasan berkarya yang bertujuan menghadirkan ide-ide kreatif, 

 
27 Andika Saputra and Nur Rahmawati, Arsitektur Masjid Dimensi Ideologis dan 

Realitas, 1st ed. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020), h.101 

28 Alireza Haj Vaziri, dkk, “Comparative Body Analysis Of Sheikh Lotfollah 

Mosque In Isfa-Han And Ahmed Mosque In Istanbul,” dalam Journal Of Islamic 

Architecture 6, No. 3, (2021): h 132–142,. 

29 Syamsul Kurniawan, “Masjid dalam Lintasan Sejarah Umat Islam,” dalam 

Jurnal Khatulistiwa-Journal of Islamic Studies 4, (2014), h. 169. 

30 Riski Hidayatullah, “Evaluasi Penerapan Karakteristik Arsitektur Kontemporer,” 

dalam Jurnal Universitas Islam Indonesia, no. 2017 (2018): h 6–10. 



10 
 

dengan memanfaatkan teknologi dan material. Dengan demikian karya yang 

dihasilkan menampilkan sesuatu yang berbeda dan merupakan suatu aliran baru 

dalam bentuk penggabungan dari beberapa gaya arsitektur lainya, dibenarkan 

menurut kemajuan teknologi dan prinsip estetika barat. Sedangkan Masjid adalah 

simbol agama dan spiritual, sehingga seharusnya terdapat pakem atau aturan-

aturan yang harus disesuaikan dengan filosofinya. Menurut Aida Hotait (2015) 

paska September 2001 (9/11 attackt), arsitektur masjid kontemporer, lebih banyak 

bernilai politik ketimbang keagaamaan. 

Kemerdekaan berkreasi setelah rezim otoriter era Orde Baru atau  di-era 

reformasi, sepertinya menimbulkan euforia untuk menghasilkan bentuk-bentuk 

arsitektur yang beragam, cenderung tanpa arah dalam membentuk arsitektur kota. 

Bagaimanapun regim otoriter menurut Hosam Ali (2017), tampak lebih jelas 

dalam membentuk wajah kota. Rezim otoriter bertujuan untuk mendapatkan 

kontrol atas semua aspek negara. Kota-kota yang dibangun oleh rezim otoriter 

memiliki tujuan yang sama31. 

Di seluruh dunia, gaya arsitektur kontemporer dengan cepat menyebar dan 

menyalip tradisional32. Penampilannya kini menjadi gaya standar dalam arsitektur 

dan desain perkotaan. Gaya desain tradisional dengan simetri, ornamen, dan kaitan 

dengan sejarah lokal ditinggalkan. Meskipun ada perdebatan teoretis yang kuat 

tentang gaya arsitektur kontemporer versus tradisional, penelitian tentang rumusan 

konsepsi gaya ini bagi arsitektur masjid era reformasi Indonesia tidak banyak. 

Perlu ada jalan tengah untuk memperkecil gap yang ada, agar tidak menciptakan 

perdebatan yang tidak perlu. 

 

Tabel 1  

Gap gaya arsiktektur masjid kontemporer di era reformasi 

 

No: 

 

Fenomena Gaya Arsitektur 

Masjid Kontemporer 

 

 

GAP 

1 Maraknya gaya arsitektur masjid 

modern kontemporer tanpa kubah, 

dua dekade ini. 

 

Belum ditemukan alasan maraknya 

pembangunan arsitektur masjid kon-

temporer di era reformasi Indonesia. 

 

2 Gaya Arsitektur Masjid era re-

formasi Indonesia, tidak lagi me-

wajibkan kehadiran kubah. 

 

Masih kurangnya formulasi gaya 

arsitektur masjid kontemporer  di 

Indonesia yang sesuai dengan filosofi 

Islam.  

 

 
31 Hosam Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a 

Comparative Analysis,” Disertasi American University in Cairo, (2021), h. 37. 

32 Kostas Mouratidis dan Ramzi Hassan, “Contemporary versus traditional styles in 

architecture and public space: A virtual reality study with 360-degree videos,” dalam 

Jurnal Cities ( 2020): h 102499. 



11 
 

3 Gaya arsitektur modern kontem-

porar ada yang menimbulkan 

perdebatan dimasyarakat dan ada 

yang dapat diterima. 

 

Masih kurangnya konsep gaya 

arsitektur masjid  kontemporer yang 

menimbulkan perdebatan dan yang 

diterima oleh masyarakat. 

4 Gaya arsitektur Masjid di 

Indonesia era reformasi, mulai 

lebih bergaya arsitektur Barat dari 

pada trdisional.   

Masih kurangnya perumusan gaya   

arsitektur masjid kontemporer era 

reformasi di Indonesia. 

 

Permasalahannya bagaimana simbol gaya arsitektur masjid kontemporer 

Era-reformasi Indonesia dan yang sesuai filosofi Islam? Bagaimana simbol 

arsitektur masjid menimbulkan perdebatan ban Bagaimana yang dapat diterima 

olehh masyarakat? 

B. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan uraian di atas, dapat dikemukan beberapa identifikasi sebagai 

berikut:  

1. Belum ditemukan alasan berkembangnya arsitektur masjid modern 

kontemporer di era reformasi 

2. Masih kurang rumusan gaya arsitektur masjid kontemporer era-reformasi di 

indonesia;  

3. Tidak ditemukan rumusan simbol dan makna arsitektur masjid kontemporer 

era-reformasi di indonesia yang menimbulkan perdebatan; dan yang dapat 

beradaptasi dengan masyarakat pengguna; 

4. Kurangnya konsepsi simbol gaya arsitektur masjid kontemporer era-reformasi 

di indonesia sesuai filosofi Islam;   

C. Perumusan Masalah 

Setelah diidentifikasi, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah 

“Bagaimana memaknai Simbol gaya arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi 

di Indonesia, baik yang menimbulkan perdebatan maupun yang dapat berdaptasi 

dengan masyarakat pengguna, berdasarkan teori semiotika arsitektur dalam 

ekspresi filosofi simbolik Islam? 

D. Batasan Permasalahan 

Sesuai dengan rumusan masalah di atas, analisis dan pembahasa masalah 

penelitian ini dibatasi pada beberapa masalah, yaitu (1) masalah dibatasi pada gaya 

arsitektur masjid kontemporer tanpa kubah; (2) masalah dibatasi pada gaya 

arstektur masjid kontemporer yang dibangun era-reformasi Indonesia, atau setelah 

tahun 2010; dan (3) masalah dibatasi pada subjek dan objek penelitian yang 

terdapat di Pulau Jawa. 

 



12 
 

a. Subjek penelitian 

  

Subjek penelitian ini adalah arsitek atau biro arsitektur yang banyak 

mendesain arsitektur masjid kontemporer dan karyanya terkenal di Indonesia. 

Subjek dibatasi pada biro yang mendesain masjid di lingkungan umum dan 

lingkungan khusus, seperti organisasi Islam terbesar di Indonesia, yaitu 

Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama. 

 

b. Objek Penelitian 

Objel penelitan ini adalah masjid bergaya kontemporer di Indonesia yang 

dibangun oleh pihak yang menjadi subjek dalam penelitian ini. Pada disertasi 

ini dipilih objek masjid yang dibangun Era-reformasi, mulai dari masjid 

perumahan sampai masjid Agung. Masjid yang diamati langsung diambil 

secara acak di wilayah pulau Jawa yang sesuai dengan batasan penelitian. 

Masjid yang diteliti melalui literatur dan secara online adalah masjid 

kontemporer di seluruh Indonesia di luar pulau Jawa yang telah dibangun oleh 

subjek penelitian, Era-reformasi. 

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Tujuan yang ingin di capai dari penelitian ini:  

a. Penelitian ini untuk mendapatkan karakteristik gaya Arsitektur Masjid 

Kontemporer Era Reformasi Indonesia. 

b. Penelitian ini untuk mendapatkan simbol dan makna gaya Arsitektur masjid 

Kontemporer yang menimbulkan perdebatan dan yang mampu beradabtasi 

dengan masyarakat pengguna Era-reformasi. 

c. Penelitian ini untuk mendapatkan penerapan filosofi Islam pada Arsitektur 

Masjid kontemporer di Indonesia. 

2. Manfaat Penelitian  

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberi manfaat, baik secara teoritis 

maupun prantis.  

a. Secara Teoritis  

1) memberikan sumbangan terhapat perkembangan teori simbol dan makna 

gaya arsitektur masjid kontemporer, Era-reformasi Indonesia (2000– 

2020); 

2) memberikan sumbangan teori simbol dan makna gaya arsitektur masjid 

kontemporer yang menimbulkan perdebatan dan yang mampu beradabtasi 

dengan masyarakat; dan  

3) memberi sumbangan Teori Simbol filosofi Islam dalam desain masjid 

kontemporer. 



13 
 

 

 

b. Secara Praktis  

1) memberikan rekomendasi pada praktisi desain bidang arsitektur, 

mengenai konsep nilai-nilai spiritual Islam dan fungsional pada gaya 

arsitektur masjid konteporer; 

2) memberikan edukasi kepada masyarakat muslim mengenai desain masjid 

menurut ilmu Arsitektur maupun filosofi Islam; dan  

3) memberikan rekomendasi kepada Departemen Agama RI mengenai 

kriteria gaya arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi di Indonesia. 

 

F. Metode Penelitian  

Penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif, yaitu deskriptif 

kualitatif. Hal ini sesuai dengan tujuan penelitiam, yaitu untuk mendapatkan teori 

Semiotika (Simbol dan Makna) arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi 

Indonesia. Djam’an Satori (2011: 23) mengungkapkan bahwa penelitian kualitatif 

ingin mengeksplor fenomena-fenomena yang tidak dapat dikuantifikasikan yang 

bersifat deskriptif seperti, pengertian-pengertian tentang suatu konsep yang 

beragam, gambar-gambar, gaya-gaya, tata cara suatu budaya, model fisik suatu 

artifak dan lain sebagainya33. Penelitian deskriptif kualitatif tidak memberikan 

perlakuan, manipulasi, atau pengubahan pada variable-variabel yang diteliti, tetapi 

menggambarkan suatu kondisi apa adanya. Satu-satunya perlakuan yang diberikan 

hanyalah penelitian itu sendiri, yang dilakukan melalui studi kasus adalah 

observasi, wawancara, dan dokumentasi.  

 

Metode ini menggunakan paradigma positivistik, yang metode 

penelitiannya focus pada masa kini (kontemporer) dalam konteks kehidupan nyata 

dan metode penelitian yang cocok dengan pertanyaan how dan why. Desain 

penelitian studi kasus adalah, suatu rencana tindakan yang diartikan sebagai 

rangkaian pertanyaan awal yang harus dijawab dan merupakan rangkaian konklusi 

dari pertanyaan-pertanyaan tersebut. 

 

Menurut penelitian Yin (2013), teori yang digunakan dalam studi kasus 

menspesifikasikan serangkaian proporsi yang jelas serta keadaan dimana 

proposisi-proposisi yang telah ditentukan tersebut telah diyakini kebenarannya 

(positivistic). Untuk memastikan, mengubah atau mengembangkan teori tersebut, 

mungkin ada kasus yang sesuai dengan kondisi tersebut, guna menguji teori yang 

bersangkutan. Kasus tersebut kemudian dapat untuk meprovosisikan apakah teori 

tersebut benar ataukan beberapa alternatif penjelasan lebih relevan dan 

 

33 Djam’an Satori Aan Komariah, Metode Penelitian Kualitatif, 1st ed. Bandung: 

Alfabeta., (2011), h. 56 



14 
 

memberikan kontribusi yang signifikan, kepada pembangunan pengetahuan dan 

teori34.  

 

Studi Kasus dijabarkan lebih rinci oleh Stake (dalam Avi 2019) yang 

menyatakan bahwa dalam penelitian kualitatif yang menggunakan pendekatan 

studi kasus memiliki ciri-ciri:  

a. membingkai kasus dan mengkonseptualitaskan objek penelitian; 

b. memilih fenomena dan fokus pada pertanyaan penelitian; 

c. melacak pola-pola data untuk memperkaya isu penelitian;  

d. menggunakan teknik triangulasi untuk hasil-hasil observasi penting dan 

landasan interpestasi;  

e. menghasilkan beberapa alternatif penafsiran; dan  

f. merumuskan pernyataan sikap atau menggeneralisir tentang kasus. 

 

Tujuan dari studi kasus bukan untuk mewakili dunia namun untuk mewakili 

sebuah kasus, dan proses modifikasi digunakan untuk penyelarasan, serta 

merupakan metode penelitian pribadi yang mengkaji tentang pengalaman personal 

yang unik (Avi 2019) 35. Lebih lanjut Mulyana 2001 menyatakan bahwa studi 

kasus menguraikan dan menyatakan secara komperhensip mengenai, berbagai 

aspek seorang individu, suatu kelompok, suatu organisasi (komunitas), suatu 

program atau suatu situasi sosial. Metode yang sering digunakan adalah 

wawancara, pengamatan, penelaahan dokumen, survei, serta data apapun untuk 

menguraikan suatu kasus secara terinci. 

 

Tipe penelitian yang peneliti gunakan adalah kualitatif interpretatif, yaitu 

suatu penelitian yang bertujuan untuk memberikan gambaran dan penjelasan 

mengenai setiap objek yang diteliti berlandaskan pada paradigma interpretif. 

Paradigma ini menyatakan bahwa pengetahuan dan pemikiran awam berisikan 

arti atau makna yang diberikan individu terhadap pengalaman dan kehidupanya 

sehari hari. Penelitian interpretatif (interpretation), yaitu sebuah metode yang 

memfokuskan dirinya pada tanda dan teks sebagai objek kajiannya, serta 

bagaimana peneliti menafsirkan dan memahami kode (decoding) dibalik tanda 

dan teks tersebut (Piliang 2003; 261)36. Dalam penelitian kualitatif interpretatif, 

peneliti sendiri atau dengan bantuan orang lain merupakan alat pengumpul data 

utama. Artinya, peneliti sendiri secara langsung mengumpulkan informasi yang 

didapat dari subjek penelitian.  

 

 
34 Yin R.K, Studi Kasus: Disain Dan Metode, Terjemahan : Case Study Research : 

Design dan Methode, 1st ed. Jakarta: RajaGrafindo Persada, (2013), h. 89 

35 Avi Marlina, "Ruang Hunian Keraton Jawa Transformasi Ndalem Bangsawan dan 

Rumah Abdi Dalem Magersari di Baluwarti Keraton Kasunanan Surakarta," Disertasi 

Universitas Diponegoro, (2017), h. 77 

36 Yasraf Amir Piliang, Hipersemiotika Tafsir Cultural Studie Atas Matinya Makna 

(Yogyakarta: Jalasutra, 2003), h. 261  

https://scholar.google.co.id/citations?view_op=view_citation&hl=id&user=lBLs69YAAAAJ&citation_for_view=lBLs69YAAAAJ:WF5omc3nYNoC
https://scholar.google.co.id/citations?view_op=view_citation&hl=id&user=lBLs69YAAAAJ&citation_for_view=lBLs69YAAAAJ:WF5omc3nYNoC


15 
 

Dasar penelitian ini adalah untuk mengkaji simbol dan makna arsitektur 

masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia, menggunakan metode analisis 

semiotik Roland Barthes. Barthes yang dalam teori semiotiknya menelusuri 

makna dengan pendekatan budaya, dimana Barthes memberikan makna pada 

sebuah tanda berdasarkan kebudayaan yang melatarbelakangi munculnya makna 

tersebut. Dengan demikian makna dalam tataran mitos dapat diungkap. 

1. Penelitian Kualitatif Model Semiotika  

Metode semiotika digunakan untuk membongkar makna konotatif yang 

tersembunyi di balik objek secara menyeluruh, sehingga susah untuk objektif 

karena banyak faktor yang mempengaruhi seperti, budaya, pengalaman, ideologi, 

dan lain-lain. Menurut Pierce, sebuah analisis tentang esensi tanda mengarah 

pada pembuktian bahwa setiap tanda ditentukan oleh obyeknya. Pertama, dengan 

mengikuti sifat obyeknya, ketika kita menyebutkan tanda sebuah ikon. Kedua, 

menjadi kenyataan dan keberadaannya berkaitan dengan obyek individual, ketika 

kita menyebutkan tanda sebuah indeks. Ketiga, kurang lebih perkiraan yang pasti 

bahwa hal itu diinterpretasikan sebagai obyek denotatif sebagai akibat dan suatu 

kebiasaan ketika kita menyebut tanda sebuah simbol. 37  

 

Saussure menawarkan model tanda diadik (dyadic)–dua bagian, bilateral. 

Sebuah tanda harus terdiri dari simbol (sign) dan penanda (signifier/significant). 

Dalam tradisi Saussure, tidak mungkin sebuah tanda tidak bermakna apa-apa. 

Penanda dan Petanda tidak dapat dipisahkan satu sama lainnya, layaknya dua sis 

mata uang. Menurut Barthes, semiotik adalah mengenai bentuk (form). Analisis 

semiotik yang dikemukakan oleh Roland Barthes tidak hanya terpaku pada 

penanda dan petanda, akan tetapi menganalisis makna dengan denotatif dan 

konotatif. Denotasi mengacu pada signifikasi primer, yaitu yang bersifat 

defisional dan literal yang terdapat di kamus, sementara Konotasi mengacu pada 

sejumlah signifikasi terkait hal yang bersifat sosio-kultural, dan memiliki 

implikasi personal (ideologi, emosi, dan sebagainya).  

 

2. Tahapan Pelaksanaan Penelitian  

Tahapan pelaksanaan penelitian simbol dan makna arsitektur masjid 

kontemporer Era-reformasi Indonesia. Tahapan pertama, terdiri atas tiga langkah, 

yaitu (1) kajian pustaka untuk membuat proposisi; (2) persiapan survai lapangan 

meliputi pemilihan objek dan subjek penelitian, panduan pencari data dan 

panduan pengumpulan data’ dan (3) analisis tiap kasus, dan analisis lintas kasus 

serta temuan karakteristik fisik dan nonfisik sebagai hasil. Tahap kedua terdiri 

atas satu langlah, yaiu (4) pemaknaan dengan membangun tema dan konsep. 

Kedua tahapan tersebut meliputi:  

 

 

 
37 Albert Atkin, “Peirce’s Theory of Signs,” dalam The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, 2013, h.1 dari https: //plato.stanford.edu/entries/peirce-semiotics/. diakses 20 

Januari 2021, jam 20.20 



16 
 

a. Kajian Pustaka  

Kajian pustaka dilakukan untuk membuat proposisi di awal penelitian. 

Proposisi berdasarkan kajian teori, penelitian terdahulu, yang terkait dengan, 

bagaimana masjid menurut ketentuan syariah? Bagaimana ide masjid menurut 

hukum Islam dan masyarakat Muslim Kontemporer Indonesia? Bagaimana 

perkembangan arsitektur masjid kontemporer di Indonesia Era-reformasi? 

Bagaimana simbol dan makna pada arsitektur masjid? Bagaimana konsepsi simbol 

dan makna arsitektur masjid sesuai perkembangan intelektual Islam?  

 

Kajian tersebut dibagi menjadi empat proposisi di dalam BAB II. Keempat 

proposisi tersebut alah (1) masjid sesuai ketentuan syariah; (2) masjid sebagai 

objek arsitektur dan masyarakat Islam kontemporer; (3) arsitektur masjid 

kontemporer; dan (4) semiotika (simbol dan makna) arsitektur masjid sesuai 

kaidah arsitektur dan kajian islam 

 

b. Persiapan Survei Lapangan  

Persiapan lapangan meliputi pemilihan kasus, kriteria pemilihan 

narasumber dan informasi kunci, panduan pencarian data, dan panduan 

pengumpulan data. Penelitian ini merupakan pengamatan studi kasus. Penelitian 

kasus pada disertasi ini, selain mengamati subjek, yaitu arsitek atau biro arsitektur 

yang mendesain dan membangun masjid dengan arsitektur kontemprer Era-

reformasi Indonesia, juga mengamati objek arsitekturnya. Penelitian ini 

mengamati tentang objek arsitektur masjid kontemporer di Indonesia yang 

didesain oleh subjek (arsitek/biro arsitektur) Era-reformasi (tahun 2000-2020).  

 

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data primer dan 

sekunder. Menurut Sugiyono (2013), data primer adalah pengumpulan data dapat 

dilakukan dengan cara observasi, wawancara langsung, komunikasi melalui 

telefon, atau komunikasi tidak langsung seperti surat, e-mail, dan lain-lain38. Data 

primer adalah data yang diambil langsung dilapangan, saat wawancara ataupun 

survei. Data sekunder adalah pengumpulan data melalui cara tidak langsung atau 

harus melakukan pencarian mendalam seperti melalui internet, literatur, statistik, 

buku, dan lain-lain. 

 

Pulau Jawa adalah lokasi yang paling spesifik bagi pemilihan subjek dan 

objek studi kasus, karena jumlah umat muslim di Indonesia sebagian besar adalah 

di Pulau Jawa. Selain itu, lokasi penelitian ini dibatasi di wilayah Pulau Jawa, 

dikarenakan situasi pandemi covid-19 yang belum berakhir di Indonesia. 

Perkembangan arsitektur masjid kontemporer, juga banyak berkembang di Pulau 

Jawa. Di samping itu, arsitek dan biro arsitek yang mendesain masjid 

kontemporer juga banyak terdapat di Pulau Jawa, walaupun produknya banyak 

yang dibangun jauh diluar pulau Jawa.  

 

 
38 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatig, dan R&D (Bandung: 

Alfabeta, 2018), h. 19 



17 
 

Sesuai dengan jenis klasifikasi masjid, penelitian ini menggunakan studi 

kasus jamak. Kasus jamak dipilih dengan pertimbangan agar mendapatkan 

temuan yang lebih variatif. Menurut Yin 2013, pemilihan studi kasus jamak 

adalah berkisar antara tiga sampai dengan dua belas kasus.  

 

Berdasarkan pertimbangan tersebut, studi kasus dibagi manjadi dua 

kelompok. Pertama, objek arsitektur masjid kontemporer yang di survei secara 

langsung dari biro arsitektur, yang telah berdiri sejak tahun 2000, serta telah 

memfokuskan pada desain arsiktektur masjid modern tanpa kubah. Subjek utama 

yang dipilih adalah biro arsitek yang terkenal dengan desain masjid kontemporer 

tanpa kubah di seluruh Indoneisa, baik terkenal karena desainnya yang 

kontroversional maupun yang menginspirasi. PT Urbane Indonesia dipilih sebagai 

subjek utama penelitian, salah satu pendirinya adalah Ridwan Kamil, Gubernur 

Jawa Barat (periode 2018-2023). Keunikan dari biro arsitektur ini adalah terkenal 

koservatif terhadap ide-ide arsitektur masjid Era-reformasi Indonesia, namun juga 

inspiratif. Biro ini banyak mendapatkan penghargaan untuk desain arsitektur 

masjid kontemporer baik di Indonesia maupun dari mancanegara.  

Kedua, dan ketiga adalah biro arsitektur yang berkembang di dekade ke-2 

tahun 2000an. Biro arsitektur ini termasuk pada kelompok arsitek muda yang 

mulai eksis setelah tahun 2010. Namun, sejak awal memiliki prinsip, untuk desain 

bangunan keagamaan memilih gaya desain arsitektur masjid tanpa khubah dan 

secara khusus mendesain masjid untuk organisasi Islam besar Indonesia.  

Organisasi Islam terbesar seperti Muhammadiyah dan NU tentunya telah 

memiliki prinsip khusus bagi bangunan simbol agama saperti masjid, sehingga 

sangat menarik untuk diamati. PT Rekajipta Niaga Arsitektura dipilih mewakili 

arsitek yang banyak mendesain untuk Muhammadiyah, dan PT Andi Rahman 

Arsitek, dipilih mewakili arsitek yang banyak mendisan masjid bagi Nahdatul 

Ulama Indonesia. Dua biro arsitektur ini, sejak awal berdirinya telah berdedikasi 

untuk mendesain masjid modern tanpa kubah. 

Pada disertasi ini dipilih objek masjid yang dibangun Era-reformasi, mulai 

dari masjid perumahan sampai masjid agung. Masjid yang diamati secara langsung, 

diambil di wilayah pulau Jawa yang didesain oleh arsitek dan biro arsitek yang 

menjadi subjek penelitian. Studi literatur masjid melalui media online, dibatasi 

pada masjid kontemporer yang telah dibangun oleh subjek penelitian. Total studi 

kasus sejumlah delapan kasus, sesuai dengan pendapat Yin (2013), mengenai 

jumlah studi kasus jamak, yaitu tiga sampai dengan dua belas kasus. Berdasarkan 

pertimbangan tersebut, pada penelitian ini dipilih delapan masjid yang dibagi 

menjadi dua kelompok. Kelompok pertama, objek utama, yaitu kelompok masjid 

yang didesain oleh arsitek atau biro yang mendesain masjid bagi masyarakat 

umum. Kelopok kedua, objek pendukung adalah kelompok masjid yang didesain 

oleh arsitek atau biro bagi organisasi Islam besar di Indonesia seperti 

Muhammadiyah dan Nahdatul Ulama.  

 



18 
 

 
Gambar 9 Pemilihan Kasus 

c. Proses Pengumpulan Data 

Dalam penelitian kualitatif, proses pengumpulan data meliputi tiga kegiatan 

yang dilakukan. Lofland dan Lofland (dalam Moleong, 2000) menegaskan bahwa 

dalam rangka pengumpulan data ada tiga kegiatan, yaitu:  

 

1) Proses memasuki lokasi penelitian (getting-in),  

Untuk memasuki lokasi penelitian, terlebih dahulu mendatangi arsitek atau 

biro arsiteknya yang mendisan masjid tersebut. Tujuannya untuk melakukan 

wawancara perihal konsep desain arsitektur masjid yang selama ini diterapkan oleh 

arsitek. Lokasi wawancara dilakukan dengan dua cara. Pertama, dengan media 

zoom online dengan PT Urbane Indonesia yang terletak di Bandung. Kedua, survei 

langsung ke lokasi yang dilakukan di Sidoarjo dengan PT Andi Rahman Arsitek 

dan di Solo dengan CV Rekatjipta Niaga Arsitektura. Pengumpulan informasi 

melalui wawancara dengan tujuannya untuk memudahkan proses pengamatan 

terhadap objek, sesuai dengan karakteristik yang telah ditetapkan, serta merupakan 

hasil desain dari biro arsitektur objek studi. Pada tahap ini, lokasi penelitian yang 



19 
 

disurvei langsung adalah di wilayah Jakarta, Tangerang, Serpong, Bekasi, 

Surakarta, dan Surabaya.  

 

2) Ketika berada di lokasi penelitian (getting along),  

Setelah proses wawancara dan pengumpulan data dari Arsitek atau biro 

arsiteknya, dilanjutkan dengan melakukan survei di lokasi penelitian. Seluruh biro 

arsitek sebagian besar memiliki objek desain jauh dari kantornya, sehingga ketika 

berada di lokasi penelitian, seringkali hanya bertemu dengan pengurus atau 

pengelola masjid. Di lokasi penelitian, yang dilakukan sebagian besar mencocokan 

dengan data hasil wawancara, serta beberapa hasil studi literatur yang didapat 

melalui media online.  

3) Mengumpulkan data (logging the data),  

Pada tahap ini menggunakan empat macam teknik pengumpulan data, yaitu:  

a) Observasi (pengamatan).  

Teknik ini digunakan untuk mengamati tentang arsitektur masjid 

kontemporer di Jakarta (Masjid At-Taufik Lenteng Agung, Jakarta, Masjid 

PP Muhammadiyah Menteng, Jakarta,), Tangerang (Masjid As-Shaaf, 

Bintaro, Masjid As-Samawaat.), di Serpong (Masjid Asmaul Husna), di 

Bekasi (Masjid Al-Azhar), dan Surabaya/Sidoarjo (Masjid Lego Sidoarjo, 

Masjid An-Nahl, Sidoarjo). Pada pengamatan ini, terutama ditujukan pada 

bangunan secara fisik dan kelengkapan arsitekturnya. Pada observasi 

langsung, data diambil berupa foto-foto di lokasi. 

b) Wawancara (interview) 

Teknik ini digunakan untuk mendapatkan informasi (data empiris) yang 

berhubungan dengan pandangan dan sikap arsitek yang mendesain masjid 

kontemporer tanpa kubah dan para pemuka agama Islam terhadap fenomena 

ini. Agar data hasil wawancara ini dapat tercatat dengan baik digunakan alat 

bantu berupa alat perekam dan pedoman wawancara (gambar 10). 

c) Dokumentasi 

Dokumentasi digunakan untuk menghimpun berbagai informasi dan data 

yang diambil dari dokumen, berupa gambar arsitektur, foto bangunan interior, 

eksterior, elemen masjid dan simbol Islam, serta foto arsitek atau biro 

arsitekturnya. Dokumentasi diambil baik di lokasi penelitian maupun saat 

wawancara dengan narasumber. 

 



20 
 

 

Gambar 10 Panduan Wawancara 

3. Tahapan Analisis Semiotika  

 

Penelitian metode kualitatif menekankan pada kualitas atau hal terpenting 

dari sifat suatu objek. Penelitian kualitatif dilakukan peneliti untuk mengeksplor 

fenomena-fenomena seperti aktivitas/perilaku, persepsi, pemaknaan ruang, yang 

tidak dapat dikuantitatifkan, sehingga lebih bersifat diskriptif. Data diskriptif 

meliputi objek penelitian, yaitu orang (pelaku), tempat (bentukan arsitektural), 

dan aktivitas yang dapat diamati39. Proses analisis data dalam penelitian kualitatif 

ini berlangsung selama di lapangan, berdasarkan evaluasi objektif dan evaluasi 

subjektif, dan dilanjutkan setelah selesai di lapangan. Data yang diperoleh dari 

hasil wawancara, observasi, catatan lapangan, dan dokumentasi, disusun 

sistematis melalui pengorganisasian data ke dalam beberapa kategori. Analisis 

dilakukan untuk menemukan pola, dengan cara melakukan penelusuran melalui 

catatan-catatan lapangan, hasil wawancara dan bahan-bahan yang dikumpulkan 

untuk meningkatkan pemahaman terhadap semua hal, dan memungkinkan 

menyajikan apa yang ditemukan. 

 
39 Yin R.K, Studi Kasus: Disain dan Metode, Terjemahan, h 45. 

 

Perumusan 

Masalah 

Pertanyaan Penelitian 

Arsitek Intelektual Muslim 

 

 

 

 

Bagaimana kon-

sep simbol dan 

makna arsitektur 

masjid kontem-

porer di Indone-

sia secara lang-

sung mau-pun 

tersamar, agar 

dapat memenuhi 

nilai-nilai Islam 

maupun pemi-

kiran intelektual 

muslim paska 

refomasi. 

 

 

 

1. Kapan mulai memilih 

disain arsitektur masjid 

kontemporer (tanpa 

kubah)? 

2. Mengapa memilih disain 

arsitektur masjid 

kontemporer 

3. Siapa yang menginspirasi 

ide ini? 

4. Dimana tempat masjid 

kontemporer awalnya 

diterima oleh masyarakat 

pengguna? 

5. Kapan awalnya masjid 

kontemporer bisa mulai 

diterima secara luas? 

6. Bagaimana penerapannya 

sebelum dan setelah 

reformasi? 

7. Bagaimana Penggunaan 

simbol islami? 

8. Bagaimana Penerapan 

simbol arsitek atau pemilik 

pada masjid? 

9. Apakah ada perbedaan atau 

penambahan fungsi pada 

arsitektur masjid 

kontemporer? 

 

1. Kapan mulai memilih 

disain arsitektur 

masjid kontemporer? 

2. Mengapa memilih 

disain arsitektur 

masjid kontemporer 

3. Siapa yang 

menginspirasi ide ini? 

4. Dimana tempat masjid 

kontemporer pertama 

kali di order? 

5. Kapan awalnya masjid 

kontemporer mulai 

bisa diterima? 

6. Bagaimana 

penerapannya 

sebelum dan setelah 

reformasi? 

7. Bagaimana 

Penggunaan simbol 

islami? 

8. Bagaimana Penerapan 

simbol 

pemilik/organisasi 

pada masjid? 

9. Apakah ada perbedaan 

atau penambahan 

fungsi pada arsitektur 

masjid kontemporer? 

 



21 
 

 

a. Menganalisis Data dengan Denotasi 

Proses analisis Simbol, menggunakan kerangka makna denotasi dan 

konotasi Barthes. 

 

Tabel 2. Analisis Penanda dan Petanda Denotatif 

 
No Bagian Masjid Penanda Pertanda 

1 Eksterior 
Karakteristik objek Penjelasan interpretif 

2 Interior 

 

Tabel 2 di atas adalah metode analisis secara Denotatif, yaitu menguraikan 

identifikasi penandan dan pertanda yang muncul pada objek penelitian. Bagian 

masjid adalah objek atau sesuatu yang dirujuk oleh tanda, dalama hal ini adalah 

Masjid. Terdiri dari. bagian eksterior dan interior. Bagian-bagian ini akan 

diuraikan berdasarkan masing-masing objek studi kasus, secara bentuk (form). 

Penanda berupa penguraian bagian-bagian dari masjid ini yang dapat berpotensi 

menjadi tanda. Bentuk diurakain dari yang paling mencolok sampai yang 

sederhana. Uraian sesuai ketentuan arsitektur masjid kontemporer. antara lain 

bentuk, warna, teks, material, teknologi, dan sistem struktur dan konstruksi.  

 

Petanda adalah interpretif dari arsitek maupun pimpinan organisasi agama 

Islam besar Indonesia terhadap penanda tersebut. Sementara interpretan adalah 

tanda yang ada dalam benak seseorang tentang objek yang dirujuk sebuah tanda 

apabila ketiga elemen makna ini berinteraksi. Analisis Petanda dan Penanda 

dihasilkan makna denotatif, berdasarkan penjabaran dari bentuk objek dan 

interpretif arsitek dan pemuka agama Islam. 

 

Tabel 3. Analisis Penanda dan Petanda Konotatif 

 
No Bagian Masjid Penanda Pertanda  

1 Eksterior 
Karakteristik 

objek 

Penjelasan 

interpretif 2 Interior 

  SIMBOL Makna Konotatif, 

(Mitos) 

 

Tabel 3 adalah analisis makna konotatif kerangka Barhes. Makna konotatif 

adalah signifikasi tahap ke dua yang mengeksploitasi tanda denotative (signifikasi 

tahap pertama) sebagai penanda yang dkepadanya disematkan penanda yang lain.  

 

Bagian Masjid adalah objek atau sesuatu yang dirujuk oleh tanda, dalama 

hal ini adalah Masjid. Terdiri dari. bagian eksterior dan interior. Bagian-bagian ini 

akan diuraikan berdasarkan masing-masing objek studi kasus, secara bentuk 

(form). Penanda, berupa penguraian bagian-bagian dari masjid ini yang dapat 

berpotensi menjadi tanda Bentuk diurakain dari yang paling mencolok sampai 



22 
 

yang sederhana, Uraian sesuai ketentuan arsitektur masjid kontemporer. antara 

lain; bentuk, warna, teks, material, teknologi maupun system struktur dan 

konstruksi. 

 

Petanda adalah interpretif dari arsitek maupun pimpinan organisasi agama 

Islam besar Indonesia terhadap penanda tersebut. Sementara interpretan adalah 

tanda yang ada dalam benak seseorang tentang objek yang dirujuk sebuah tanda. 

Apabila, ketiga elemen makna ini berinteraksi. Simbol, Makna denotatif yang 

membentuk simbol (tanda) di tahap dua. 

 

Makna Konotatif yaitu penjelasan sosio-kultural, dan memiliki implikasi 

personal (ideologi, emosi, dan sebagainya), berdasarkan symbol di tahap 2. Makna 

sesuatu itu diberikan oleh “creator” atau “author” sebagai suatu pesan kepada 

orang lain. Oleh karena itu, persoalannya, apakah orang lain serta merta dapat 

mengetahui makna yang sebenarnya yang terkandung di dalam sesuatu itu sesuai 

dengan alam pemikiran dan suasana kebatinan sang creator atau author? Dengan 

demikian, tentunya, masalah makna lebih merupakan masalah interpretasi. 

Artinya, makna sesuatu sangat tergantung pada interpretasi seseorang terhadap 

sesuatu itu. 

Tahapan analisis yang akan digunakan peneliti adalah: ; 

1) mengumpulkan foto, gambar, dan teks, arsitektur masjid kontemporer Era-

reformasi Indonesia;  

2) mendeskripsikan bentuk atau unsur, sesuai dengan two order of signification 

milik Roland Barthes; dengan menggunakan analisis denotasi dan konotasi, 

dengan pembacaan lima kode; dan  

3) menganalisis data menggunakan tahapan pertama, yaitu denotasi; denotasi 

adalah pemaknaan tingkat pertama, merupakan tanda yang sebenamya tidak 

memiliki makna, hanya sebagai bentuk objek yang tampak oleh mata (Noth, 

1995: 312). Denotasi akan memunculkan tanda berupa propaganda, budaya 

dan gaya (perilaku) yang muncul dalam bentuk dan detail, pada nama yang 

kemudian diidentifikasi pada pemaknaan kedua.  

 

b. Menganalisis Data dengan Konotasi  

Konotasi walaupun merupakan sifat asli tanda, membutuhkan keaktifan 

pembaca agar berfungsi (Sobur, 2009)40. Dalam analisis konotasi, pembaca 

memiliki peran dan pengaruh yang cukup penting, seperti menurut Danesi (2002: 

37). Dalam pemaknaan tingkat kedua tanda dipengaruhi oleh perasaan dan 

persepsi pemakna. Peneliti akan memaknai tanda, dan simbol yang muncul pada 

setiap detail bentuk ekteriol dan interior masjid.  

 Apabila analisis pertama dan kedua selesai, peneliti melakukan analisis 

pemaknaan berupa mitos. Data yang telah dianalisis sebelumnya akan diamati, 

apabila memiliki mitos atau tidak. Mitos di peroleh dari berkembangnya konotasi 

dan denotasi yang membentuk tanda baru dan membentuk persamaan makna, 

 
40 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 4th ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2009), h. 40 



23 
 

hingga dapat membentuk makna lapis kedua karena adanya pergeseran makna dari 

denotasi ke. Mitos itu sendiri adalah konotasi yang telah berbudaya.  

 Data diinterpretasikan secara menyeluruh, kemudian peneliti menarik 

kesimpulan berdasarkan hasil analisis yang telah dilakukan dengan menggunakan 

semiotik model Roland Barthes mengenai simbol dan makna arsitektur masjid 

kontemporer Era-reformasi Indonesia, dengan cara sinkronik. 

 

4.Kendala Penelitian 

Pelaksanaan survei penelitian dilakukan sejak pertengahan tahun 2021, 

yaitu setelah sidang proposal selesai. Saat itu, kondisi pandemik covid-19 semakin 

marak dan meluas, apalagi dengan hadirnya varian delta. Karena kondisi ini 

berlangsung secara nasional, sehingga survei lapangan tertunda dan lebih banyak 

melakukan studi literatur melalui internet. 

Wawancara dengan narasumber utama, yaitu PT Urbane Indonesia (UI), 

khususnya Komisaris PT UI, yaitu Ridwan Kamil juga beberapa kali dibatalkan, 

dikarenakan situasi covid-19 di Bandung yang tinggi. Pilihan terhadap beliau 

sebagai narasumber utama dikarenakan banyaknya bangunan masjid berarsitektur 

kontemporer, menggunakan nama beliau sebagai Arsitek PT UI. Kemudian 

dikarenakan kesibukannya sebagai Gubernur Jawa Barat yang mengalami kondisi 

darurat pandemi covid-19, akhirnya wawancara di alihkan ke Direktur Utama 

sekaligus Prinsipal Arsitek PT UI, Reza Achmed Nurtjahja, ST, MUD, MURP.  

Desain-desain masjid kontemporer atas nama Ridwan Kamil, sebagian besar 

di bawah naungan PT UI, sehingga dapat dikatakan Direktur Utama PT UI dapat 

mewakili menjelaskan konsepsi desain Arsitektur Masjid yang selama ini telah 

terpublikasikan, atas nama Ridwan Kamil yang juga sebagai Arsitek di PT. UI. 

Wawancara dengan Reza Achmed Nurtjahja, dilakukan melalui media Zoom 

online dan dilanjutkan dengan tanya jawab melalui media WhatsApp. 

Setelah situasi pandemi sedikit mereda, di awal tahun 2022, peneliti 

melakukan survei marathon, dari Jakarta, Bandung, Jawa Timur, Jawa Tengah, 

Jawa barat dan Kembali ke Jakarta. Sesuai lokasi subjek Biro arsitektur dan objek 

masjid yang telah dibangun. Narasumber Andi Rahman Arsitek di Sidoarjo dan 

Muhammad Siam Priyono Nugroho, di Surakarta, tidak mengalami kendala 

dalam wawancara langsung ke biro arsitektur, hanya perlu menggunakan protokol 

kesehatan yang ketat, saat berkunjung ke kantor Arsitek-arsitek muda tersebut.  

Walaupun pandemi sudah sedikit mereda, tetap menyulitkan proses 

pengamatan dan pendataan langsung ke objek disertai, yaitu masjid. Pada saat 

mendatangi langsung bangunan sebagai objek riset, tidak dapat sepenuhnya 

bertemu dengan pengelola dan masyarakat pengguna. Anjuran pemerintah untuk 

menutup masjid dan hanya menerima 50% Jemaah, membuat pengamatan tidak 

dapat dilakukan dengan maksimal. Umumnya masjid hanya dibuka saat waktu 

Salat, kemudian langsung ditutup setelah Salat fardhu berjamaah selesai 

dilakukan, dan akan dibuka lagi pada pelaksanaan Salat fardhu berikutnya. 

Setelah Salat Isya, masjid benar-benar ditutup dan baru dibuka kembali saat Salat 

Subuh, sehingga saat terlambat datang setelah Salat Isya berjemaah, pengurus 

masjid mempersilahkan untuk hadir esok hari saat Salat Dzuhur.  

 



24 
 

G. Penelitian Terdahulu  

Beberapa penelitian sebelumnya mengenai simbol dan makna arsitektur 

masjid kontemporer sejak tahun 2015 sampai dengan 2021 adalah dapat dilihat 

seperti berikut:  

a. Penelitian Aida (Contemporary Architectural Tren s and Their Impact on The 

Symbolic and Spiritual Function Of The Mosque 2015) mengenai pengaruh 

perkembangan arsitektur masjid kontemporer di dunia terhadap nilai spiritual 

masjid, menyimpulkan bahwa, saat ini setelah tragedy 11 September 2001 

banyak elemen simbol politik dan sosial yang telah ditambahkan pada bangunan 

masjid, bukan dari elemen spiritual keagamaan.41. Menurutnya, tidak ada 

keberatan yang sah bahwa arsitektur masjid harus mengikuti perkembangan 

modern di bidang arsitektur dan teknologi, asalkan ini tidak mempengaruhi 

fungsi spiritualnya. Oleh karena itu, masjid tidak diharuskan untuk tetap 

terbatas pada fitur-fitur tertentu atau terbatas pada unsur-unsur yang tidak ada 

sebelumnya di masjid-masjid Kekaisaran Islam Pertama. Namun, perlu, 

daripada disukai, bahwa masjid milik dan berintegrasi dengan lingkungannya, 

dalam arti yang berbeda, arsitektur masjid harus terinspirasi atau meniru 

arsitektur sekitarnya atau negara di mana ia dibangun dengan tetap sejalan 

dengan semangat seni dan budaya Islam. 

b. Penelitian Reem Alsabban dan Ahmed M. Sheha-ta (2020) mengenai 

Characterization Framework of Contemporary Mosques in Islamic Cities, pada 

penelitian ini, ditemukan kerangka kerja yang akan berguna dalam 

mengembangkan karakteristik utama masjid bergaya kontemporer di kota-kota 

Islam dalam hal teknologi sosial, budaya, simbolik, arsitektur dan 

konstruksinya. 

c. Penelitian Associ. Prof. Dr. Diaa-Elden Mohamed Amin Tantawy (2021) 

mengenai “Spiritual Values Between Theological Symbolism and Design 

Globalization In The Contemporary Mosque Architecture” Penelitian ini 

termasuk penelitian teoritis berdasarkan pendekatan deskriptif dan analitis 

terhadap konsep sumbu penelitian, dan studi kasus model terpilih masjid 

kontemporer dalam berbagai gaya untuk menyelidiki keefektifan mekanisme 

ekspresi menggunakan simbol dalam perwujudan nilai-nilai spiritual ideologi 

dengan cara yang sejalan dengan globalisasi desain tanpa melupakan 

karakteristik morfologi model Islam masjid. Metafora simbolik memainkan 

peran besar dalam desain masjid dalam perumusan ide yang ingin diungkapkan 

dan nilai spiritual yang memancar darinya42. Penelitian diakhiri dengan 

 
41 H.Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a Comparative 

Analysis).” Thesis Disertasi, American University in Cairo, 2021, h 124 

42 Putri Suryandari, “Sustainable Architecture Concept in Islam,” dalam 

Proceedings  of the 2nd International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies 

(ICIIS), (2020), h 84–95,  



25 
 

kesimpulan dan rekomendasi aplikatif dengan menyusun daftar standar desain 

masjid kontemporer.  

d. Penelitian Disertasi Sama Moustafa 2021, Contemporary Mosque Architecture 

in Turkey). Penelitian menggunakan methode Studi kasus, dengan dasar untuk 

menemukan akar masalah. Penelitian akan dilakukan dalam kerangka teori 

modernisme, regionalisme, postmodernisme dan dekonstruktivisme. Gaya 

arsitektur masjid kontemporer di Turki adalah, mengembalikan bentuk 

tradisional kedalam gaya modern dalam pendekatan “modern adaptif”, di mana 

unsur-unsur tradisional yang ditafsirkan ulang diintegrasikan dengan teknologi 

baru dan bahan bangunan baru. Gaya ini menggambarkan aspirasi klien dan 

upaya arsitek dalam menemukan sintesis antara tradisional dan modern. 

e. Penelitian Mohammed Alajmi* dan Yousef Al-Haroun 2021, An architectural 

analytical study of contemporary minaret design in Kuwait43. Penelitian ini 

menggunakan metode analisis komparatif untuk mengkaji arsitektur menara, 

khususnya masjid-masjid di Kuwait. Pendekatan studi kasus diadopsi untuk 

memberikan pemahaman yang mendalam dan ilustrasi rinci tentang arsitektur 

menara kontemporer Kuwait. Oleh karena itu, sepuluh masjid, yang tersebar di 

enam kegubernuran Kuwait, dipilih sebagai studi kasus dalam penelitian ini. 

Temuan menyoroti bagaimana menara tetap menjadi fitur fisik dan simbolis 

penting dalam arsitektur masjid di Kuwait. Ini juga menunjukkan bahwa 

kebanyakan masjid memiliki dua menara. Menara merupakan elemen arsitektur 

masjid yang signifikan dan dianggap penting dalam desain masjid Kuwait 

kontemporer meskipun telah berubah dari elemen fungsi menjadi elemen 

estetika. 

f. Penelitian Mustain (2018), mengenai Politik Identitas pada pembangunan 

Islamic Center di Lombok, power politik dan intelektual pada pembangunan 

Islamic Center Masjid Hubbul Wathan, di Lombok mampu menghadirkan 

simbol identitas budaya, yang dapat menjadi kebanggaan diri masyarakat 

muslim Lombok Nusa Tenggara Barat. Namun, hal ini menimbulkan konflik 

sosial pada masyarakat sekitar masjid yang sebelumnya sudah memiliki masjid 

agung yang berdekatan dengan Islamic Center tersebut. Pada penelitian yang 

dilakukan peneliti (2019) mengenai “Pengaruh penguasa di tiga era setelah 

kemerdekaan terhadap fasilitas umum di Indonesi”44, tampak bahwa bentuk 

arsitektur fasilitas umum yang muncul, menyimbolkan identitas politik 

pemimpinan negara waktu itu. Konflik yang timbul pada masyarakat terjadi 

pada fasilitas umum yang bergaya arsitektur modern, dikarenakan sebelum 

 
43 Mohammed Alajmi and Yousef Al-Haroun, “An Architectural Analytical Study 

of Contemporary Minaret Design in Kuwait,” dalam  Journal of Engineering Research 

(Kuwait) 10, no.1 (January 3, 2022):h 48–66. 

44 Suryandari, “The Authority of Indonesian Leader in Urban Facility and Housing 

Design: Sign and Symbol.” dalam Proceeding Senvar 2018, h. 173 



26 
 

reformasi pemikiran pemerintah dengan masyarakat belum sejalan dalam 

konsep modernisasinya. 

g. Penelitian Muhammad Azka Rifqi Azza, Anisa Anisa (2019) mengenai kajian 

arsitektur simbolik pada bangunan masjid Istiqlal menguatkan pendapat Aida, 

bahwa penguasa di Indonesia di era presiden Soekarno, telah menggunakan 

kekuatan politiknya, untuk menginterfensi keinginan politik luar negerinya 

kepada simbol identitas Islam Indonesia di masjid Istiqlal. Masjid Istiqlal dibuat 

untuk bergaya Modern, agar image bangsa Indonesia setara dengan bangsa-

bangsa di Eropa yang saat itu masjid-masjid di Indonesia masih di dominasi 

oleh bentuk dan konstruksi tradisional. Masjid yang disebut sebagai terbesar se-

Asia Tenggara saat itu, tujuannya untuk memperlihatkan jumlah umat Islam 

yang sangat besarnya di Indonesia. Simbol gaya Modern yang ditampilkan 

bermakna bahwa bangsa Indonesia besar dan bakal setara dengan bangsa-

bangsa lain di dunia45. 

h. Penelitan Ryanty Derwentyana Nazhar (2016) dalam pemaknaannya pada 

Mihrab masjid kontemporer Al-Irsyat Bandung, menemukan bahwa mihrab 

Masjid tersebut menggunakan elemen-elemen ruang yang menggambarkan 

simbol Qurani46, yang mengandung nilai spiritual melalui bentuk Masjid Kotak..  

i. Penelitian Y. Gunardi, Handayani, Permana (2021) pada masjid kontemporer 

Al-Misbach Bandung, juga menemukan elemen-elememen agama dalam desain 

masjid ini. Bahwa secara keseluruhan, baik interior maupun eksterior, masjid 

ini menyimbolkan penghambaan kepada Allah47. Penelitian ini mengandung 

makna, bahwa masjid kontemporer Al-Misbach syarat dengan simbol-simbol 

agama, antara lain Simbol Methafora Ka’bah, simbol manusia bersujud, simbol 

rumah Allah, dan simbol cahaya Ilahi. Seluruh konfirgurasi bentuk baik interior 

maupun eksterior syarat dengan simbol-simbol Sakral.  

j. Penelitian Juparno Hatta, 2019, dalam memaknai Mitos Iluminati pada masjid 

kontemporer Al-Safar Km 88, Bandung, menjelaskan bahwa konsepsi simbol 

Methaphora pada budaya Jawa Barat telah mendapatkan pemaknaan yang 

berbeda dan sangat ekstrim dari masyarakat48. Interpretasi arsitek adalah 

menggunakan tema topi laki-laki khas budaya Sunda, mendapat tudingan 

iluminati dari masyarakat Muslim. Ada perbedaan pemberian makna antara 

pengamat dengan pembuat simbol. Transformasi dari simbol budaya 

 
45 Muhamad Azka Rifqi, dkk, “Kajian Arsitektur Simbolik Pada Bangunan 

Masjid,” dalam Arsitektur Purwarupa 3, no. 3, 2019, h. 215 

46 Ryanty Derwentyana Nazar, “Kajian Makna: Mihrab Masjid Kontemporer Al-

Irsyad Kota Baru Parahyangan,” dalam Serat Rupa Jurnal of Design 1, no. 2, 2018, h. 

292. 

47 Yudhi Gunardi et al., “Filosofi Arsitektur Masjid Al-Mishbah : ,”dalam Jurnal 

Arsitektur Zonasi 4, (2021), h. 283–294. 

48 Juparno Hatta, “Konstruksi Mitos Iluminati Pada Masjid Al-Safar (Analisis 

Semiotika Roland Barthes),” dalam Jurnal Sosiologi Agama 13, no. 2, (2019), h. 67. 



27 
 

kebangunan Masjid Al-Safar, justru menimbulkan perdebatan pada masyarakat 

muslim. 

k. Penelitian Mushab (2019) mengenai, membaca makna arsitektur masjid modern 

melalui semiotika, dijelaskan bahwa Tanda yang dimaksudkan oleh Arsitek 

pada masjid Al-Irsyad Bandung, sebagai bentuk kesederhanaan dan 

menghilangkan elemen kemegah-megahan yang tidak perlu, malah terbalik 

menjadi sebuah bentuk produk modern yang menampilkan kemewahan yang 

“mahal” dan berkelas, seiring dengan diskursus arsitektur minimalis yang 

sering menjadi personifikasi atas kemapanan kelas sosial masyarakat49. Bentuk 

ini menimbulkan konflik antara interpretasi desainer dengan persepsi peneliti. 

l. Pada penelitian Putri Suryandari 2021 bersama Prof Azumardi Azra mengenai, 

“The Architecture of Domeless Mosques as the Trace of Muslim Intellectuals 

Development”50, ditemukan bahwa arsitektur masjid tanpa kubah 

menyimbolkan reformasi Intelektual masyarakat Islam kontemporer. 

Pengaruhnya terlihat pada upaya bentuk desain masjid yang ingin dikembalikan 

pada prinsip hukum Islam yang murni (reformasi Islam modern), berdasarkan 

Alquran. 

Gaya arsitektur kontemporer adalah sebuah gaya yang menampilkan kreasi 

saat ini, dan menampilkan bentuk yang berbeda dari sekitarnya. Gaya ini bersifat 

dinamis dan berubah-rubah sesuai dengan kondisi dan pandangan masyarakat 

terhadap pengalaman estetikanya. Gaya kontemporer saat itu dapat berubah 

menjadi gaya konvensional di masa yang akan datang. Arsitektur kontemporer 

dapat menggabungan berbagai gaya dalam arsitektur, dan menghasilkan gaya yang 

baru. Munculnya gaya ini menurut Eliade merupakan kegiatan manusia yang 

berwujud simbol.  

Arsitekur Masjid merupakan jenis bangunan yang paling menantang bagi 

setiap arsitek yang berpraktik di dunia Muslim saat hari ini. Tidak ada bangunan 

lain yang begitu sarat dengan simbolisme, begitu dikelilingi oleh konvensi 

arsitektur yang mapan, dan sangat mungkin untuk diteliti dalam detail terkecil. Di 

atas segalanya, masjid adalah sebuah bangunan yang harus menjawab kebutuhan 

spiritual dan fungsional suatu komunitas, sekaligus membuat pernyataan fasih 

tentang komunitas itu. 

Keistimewaan penelitian ini dibandingkan penelitian sebelumnya adalah, 

symbol dan makna arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi 

Indonesia.Variable waktu atau masa menjadi novelty dari penelitian ini, yaitu ‘Era-

reformasi Indonesia’. Teori yang digunakan dalam pemaknaannya menggunakan 

pendekatan semiotika Roland Bartes dan Charles Jenks untuk mendapatkan makna 

 
49 Syahid, “Membaca Arsitektur Masjid Modern Melalui Semiotika.” dalam Jurnal 

Sejarah Arsitektur UI, (2019), h. 1-8 

50 Putri Suryandari and Azyumardi Azra, “The Architecture of Domeless Mosques 

as the Trace of Muslim Intellectuals Development” dalam  Jurnal Indo-Islamika11, no. 

2,  2021, h. 215–240. 



28 
 

Sakral dan Profan para arstektur masjid kontemporer di Indonesia, serta untuk 

mendapatkan Teori Simbol gaya arsitektur masjid kontemporer di Indonsia. 

H. Keaslian Penelitian 

Fokus penelitian sebelumnya terkait Simbol dan Makna Pada Arsitektur 

Masjid Kontemporer di Indonesia adalah sebagai berikut:  

a. mendapatkan Simbol dan Makna, Masjid Kontemporer Era-reformasi 

Indonesia yang dapat diterima oleh masyarakat dan yang menimbulkan 

perdebatan; 

b. Penelitian ini akan menemukan, konsepsi simbol dan makna bagi bentuk 

arsitektur masjid kontemporer di era reformasi sesuai fungsi sakral (spiritual) 

dan profannya (norma umum). 

 

I. Lingkup Penelitian  

Penelitian ini melihat simbol dan arsitektur masjid kontemporer Era-

reformasi Indonesia yang menimbulkan konflik maupun yang ideal.  

 

Pemilihan lokasi hanya di pulau Jawa khususnya untuk pengamatan 

langsung, dikarenakan kasus pandemic covid-19 yang mesih melingkupi 

Indonesia. Perkembangan arsitektur kontemporer di pulau Jawa lebih pesat 

dibandingkan wilayah lain di Indonesia, sehingga dapat dijadikan sampel. 

Sementara itu, pengamatan diluar pulau Jawa dilakukan secara studi literatur dan 

pengamatan dokumen dari narasumber. 

 

Dalam ranah keilmuan temuan peneliti termasuk dalam rumpun teori 

Semioti khususnya Arsemiotik atau Semiotika (Ikon-Indek-Simbol) dalam 

arsitekur. Metafora simbolik memainkan peran besar dalam desain masjid dalam 

perumusan ide yang akan diungkapkan dan nilai spiritual yang memancar 

darinya. Efek dari faktor simbolik dan faktor teknologi tidak dapat dipisahkan 

yang memberikan pesan sesuai dengan modernitas. 

 

Menurut Snyder (1984) penelitian dalam bidang arsitektur berdasarkan 

skala kompetensi dalam analisis, dibagi dalam tiga klasifikasi, yaitu (1) mikro: 

bangunan; (2) messo: komplek bangunan; dan (3) makro: kota.  

 

Fokus penelitian ini, berdasarkan klasifikasi di atas, berada pada lingkup 

mikro dan makro, yaitu pengkajian Islam khususnya bangunan Islam atau masjid, 

dalam skala kota. Bidang keilmuan terkait bidang arsitektur dapat dilihat pada 

tabel 4 di bawah. 

 

Tabel 4. Bidang Keilmuan Terkait Bidang Arsitektur 

 

No Uraian Bidang Keilmuan terkait bidang arsitektur 

1 Bidang Ilmu  Kajian Arsitektur Islam 

2 Kompetensi Fasilitas Umum 



29 
 

3 Area keilmuan Arsitektur Masjid  

J. Sistematika Pembahasan 

Bab 1. Pendahuluan 

Bab ini menjelaskan mengenai fenomena perkembangan Arsitektur Masjid 

Kontemporer di Indonesia Era-reformasi, penelitian-penelitian sebelumnya 

mengenai simbol dan makna masjid kontemporer, perumasan masalah, 

pertanyaan penelitian, batasan masalah, subjek dan objek penelitian, tujuan dan 

manfaat penelitian, metode penelitian, keaslian penelitian dan sistematika 

pembahasan.  

Bab 2. Kajian Semiotika Arsitektur, Masjid dalam Tinjauan Syariah Dan 

Objek Arsitektur 

Secara teoritis menjabarkan dan mengkaji masjid dalam tinjauan Syariah, Masjid 

sebagai Objek Arsitektur, dan Kajian Teori Semiotika Arsitektur khususnya pada 

masjid kontemporer.  

Bab 3. Perkembangan Arsitektur Masjid di Dunia dan Indonesia 

Metode Penelitian Kualitatif mengenai Semiotika Arsitektur Masjid 

Kontemporer Era-reformasi Indonesia, menjabarkan di dalamnya alasan 

pemilihan metode studi kasus, pendekatan penelitan kualitatif interpretative, 

tahapan penelitian analisisi Arsitekur dan semotika Roland Barthes, serta kendala 

dalam penelitian.  

Bab 4. Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era Reformasi Indonesia 

Penjabaran Karakteristik Arsitektur Masjid Kontemporer Era-reformasi 

Indonesia berdasarkan hasil survei pada, Arsitek atau Biro Arsitektur yang terdiri 

dari PT URBANE Indonesia (Bandung), Biro Arsiktektur Andi Rahman Arsitek 

(Surabaya), Biro Arsitektur Rekatjipta Niaga Arsitektura (Surakarta) CV 

(Muhammad Siam Priyono Nugroho ST MT).  

Bab 5. Simbol dan Makna Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era-

reformasi Indonesia  

Diskusi dan Pembahasan Simbol dan Makna Arsitektur Masjid 

Kontemporer Era-reformasi Indonesia, berdasarkan analisis karakteristik simbol 

arsitektur masjid kontemporer, analisis simbol arsitek, dan analisis simbol 

arsitektur.  

Bab 6. Kesimpulan dan Saran 

Di bab ini dijabarkan mengenai Kesimpulan Simbol dan Makna Arsitektur 

Masjid Kontemporer Era-reformasi Indonesia  

 

Daftar Pustaka 



30 
 

K. Matrik Kerangka Penelitian 

 

Tabel 5. Matrik Kerangka Penelitian 

 

JUDUL VARIABEL INDIKATOR SUMBER 

DATA 

METODE PENEL FOKUS PENELITIAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Simbol dan 

Makna 

Arsitektur 

Masjid 

Kontemporer 

Era-reformasi 

Indonesia 

Masjid 

menurut 

ketentuan 

Syariah  

1. Definisi 

2. Syarat Masjid 

3. Fungsi Masjid 

4. Klasifikasi 

Masjid 

Studi Literatur 

 

Penelitian Kualitatif 

 

1. Jenis Diskriptif 

Kuali-tatif 

2.  Pengumpulan 

Data  

- Wawancara 

- Observasi 

- Dokumentasi 

3. Lokasi Penelitian 

4. Jakarta, Jawa 

Barat, Jawa 

Tengah 

5. Analisis 

kualitatif dengan 

mengambang-

kan, 

menciptakan dan 

menemukan 

 

Bagaimana masjid 

mernurut ketentuan 

syariah? 

Masjid sesuai 

objek 

Arsitektur dan 

masyarakat 

Islam 

Kontemporer 

1. Idea masjid 

sesuai 

Alquran 

2. Idea Masjid 

sesuai hadis 

3. Idea masjid di 

In-donesia 

  

 

Studi Literatur 

Bagaimana Ide Masjid 

menurut hukum Islam 

dan masyarakat Muslim 

Kontemporer Indonesia? 

 

Arsitektur 

Masjid 

Kontemporer  

1. Teori 

Arsitektur 

Kontemporer 

2. Teori 

Arsitektur 

Masjid 

Kontemporer 

- Primer 

Wawancara 

arsitek 

Observasi, 

survei 

- Sekunder 

Bagaimana Perkem-

bangan Arsitektur 

Masjid Kontemporer di 

Indonesia Era-reformasi? 



31 
 

Semiotika 

(Simbol dan 

Makna) 

Arsitektur 

Masjid sesuai 

Kaidah 

Arsitektur dan 

Kajian Islam 

1. Semiotika 

dalam 

Arsitektur 

2. Simbolisme 

dalam 

Arsitektur 

Islam 

- Primer 

Arsitek, 

Pemberi 

Tugas 

Observasi, 

Survei  

- Sekunder 

Konsep dan 

Teori 

1. Bagaimana simbol 

dan makna pada 

arsitektur masjid? 

2. Bagaimana konsepsi 

simbol dan makna 

arsitektur masjid 

sesuai 

perkembangan 

Intelektual Islam? 

Proposisi 

Penelitian 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



32 
 

L. Kerangka Teori 

 

Tabel 6  

Kerangka Teori 

 



33 
 

BAB II 

ARSITEKTUR MASJID DALAM TINJAUAN SYARIAH 

DAN OBJEK ARSITEKTUR 

 

Untuk mengkaji simbol dan makna arsitektur masjid komteporer di 

Indonesia, kajian akan merujuk pada kerangka teori yang terdapat pada bab 

sebelumnya. Dimulai dari teori semiotika mengenai penjabaran simbol dan makna 

secara umum, semiotika arsitektur, dan arsitektur masjid. Kemudian teori masjid 

akan dijabarkan menurut ketentuan syariah dan sebagai objek arsitektur. Masjid 

sebagai objek arsitektur akan dikaji melalui teori arsitektur kontemporer, dan teori 

arsitektur masjid kontemporer. 

A. Teori Semiotika (Simbol dan Makna)  

Semiotika berasal dari Bahasa Inggris semiotics. Menurut Hornby (2000) 

semiotika adalah kajian tentang simbol dan tanda serta penggunaannya1. Kata 

semiotika berasal dari Bahasa Yunani semeion yang berarti tanda atau seme yang 

berarti penafsir tanda. Alex Sobur dalam buku Analisis Teks Media menyebutkan 

bahwa, semiotik modern memiliki dua bapak, Charles Sanders Pierce (1834-1914) 

dan Ferdinand de Saussure (1857-1913)2. Menurut Charles S Pierce dalam Hawke 

(2003), dalam kehidupan manusia memiliki ciri, yaitu adanya pencampuran tanda 

dan cara penggunaannya dalam aktivitas yang bersifat representatif. Tanda 

merupakan sesuatu yang tampak, merujuk pada sesuatu, mampu mewakili relasi 

antara tanda dengan penerima tanda yang bersifat representatif dan mengarah pada 

interpretasi3.  

Menurut Ferdinand de Saussure, semiotika adalah ilmu yang mengkaji 

tentang tanda dari bagian kehidupan sosial. Menurutnya, simbol atau tanda berasal 

dari lingustik atau bahasa4. Saussure juga meru[akan orang pertama di Amerika 

Serikat yang menggunakan dan memperkenalkan ilmu tentang simbol atau tanda, 

serta penggunaannya pada masyarakat. Di sini secara implisit, kajian semiotika 

terkait dengan aturan-aturan main atau kode sosial (social code) yang berlaku di 

masyarakat, sehingga suatu tanda dapat dipahami maknanya secara kolektif. 

 

1 Hornby A.S, Oxford Advanced Learner’s Dictionary (New York: Oxford 

University Press, 2000), h. 90 

2 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009), h.30 

3 Albert Atkin, “Peirce’s Theory of Signs,” dalam The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, 2013, h.70, diakses dari https: //plato.stanford.edu/entries/peirce-semiotics/. 

4 Muhammmad Rozin, “Metode Semiotika Sebagai Piranti Menyibak Makna 

Budaya,” ed. I Wayan Suyadnya Siti kholifah, 1st ed. (Depok: Rajawali Press, 2018), h. 

431. 



34 
 

Sebagai sebuah ilmu, semiotika dapat digunakan untuk membaca tanda (decoding) 

atau untuk menciptakan tanda (encoding)5. 

Dalam dunia arsitektur, ada beberapa tingkatan tanda, yaitu denotasi dan 

konotasi. Dalam tingkat denotatif, tanda mempunyai hubungan eksplisit dengan 

referensi atau realitas. Sementara itu, dalam tingkat konotatif, makna sebuah tanda 

terkait dengan perasaan dan emosi serta nilai-nilai kebudayaan dan ideologi. 

Sebuah pintu, misalnya, makna denotatifnya adalah sebagai tanda untuk masuk ke 

bangunan atau ruang tertentu. Namun, pintu juga dapat punya makna konotatif, 

seperti pintu yang besar menandakan keagungan sang pemilik bangunan6.  

 

Tantangan pemanfaatan semiotika dalam desain arsitektur adalah 

bagaimana sang arsitek dapat mengeksplorasi kreativitas melalui penciptaan kode-

kode baru yang dapat dipahami oleh publik. Di sini, Yasraf menawarkan lima kode 

dari Roland Barthes untuk mengeksplorasi kreativitas desain arsitektur, yaitu (1) 

kode hermeneutik, kode berupa teka-teki; (2) kode semantik, yang mengeksplorasi 

konotasi; (3) kode simbolik, kode yang bersifat membongkar sesuatu/ antitesis; 

(4) kode proaretik, kode yang disampaikan melalui sekuens, waktu, atau cerita; 

dan (5) kode kultural, yang merepresentasikan pengetahuan dan kebijakan (ASE)7. 

 

Semiotika arsitektur menuntun pemirsa untuk meneliti berbagai hal terkait 

wujud bangunan dan peta tata ruang. Berdasarkan semiotika, arsitektur dapat 

dianggap sebagai “teks”, sebagai teks arsitektur dapat disusun sebagai “tata 

bahasa” (gramatika)8. Bila dilihat dari segi sintaksis, dapat dilihat sebagai tanda-

tanda letak susunan ruang dan hubungan antara tanda-tanda tersebut. Sementara 

itu, dari segi semantik, dapat dilihat sebagai hubungan antara tanda, yang dimaknai 

dari wujud arsitektur. Lain lagi bila dilihat dari segi pragmatic, dapat diketahui 

pengaruh “teks” arsitektur terhadap pemakai bangunan9. 

1. Simbol dan Makna dalam Arsitektur 

Dalam wawasan Peirce, tanda (sign) terdiri dari ikon (icon), indeks (index) 

dan simbol (symbol). Pada dasarnya ikon merupakan tanda yang dapat 

menggambarkan ciri utama sesuatu, meskipun sesuatu tersebut tidak hadir. 

Hubungan antara tanda dengan objek dapat juga diinterprestasikan oleh ikon dan 

 
5 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 4th ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2009), h. 36 

6 Mushab Abdu Asy Syahid, “Membaca Arsitektur Masjid Modern Melalui 

Semiotika,”, Journal Sejarah Arsitektur, 2019, h. 1–8 

7 Muhammmad Rozin, “Metode Semiotika Sebagai Piranti Menyibak 

Budaya".Rajawali Press, 2018, h 200 

8  Mushab AA Syahid, “Membaca AMMMS”, h 9 

9 Dwi Murniati, “Konsep Semiotik Charles Jencks Dalam Arsitektur Post-

Modern,” dalam Jurnal Filsafat 18, no. 1, (2016), h. 27–37. 



35 
 

indeks, namun ikon dan indeks tidak membutuhkan kesepakatan. Ikon adalah 

benda fisik (dua atau tiga dimensi) yang menyerupai apa yang diinterpres-

tasikannya. Representasinya ini ditandai dengan kemiripan. Ilmu tentang tanda–

tanda secara umum yang berupa segitiga, digambarkan pada Gambar 14.Simbol 

juga merupakan tanda yang hadir karena, mempunyai hubungan yang sudah 

disepakati bersama atau sudah memiliki perjanjian (arbitrary relation) antara 

penanda dan petanda (Charles Sanders Peirce.)10.  

Berdasarkan bagan di atas dapat dijelaskan bahwa pikiran merupakan 

modifikasi antara simbol dengan acuan. Atas dasar hasil pemikiran itu pula 

terbuahkan referensi: hasil penggambaran maupun konseptualisasi acuan 

simbolik. Referensi dengan demikian merupakan gambaran hubungan antara 

tanda kebahasaan berupa kata/ kata-kata yang membuahkan kalimat dengan istilah 

isyarat, tanda dan lambang atau simbol. 

 

 
 

Gambar 11 1 Hubungan Simbol, Makna dan Objek (C. Sanders Pierce) 

Ferdinan de Saussure dan Charless S Pierse adalah tokoh semiotika modern. 

Turunan dari teori keduanya dijadikan acuan dalam kajian-kajian semiologi 

disegala bidang. Pandangan Peirce tentang ikon pengertiannya relatife sama 

dengan istilah simbol dalam wawasan Saussure. Hal ini ditegaskan Eco: 

“Saussure called symbols what Peirce called icons”. Dalam wawasan Saussurean, 

simbol merupakan diagram yang mampu menampilkan gambaran suatu ojek 

meskipun objek itu tidak dihadirkan. Seperti simbol Timur Tengah dalam 

arsitektur masjid berkubah, walaupun Timur Tengah tidak ada di Indonesia, 

namun kehadiran masjid kubah seolah-olah menghadirkan nuansa Timur Tengah 

di Indonesia11. Pada periode abad ke-20, muncul sejumlah tokoh yang 

mengembangkan semiotika menjadi disiplin ilmu mandiri seperti sekarang ini. 

Diantara para ahli semiotika abad-20 seperti dikutip oleh Danesi 2010 12 adalah 

sebagai berikut:  

 
10 T.L. Short, A Theory of Sign, Charles Sanders Pierce (Cambridge University 

Press, 2007), h. 100 

11 Zuber Angkasa, dkk.,  Arsitektur Yang Islami, ed. ST Sandra Eka, (Palembang: 

Noer FIkri, 2021), h.66 

12 Marcel.dkk, Pengantar Memahami Semiotika Media, 1st ed. (Yogyakarta: 

Jalasutra, 2010), h.207 



36 
 

 

a. Charles Moris (1901-1979), seorang ahli semiotika Amerika, yang membagi 

metode semiotika menjadi tiga, yaitu pertama studi sintaktik merupakan studi 

hubungan antara tanda, kedua studi semantik merupakan hubungan antara 

tanda-tanda dan makna dasarnya dan ketiga studi hubungan antara tanda-tanda 

dan penggunanya. 

b. Roman Jakobson (1896-1982), ahli semiotika Amerika kelahiran Rusia yang 

mengedepankan konsep penting “tanda termotimasi”, mengidentifikasikannya 

sebagai kecenderungan untuk membuat tanda-tanda yang merepresentasikan 

dunia melalui simulasi. 

c. Roland Barthes (1913-1980), ahli semiotika Perancis yang mempraktekan 

semiotika sebagai instrument untuk membongkar struktur makna tersembunyi 

dalam kebudayaan masyarakat modern seperti tontonan, pertunjukan sehari-

hari dan konsep-konsep umum seperti bangunan. 

d. A.J. Greimas (1917-1992) mengembangkan cabang penting yang biasa 

dikenal dengan teori strukturalisme naratologis. Naratologi didefinisikan 

sebagai studi mengenai cara manusia dari budaya yang berbeda menemukan 

jenis naratif yang sama (mite, kisah, dan sejenisnya) dengan karakter, motif, 

tema, alur yang betul-betul sama. 

 

2. Teori Simbol dan Makna Roland Barthes 

Semiologi Roland Barthes adalah pengembangan dari Semiologi Saussure. 

Barthes menyempurnakan teori Saussure, dengan membentuk semiology tahap 

kedua. Karena baginya teori Saussure baru sampai pada tahap pertama. Barthes 

menerangkan teorinya tentang denotasi dan konotatif melalui apa yang dia sebut 

sebagai tahapan signifikasi (order of signification), dimana signifikasi tahap 

pertama (first order signification) adalah denotasi, pada tahap ini ada tanda 

(simbol) dan ada patanda. Selanjunya ada konotasi yang merupakan signifikasi 

tahap ke 2 (second order signification) yang mengeksploitasi simbol (penanda 

atau petanda) denotative untuk menjadi penanda (signifier) pada level konotasi 

yang kepadanya tersemat petanda (signified)13. Pada system signifikasi tahap ke-

dua di sinilah mitos beroperasi. Mitos dalam konsepsi Barthes adalah wacana 

dominan dalam budaya kontemporer14. Gambar 39 adalah tahapan signifikasi 

Barthes yang menunjukan bahwa simbol atau tanda di tahap pertama, menjadi 

penanda di tahap ke dua.  

 

 
13 Al Fiatur Rohmaniah, “Kajian Semiotika Roland Barthes,” dalam Jurnal Al-

Ittishol 2, no. 2, Juli 2021, h. 125 

14 Rozin, Metode Semiotika Sebagai Piranti Menyibak Makna Budaya, (Jakarta: 

Rajawali Press, 2018), h. 200 



37 
 

Sementara itu, simbol di tahap ke dua dapat menjadi penjelasan simbol 

mitos budaya 15. Roland Barthes melihat keberadaan tanda memiliki dimensi 

bentuk (signifiant) dan makna (signifie), representasi dari dua ini dalam sebuah 

lingkungan budaya tertentu disebut sebagai signifikansi (sistem penandaan). 

Berdasarkan semiotika, arsitektur dapat dianggap sebagai “teks”. Sistem tanda 

dalam arsitektur yang memiliki dimensi bentuk, meliputi banyak aspek seperti 

bentuk fisik, bagian-bagiannya, ukuran, proporsi, jarak antar bagian, bahan, 

warna, dan sebagainya16. Sebagai suatu sistem tanda semuanya dapat 

diinterpretasikan (mempunyai arti dan nilai) dan memancing reaksi tertentu 

(pragmatis).  

Tabel 7  

Teori Simbol Roland Berthes 

1. penanda 2. petanda  

3. Denotatf 2. SIGNIFIED II 

 Petanda konotatif 
a. SIGNIFIER 

Penanda konotatif 

3. SIGN III (Mitos) 

 

3. Teori Simbol, Makna dan Arsitektur Charles Jenks 

Arsitektur adalah sebuah teks. Teks adalah seperangkat tanda yang 

ditransmisikan dari seorang penerima melalui medium tertentu dan dengan kode–

kode tertentu. Teks harus ditafsirkan. Menurut Jencks, walaupun teks tersebut 

tidak pernah sepenuhnya berhasil dalam merekonsiliasikan keseluruhan spektrum 

hidup, ia selalu merupakan sebuah usaha ke arah itu dalam bentuk analogi dan 

simbol17. Simbol pada arsitektur menurut Charles Jenks adalah, satu wujud yang 

memiliki dua wajah, yaitu memiliki ekspresi (penanda) dan isi (petanda)18.  

Penanda adalah bangunan itu sendiri, dan petanda adalah isi dari bentuk. 

Penanda biasanya terwujudkan dalam sebuah bentuk, ruang, permukaan, volume. 

Sementara petanda dapat berupa satu ide atau sekumpulan gagasan. Jancks 

menjelaskan bahwa hubungan antara penanda dan petanda itulah yang 

memunculkan, sesuatu yang penting secara arsitektural. Arsitektur adalah 

 
15 Sobur, Semiotika Komunikasi, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009), h. 43. 

16 Geoffrey Broad Bet; Charles Jencks; Richard Bunt, Sign and Symbol in 

Architecture Post Modern, (Chichester : John Wiley, 1980), h.116. 

17 Jencks, Charles, Late Modern Architecture, 1st ed. (London: Rizzoli, Academy, 

London, 1980), h. 150. 

18 Murniati, “Konsep Semiotik Charles Jencks Dalam Arsitektur Post-Modern,” 
dalam Jurnal Filsafat, (2016) h 27-37. 



38 
 

penggunaan penanda formal (material dan pembatas) untuk mengartikulasikan 

petanda (cara hidup, nilai, fungsi) dengan menggunakan cara tertentu (struktural, 

ekonomis, teknis, mekanis)19. Cara pandang Jencks dalam semiotika arsitektur 

tidak dapat dilepaskan dari dikotomi semiotik Saussuran dan trikotomi semiotik 

Piercean. Empat unsur semiotik Saussuran yang dikembangkan Barthes 

mempengaruhi Jencks dalam melihat arsitektur. Keempat unsur tersebut adalah 

langue dan parole, penanda(sign) dan petanda (signifier), sintagmatik, dan 

paradigmatik, konotasi dan denotasi.  

Dalam Sign, Symbol and Architecture, Jencks mengatakan bahwa inti dasar 

tanda arsitektur adalah sebagai sifat dasar arsitektur yang diibaratkan sebagai 

perempuan berkekuatan super, artinya dalam konsep ruang, terdapat saling 

pendukung antara ruang dalam dan ruang luar, keduanya bersifat transparan 

dimana penciptaannya berhubungan dengan tiga-e, yaitu energi, environment, 

ekologi, dan tiga–s, yaitu sintaksis, semantik, dan seni pahat (Tabel 4)20. 

 

Tabel 8. Tanda (Sign) dalam Arsitektur (Charles Jenks) 

 

TANDA ARSITEKTUR 

 

3 E 

Energy  

3 S 

Sintaksis 

Environment Semantic 

Ekology Seni pahat 

Eksterior Interior 

 

Sistem tanda dalam arsitektur meliputi banyak aspek seperti bentuk fisik, 

bagian-bagiannya, ukuran, proporsi, jarak antar bagian, bahan, warna, dan 

sebagainya. Sebagai suatu sistem tanda, semuanya dapat diapandang secara 

teoritis, arti dan nilainya yang dapat memancing reaksi tertentu (pragmatis). 

Semua benda yang dipakai, merupakan wahana tanda yang memberikan informasi 

konvensional, yaitu mengenai fungsi dari benda tersebut.  

 
 

Gambar 12 1Sign, simbol and Architecture (Charles Jenks 

 
19 Geoffrey Broad Bent, dkk, Sign and Symbol in Architecture Post Modern. 

(Chichester: John Wiley & Sons, 1980), h.276. 

20 Geoffrey Broad Bent, dkk." SS in APM", h  216.  



39 
 

Begitu pula dengan produk arsitektur, secara umum dapat dikatakan bahwa 

bangunan mempunyai informasi pertama (denotasi) sebagai tempat hunian, namun 

ini tidak berarti bahwa bangunan tidak mengandung arti lain (konotasi)21. Ogden 

Richards mengilustrasikan semiotika ke dalam 3 (tiga) konsep dasar, yaitu pesan 

yang terkandung (signified), pemberi tanda (signifier), dan fungsi nyata atau sifat 

benda. Hubungan ketiga konsepsi ini membentuk setigita semiotika seperti pada 

Gambar 12. 

Era Arsitektur saat ini mengacu sebagian besar pada pemikiran Jenks bahwa 

mengajak orang untuk menciptakan arsitektur baru yang didasarkan atas 

eklektisisme dan daya tarik popular. Jencks mengritik pandangan arsitektur 

modern yang hanya menekankan desain makna individualitas dalam ruang 

semantik yang sering berlawanan dengan keinginan para penghuninya, atau 

disebut single coding (kode tunggal). Charles Jenks mengkritik arsitektur modern 

karena kecenderungannya yang simetris, seragam, dan kaku. Jenks memunculkan 

konsep Arsitektur Post modern dengan model Double coding (kode ganda), yaitu 

arsitektur berbicara dengan logat local namun menggunakan kebaruan teknologi 

yang terus berkembang. Jencks menginginkan bangunan arsitektur sebagai ruang 

bagi upaya kreatif yang diselaraskan, tidak hanya pada fakta dan manfaat program, 

tetapi juga pada gagasan puitis dan penanganan bangunan arsitektur pada skala 

ruang yang besar. Hasilnya bukan saja khazanah fungsi dan keajaiban konstruksi, 

tetapi juga penyajian muatan simbolis dan tema fiksi estetis, yang bukan semata 

bentuk “murni-abstrak”, tetapi muncul sebagai objektivasi konkret yang dapat 

dicerap multi–sensorial22. 

 

Menurut Suwondo B. Sutedjo (1982) ada beberapa cara mengungkapkan 

simbol dalam bentuk bangunan. Diantaranya adalah dengan simbol sebagai 

metafora, simbol sebagai tersamar yang menyatakan peran dari suatu bentuk, dan 

symbol langsung sebagai unsur pengenal:  

 

a. Simbol Langsung, yaitu simbol yang melekat pada objek, dalam konteks ini 

fungsi merupakan suatu yang dominan dalam mengungkapkan bentuknya 

pada bangunan. Cara ini ditempuh dengan menggunakan bentuk-bentuk yang 

telah dikenal umum oleh masyarakat, sebagai tanda atau ciri suatu bangunan, 

sehingga bentuk merupakan simbol yang berfungsi menjelaskan sebagai 

pengenal bangunan tertentu. Contohnya; penggunaan bentuk bulan dan 

bintang sebagai penanda tempat ibadah muslim (masjid)23.  

b. Simbol Metafora yaitu gambaran yang muncil di masyarakat cenderung untuk 

melihat suatu bangunan dengan membandingkan antara bangunan yang 

 
21 Syahid, “Membaca AMMS.” , h -8. 

22 Murniati, “Konsep Semiotik CJ d APM.” h 35. 

23 ZuberAngkasa, dkk. Arsitektur Yang Islami., h. 106. 



40 
 

diamati dengan bangunan atau benda lain. Cara ini ditangkap dalam persepsi 

untuk memahami simbol dan bentuk bangunan modern, yang semakin 

kompleks. Sebagai contoh adalah masjid Al-Safar, beberapa orang 

menganggapnya sebagai simbol Ilumniasi, namun sesungguhnya arsitek justru 

ingin menampilkan bentuk Peci Sunda pada bangunan masjid tersebut24. 

4. Klasifikasi Tanda dan Makna 

Klasifikasi tanda dalam ilmu semiotika menurut Pierce semiotika sangat 

berhubungan dengan denotatum atau lebih dikenal dengan (objek), dimana tanda 

dibagi menjadi “ikon, indeks, dan simbol”, semiotika juga berkaitan dengan 

ground, tanda dibagi menjadi “qualisin, sinsign dan legisign”. Berikut ini 

merupakan klasifikasi tanda dalam semiotika menurut Pierce adalah:  

 

a. Ikon adalah tanda yang menyerupai objek (benda) atau berupa kemiripan, 

misalnya sketsa wajah merupakan menggambarkan dirinya.  

b. Indeks adalah hubungan antar tanda, dimana tanda memiliki hubungan yakni 

sebab akibat. Misalnya pintu merupakan alat untuk masuk, jadi jika ingin 

masuk harus memiliki pintu.  

c. Simbol/Lambang adalah tanda yang sudah ada, terbentuk secara konvensional 

atau sebuah kesepakatan bersama, simbol atau lambang menggambarkan 

suatu peraturan yang berlaku.  

d. Qualisign adalah kualitas yang ada pada tanda, dimana tanda yang menjadi 

tanda berdasarkan sifatnya. Misalnya sifat tanda merah yang mencolok 

dimanfaatkan untuk pembuatan tanda larangan dalam lalu-lintas.  

e. Sinsign adalah klasifikasi tanda yang berdasarkan kepada kejadian atau suatu 

peristiwa, bentuk atau rupanya yang khas. Bangunan tradisional merupakan 

bentuk tanda sinsign dikarenakan bangunan tradisional merupakan tanda dari 

sebuah peristiwa yang bersifat khas, atau ciri khas dari sebuah budaya.  

f. Legisign adalah klasifikasi tanda yang terkandung norma atau terdapat hukum 

tertentu. 

 

Konsepsi Saussure tentang makna adalah murni structural dan relational, 

bukan referensial (mengacu pada objek yang ada di dunia). Relasional yang 

dimaksud oleh Saussure sebetulnya adalah konsep diferensial (pembedaan). 

Bahasa ataupun system semiotic lainnya pada dasarnya bekerja secara diferensial 

dan oposisional dan sering kali oposisi pembedaan yang bersifat negative. Kita 

tidak dapat mendefinisikan sesuatu (tanda) tanpa mengaitkan dengan yang lain. 

Makna menurut Saussure salah satunya dapat dipahami melalui paradigmatic dan 

sintagmatik. Dua dimensi ini sering kali ditampilkan sebagai poros (axis), yang 

berbeda, poros vertikal adalah paradigmatic dan poros horizontal adalah 

sintagmatik. 

 
24 Juparto Hatta, “Konstruksi Mitos Iluminati Pada Masjid Al-Safar: Analisis 

Semiotika Roland Barthes,” dalam Jurnal Sosiologi Agama ,(2019),|h. 78. 

https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/SosiologiAgama/issue/view/236


41 
 

 

a.    Makna Leksikal dan Gramatikal 

Makna leksikal memusatkan perhatian pada kamus, hal ini dikarenakan 

kamus memuat makna yang dimiliki oleh kata itu sendiri dengan tanpa melihat 

konteks pemakaiannya. Dengan demikian, semantik leksikal memperhatikan 

makna itu secara mandiri sesuai dengan konsep yang melekat pada sebuah kata. 

Makna gramatikal muncul dikarenakan adanya proses perubahan bentuk kata 

seperti proses afiksasi, proses reduplikasi, dan proses komposisi. Makna 

gramamatikal ini biasanya akan sangat tampak dalam kalimat. 

 

b. Makna Denotatif dan Makna Konotatif 

Makna denotatif terkait dengan bahasa atau linguistik adalah makna yang 

dapat ditemui dalam kamus. Menurut Barthes, makna semiotika Saussure lebih 

bersifat denotative dari pada konotatif25 .Makna Konotatif mengacu pada sejumlah 

signifikansi terkait hal yang bersifat sosio kultural dan yang mempunyai implikasi 

personal (ideologi, emosi dan sebagainya). Hal ini umumnya terkait kelas, gender, 

umur, etnisitas dan sebagainya. Makna tanda ini lebih bersifat polisemis dan 

terbuka atas penafsiran pada level konotasi daripada level denotasi (Fiske 1989). 

 Perbedaan makna denotatif dan makna konotatif didasarkan pada ada 

tidaknya nilai rasa pada sebuah kata. Setiap kata/leksem, terutama yang disebut 

dengan kata penuh, tentu memiliki makna denotatif, yaitu makna yang sebenarnya. 

Namun, pada konteks tertentu, kata dapat memiliki makna konotasi yang 

merupakan makna yang tidak sesuai dengan makna leksikalnya. 

 

c. Makna Ideom dan Peribahasa 

Makna idiomatikal adalah makna sebuah satuan bahasa (kata, frase, atau 

kalimat) yang “menyimpang” dari makna leksikal atau makna gramatikal unsur-

unsur pembentuknya. Untuk mengetahui makna idiom sebuah kata (frase atau 

kalimat) haruslah melalui kamus. Adapun makna peribahasa masih dapat 

ditelusuri melalui makna asosiasi pada peribahasa tersebut. Kedua makna 

idiomatik dan peribahasa sama-sama dapat ditelusuri melalui Kamus. 

Berbeda dengan makna idiomatik, makna peribahasa masih dapat 

diramalkan dikarenakan adanya asosiasi atau tautan antara makna leksikal dan 

gramatikal unsur-unsur pembentuk peribahasa tersebut dengan makna lain yang 

menjadi tautannya. 

 

 
25 Siti Kholifah Wayan Suyadnya, ed., Metodologi Penelitan Kualitatif Berbagi 

Pengalaman Dari Lapangan, 1 ed. (Depok: Rajawali Perss, 2018). 431 h 



42 
 

B. Simbolisme dalam Arsitektur Islam 

Arsitektur Islam menurut Rabbat26 menyimpulkan kata-kata Grabar, 

menyatakan bahwa "Arsitektur Islami adalah arsitektur yang dibangun oleh umat 

Islam, untuk umat Islam, atau di negara-negara Islam, atau di tempat-tempat yang 

Muslim memiliki kesempatan untuk mengekspresikan kemandirian budaya 

mereka dalam arsitektur apapun wujudnya, apapun pernyataan yang dibawanya, 

akan tetap Islami selamanya untuk memenuhinya. Ini memberikan spektrum 

pilihan yang luas dalam desain arsitektur Islam. Namun, arsitektur Islam bukanlah 

entitas yang terpisah. Ini adalah cerminan dan wadah budaya Islam. 

 

Pengetahuan Islam selalu berdasarkan dari kitab Al-Aquran dan hadis. 

Islam dalam Arsitektur, seperti prinsip pelestarian alam dalam penggunaan 

material bangunan dan semua turunannya yang gencar disosialisikan pada masa 

sekarang telah di tuliskan dalam Alquran. Prinsip green building selaras dengan 

konsep Islam dalam Alquran surat Al-Araat 35, menganjurkan manusia untuk 

menjaga bumi dan mampu menyelaraskan diri dengan alam, mempunyai sifat-

sifat yang ada pada alam, tidak boros energi, dan tidak merusak alam. Jadi dalam 

hal ini, green building dan sustainabel arsitektur termasuk dua hal yang telah ada 

dalam pembahasan arsitektur Islam27, sehingga pengembangan konsep Arsitektur 

Islam kontemporer adalah mengikuti perkembangan teknologi modern dengan 

tetap menggunakan filosofi Islam. Islamisasi arsitektur kontemporer didirikan 

atas mekanisme yang berasal dari esensi pemikiran Islam dan yang berlaku untuk 

banyak disiplin ilmu lainnya. 

 

Imam Al-Ghazali dalam penjelasannya mengenai simbolisme arsitektural 

pada khitab Al-Hikmah fi Makhluqatillah, dikutip berdasarkan kandungan QS 

Qof (50): 6 dan QS Ath-Thalaq (65): 12 bahwa, arsitektural tidak saja terletak 

pada aspek keindahan, namun mampu menyejukkan mata dengan permainan 

warna-warni ornamentasi, tata ruang yang nyaman, dan kekokohan bangunan 

yang selaras dengan spirit Alquran dalam menggambarkan penciptaan alam 

semesta. Simbolisme pun memainkan pemaknaan dalam setiap detail garis, 

lengkung, dan pola rancang bangun yang menampilkan kekayaan warisan budaya 

Islam28. Rudi Paret membuat perbedaan antara simbol primer dan sekunder. 

Simbol primer yaitu ekspresi langsung dari subjek atau objek yang 

dilambangkan, sementara simbol sekunder bersifat intrinsik yang kemungkinan 

 
26 Hosam Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a 

Comparative Analysis” (Thesis Disertasi,American University in Cairo, 2021) h 100. 

27 Putri Suryandari, “Sustainable Architecture Concept in Islam,” dalam 

Proceedings of the 2nd International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies 

(ICIIS) (Jakarta 2020), h 84–95.  

28 Khairul Imam, “Simbolisme dalam Arsitektur Islam 1,”, diakses 3 Januari 2023 

dari https: //ganaislamika.com/ simbolisme-dalam-arsitektur-islam-1/  



43 
 

terwakili dengan sesuatu yang kontradiktif seperti kehidupan dan kematian, atau 

kegelapan dan cahaya.  

 

Dalam hal mistisisme, Paret dipengauhi Hellmut Ritter, seorang ilmuwan 

Jerman, melampaui simbolisme deskriptif dan menafsirkan berbagai simbol dan 

tanda dalam arsitektur Islam. Namun, Paret tidak membahas dampak dari tanda 

dan simbol arsitektur ini di masyarakatMircea Eliade yang telah menuliskan 

instrumen dalam menemukan ulang piranti metodologis tentang simbolisme, 

selain menguraikan dasar metodologi simbolisme religius, Eliade juga 

mengartikulasikan kerangka teoretis untuk menafsirkan mitologi tradisional dan 

memahami fungsi sosial dan religiusnya. Penemuannya ini telah memperkuat 

metode simbolisme dengan memungkinkan “mitos” memainkan peran sebagai 

mediator yang efektif antara prinsip-prinsip Kitab Suci yang abstrak dengan 

pengalaman manusia yang konkret29. Simbol dalam Arsitektur Islam tidak selalu 

memberikan makna religious. Seringkali makna yang muncul semata untuk alasan 

profan, seperti estetika tanpa makna mendalam. Tentu saja ia juga dapat 

memberikan makna ganda, yaitu sebagai sekedar estetika atau makna kehidupan 

manusia sekaligus relasi dengan Tuhan.  

Tabel berikut menjabarkan berbagai simbol dan makna secara khusus 30
. 

 

Tabel 9. Simbol dan Makna dalam Arsitektur Islam 

 

No Simbol Makna 

1 Kubah Atap, kekuasaan penguasa, langit di atas 

bumi, kekuasaan Allah 

2 Busur Andalusia 

(busur tanpa 

kuda) 

Ketenangan, perasaan ringan melayang, 

sintetis stabilitas dan kekuatan 

3 Busur Persia 

(busur tunas) 

Kebaikan, keramahan, bernafas tanpa 

bergerak 

4 Menara Lokasi azan, lokasi masjid, poros jagad raya 

5 Masjid Tempat ibadah. Aktivitas social kolektif, 

monument kekuasaan, kebudayaan, 

kebiasaan iklim, tradisi 

6 Rumah Privasi, kesetaraan, ketenangan, kemurnian, 

kesederhanaan 

Sumber: Shatiq 2014 

 

 
29 Mircea Eliade, The Sacred and the profane the nature of Religion, ed. Nuwanto 

(Fajar Pustaka Baru, 2002).h 90 

30 Zuber Angkasa, dkk., Arsitektur yang Islami, h 178. 



44 
 

Pada arsitektur, pemaknaan denotatif dapat berasal dari tanda pengenal atau 

tanda langsung dari bangunan, seperti fungsi, estetika, dan teknologi. Sementara 

itu, makna konotatif dapat dilihat dari pesan-pesan tersamar pada desain bangunan 

yang dapat ditinjau secara budaya, social politik, interpretasi arsitek, dan lain-lain. 

Menurut Suwondo B. Sutedjo, terdapat beberapa cara mengungkapkan simbol 

dalam bentuk bangunan, antara lain dengan, simbol langsung sebagai unsur 

pengenal dan simbol sebagai tersamar atau metafora yang menyatakan peran dari 

suatu bentuk, atau merujuk pendapat Rudi Paret, berupa simbol primer dan 

sekunder. 

1. Simbol Langsung (Primer) 

Menurut Sidi Gazalba (1994), masjid seharusnya berfungsi sebagai pusat 

kebudayaan. Upaya ke arah itu, sesungguhnya merupakan suatu langkah yang 

cukup maju, meskipun hal itu bukanlah suatu pekerjaan yang mudah, apalagi di 

tengah masyarakat yang heterogen. Kedudukan masjid seharusnya berperan 

sebagai pengorganisasian ruang dan bangunan dalam lingkungan, sebagai dasar 

dan manifestasi dalam penataan lingkungan, sehingga masjid menjadi simbol 

kedamaian pemersatu dan orientasi suatu kawasan. 

 

Pada penelitian mengenai Arsitektur Islam Nusantara, oleh Zuber, Erfan M. 

Kamil, dan Antoni (2021), terdapat pemaknaan simbol terhadap makna Profan dan 

makna Sakral. Menurut Roland, skala Ruang dibagi dua yaitu skala Profan dan 

Sakral. Profan menyangkut kepentingan kemanusiaan, sedangkan Sakral adalah 

menyangkut kepentingan manusia yang hubungannnya dengan alam semesta dan 

Tuhan.31.  

 

a. Profan  

Profan adalah tanda yang menyerupai obyek yang diwakilinya, atau tanda 

yang menggunakan kesamaan ciri-ciri dengan yang dimaksudkan. Secara 

umum masjid memiliki simbol yang telah dituangkan dalam desain yang 

terdapat di masjid. Terdapat beberapa simbol profan pada bangunan masjid 

yang terdapat pada Tabel 4) 

 

Tabel 10. Desain dan SImbol Profan pada Masjid 

Desain Simbolisme 

Kubah 

(Dome) 
- Memungkinkan sirkulasi udara, terutama di negara-negara 

panas, dan dibangun di atas tempat Salat untuk memantulkan 

suara (memperkeras). 

Menara - Menara tinggi ini adalah tempat memperdengarkan azan, 

untuk memanggil umat Islam beribadah (Salat) 

 
31 Avi Marlina, "Transformasi NBdRADM, “, h 87 



45 
 

Bulan 

dan 

Bintang 

- Bintang berujung lima mencerminkan Rukun Islam yang 

merupakan pusat iman, dan bulan sabit dan bintang adalah simbol 

yang berkaitan dengan kebesaran sang pencipta. 

Ruang 

Salat 
- Ini merupakan aula besar yang digunakan untuk beribadah 

Salat. Tidak ada tempat kursi, semua dilakukan di lantai.  

- Wanita umumnya beribadah di balkon di belakang ruang 

Salat laki-laki. 

Area 

Wudhu 

- Ritual ini dikenal sebagai ritual bersuci salah satu syarat 

syah Salat.  

 

Mihrab - Adalah cekungan diantara kiblat dengan ruang Salat, 

ruangan bagi Imam Salat dalam memimpin Salat  

Mimbar - Ini adalah tempat imam menyampaikan khotbahnya selama 

ibadah Jumat, Idul Fitri atau Idul Adha.  

Dekorasi - Dekorasi masjid umumnya terdiri dari kaligrafi, berupa 

ukiran nama-nama Allah yang indah (Asmaul Husnah). Tidak ada 

gambar atau patung, untuk mencegah terjadinya penyembahan 

berhala. 

Sumber: : https: //www.bbc.co.uk/bitesize/guides/zvm96v4/revision/7 

 

b. Simbol Sakral 

Pada lingkungan masyarakat selalu terdapat nilai-nilai yang disucikan atau 

sakral, berupa simbol utama, nilai-nilai dan kepercayaan yang menjadi inti 

suatu masyarakat. Sutrisno dan Purwanto (2005), dalam bukunya mengatakan 

bahwa masyarakat sudah mengklasifikasikan, bahwa selain sakral ada juga 

yang profane. Klsifikasi ini didasakan pada dimensi nilai religious dan 

normatif yang terdapat di dalam masyarakat (lihat Tabel 5). 

  

Tabel 11. Simbol Sakral dalam Arsitektur Nusantara 

No Simbol Makna Profan Makna Sakral 

1 Floral Perkembangan Islam 

dari satu tem-pat 

ketempat lain 

Teratai: Pendukung hidup 

manusia yaitu Allah, 

dimana daun-daunnya 

adalah manusia 

2 Geometry Keindahan Segitiga: penebusan dosa, 

segienam: lapis-an langit 

3 Kaligrafi Ketegaran, kesehatan 

rohani 

Pengakuan atas Allah, 

kekua-saannya dan peng-

uat keimanan mas-yarakat 

4 Bulan sabit dan 

bintang 

Kebesaran Islam 

(karena merupakan 

simbol kekhalifahan 

Umaniyah) 

 

https://www.bbc.co.uk/bitesize/guides/zvm96v4/revision/7


46 
 

5 Kosmos (bulan, 

bin-tang, 

matahari, awan, 

gunung, bukit) 

umum-nya 

dikombinasikan 

dengan kaligrafi 

Jimat, pengusir Jin Alam adalah mah-luk 

Allah, filsafat Agama 

Sumber: Yusof, Zin, & Hamid (2014) 

 

c. Simbol Tersamar (Sekunder) 

Methaphora adalah makna simbol konotasi tahap 2. Pada kajian arsitektur 

masjid kontemporer, terdapat simbol-simbol tersamar seperti:  

 

d. Simbol Penguasa 

Tidaklah dapat dipungkiri, pertumbuhan suatu bangsa tidak dapat lepas dari 

faktor pemimpinnya. Bangsa yang memiliki budaya, mendapatkan dukungan 

penuh dari pemimpinnya yang selalu ingin belajar dan produktif dalam 

menghasilkan karya nyata, juga memiliki keinginan kuat untuk selalu 

mempublikasikan berbagai pencapaian kepada publik melalui banyak 

instrumen, agar dapat dibuat untuk dipelajari oleh berbagai pihak. Estetika dan 

fungsional arsitektur yang muncul pada masanya dapat merepresentasikan 

jejak politik pemimpinnya pada periode ini 32. 

Simbol penguasa sombong dan dzalim dalam Alquran, di tunjukan pada 

bangunan Piramida rakasasa di Mesir, bahkan disebutkan dalam Surat Al-

Qashas (28: 38), 

 

ٰٓايَُّهَا الْمَلََُ مَا عَلِمْتُ لكَُمْ   يْنِ فاَجْعَلْ  ﴿ وَقاَلَ فِرْعَوْنُ ي  نُ عَلىَ الط ِ هَام  هٍ غَيْرِيْْۚ فاَوَْقدِْ لِيْ ي  نْ الِ  م ِ

ذِبِيْنَ  ىۙ وَاِن يِْ لَََظُنُّهٗ مِنَ الْك  هِ مُوْس  ٰٓى الِ   ﴾ ٣٨ل ِيْ صَرْحًا لَّعلَ ِيْ اطََّلِعُ الِ 

 

Terjemah Kemenag 2002 

 

Dan Fir‘aun berkata, “Wahai para pembesar kaumku! Aku tidak mengetahui 

ada Tuhan bagimu selain aku. Maka bakarlah tanah liat untukku wahai Haman 

(untuk membuat batu bata), kemudian buatkanlah bangunan yang tinggi 

untukku agar aku dapat naik melihat Tuhannya Musa, dan aku yakin bahwa dia 

termasuk pendusta”. 

 

 
32 Putri Suryandari, “Jejak Nafas Leader Dalam Arsitektur,” Leadership Park 

Magazine (Jakarta), 2008, h. 50 



47 
 

 

 

 

Gambar 13. Firaun dan Piramida 

 

Ayat di atas menunjukkan bagaimana arogansi penguasa (Fir’aun) ingin 

mencapai tempat yang paling tinggi, yaitu tempat Tuhannya Musa bersemayam, 

dengan mengorbankan rakyat Mesir pada kegiatan kerja paksa. Simbol keditaktor 

dan kekejaman Fir’aun, tercermin pada wujud Piramida besar dan kokoh yang 

sampai ribuan tahun bertahan menjadi lambang peradaban Mesir kuno yang sangat 

tinggi (Gambar 13). 

 

Penelitian Kemas Ridwan (2018) mengenai pengaruh politik identitas di era 

reformasi pada arsitektur, menyimpulkan bahwa bangunan yang ada masa ini, 

banyak dipengaruhi oleh aspek pencitraan dari pemerintah, sehingga identitas 

budaya tidak nampak. Periode Era Reformasi mununjukkan sistem kekuasaan 

demokrasi yang lebih bebas ditentukan oleh rakyat, sehingga apakah mungkin 

kebebasan ini juga berpengaruh pada desain arsitektur Islam. Namun peda 

pemikiran Kemar Ridwan, justru ada sumbangan pemerintah dalam bentuk 

pencitraannya pada desain bangunan saat ini, sehingga lebih berkesan ikonik. 

Pengaruh penguasa pada aristektur Islam perlu menjadi pertimbangan dalam 

pemaknaan desain arsitektur masjid, karena Islam adalah agama terbesar di 

Indonesia dan pemimpin negara di Indonesia juga selalu beragama Islam. 

 

Era reformasi dengan tuntutan masyarakat akan kebebasan disegala bidang, 

cenderung menyimbolkan bentuk bangunan yang lebih bebas. Desain arsitektur 

telah berkembang tanpa kendali dan batasan budaya, sehigga dari permukiman 

tradisional sampai perumahan baru, menggunakan konsepsi bangunan arsitektur 

modern secara maksimal33. Namun simbol kebebasan tanpa batas yang tidak 

memperhatikan kearifan local, banyak menimbulkan korban manusia ketika 

terjadi bencana alam, seperti bencana gempa Bantul 2006, serta bencana gempa 

Lombok 2019, dimana bangunan modern justru sebagaian besar hancur 

meninggalkan korban manusia di dalamnya. 

 

33 Putri Suryandari, “The Authority of Indonesian Leader in Urban Facility and 

Housing Design (Sign and Symbol), dalam Proseding 18th International Conference on 

Sustainable Environment and Architecture (SENVAR), 2018, h. 174 



48 
 

2. Simbol Budaya,  

Sebagai tanda yang arbitrer atau terbentuk secara budaya, dapat 

dihubungkan untuk membentuk sistem tanda yang dapat disebut sebagai bahasa. 

Oleh karena itu, arsitektur dapat dianggap sebagai bahasa yang terdiri dari sistem 

tanda yang bertujuan untuk mengkomunikasikan makna dalam suatu kelompok 

sosial atau budaya.  

Menurut Geoffary Broadbend arsitektur berfungsi sebagai simbol budaya. 

Dalam pengertian sebagai simbol budaya adalah, arsitektur yang mampu meng-

ekspresikan karakteristik suatu budaya tertentu. Pengertian budaya dapat diartikan 

sebagai nilai nilai norma gagasan pola tingkah laku dan aktivitas maupun 

artefaknya. Pengertian simbol atau lambang, bukan berarti lambang yang di 

kemukakan memiliki kemiripan rupa atau sama dengan apa yang dilambangkan 
34. 

Menurut Tajudin Muhammad Rusdi (1995), Rasullullah SAW tidak pernah 

melarang memuliakan bangunan untuk beribadah kepada Tuhan, seperti yang 

dilakukan oleh gereja-gereja Kristen yang megah. Jika Nabi SAW tidak 

menunjukkan perbedaan pendapat tentang pandangan khusus ini, maka sikap 

diamnya tentang hal ini, sangat penting untuk dipertimbangkan dalam 

pengembangan arsitektur dalam semangat Islam. Diamnya Nabi tidak dapat 

dianggap sebagai penolakan total dan tanpa syarat terhadap semua yang dianggap 

sebagai arsitektur tempat ibadah, bahkan oleh peradaban lain35
.  

 

Banyak ilmuwan dibidang sejarah arsitektur mengabaikan poin penting ini. 

Orang-orang Arab tentu mengetahui gereja-gereja Kristen yang megah, sinagoga-

sinagoga Yudaisme, kuil-kuil api Persia dan rumah-rumah ibadah Romawi 

Yunani. Bangunan-bangunan ini mewakili tipe arsitektur fungsi ibadah, yang 

berbeda dengan karakter masjid yang multifungsi dalam peradaban Arab. Namun 

bangsa Arab paham akan memperlakukan dan memuliakan bangunan sebagai 

‘Kerajaan Tuham’ 36.
  

 

 
34 Geoffrey Broad Bent; Charles Jencks; Richard Bunt, Sign and Symbol in 

Architecture Post Modern. 1980, h 112 

35 Tajudin M Rasdi, “A Theory of Mosque Architecture with Special Emphasis on 

The Problems of Designing Mosques for The Modern Sunni Muslim Society.”Thesis, 

Univ Edinburg, England, 1995), h. 345 

36  TM Rasdi, “A Theory of MASETPDM",  h. 365 



49 
 

 
 

 

 

Gambar 14. Kemegahan Arsitektur Islam Kuno di Yaman dan Persia 

 

Pemahaman bangsa Arab seperti itu mendukung perkembangan budaya 

bangunan masjid selanjutnya di negara-negara pengikut Islam dengan kemegahan 

yang aneka warna, dan perkembangan tersbut tidak mendapatkan penolakan dari 

Rasullullah. Negara-negara taklukan seperti Yaman, Iraq, Persia, Egyp, Shaam, 

dan India, merupakan wilayah-wilayah awal pergerakan peradaban arsitektur 

Islam (gambar 14). Pergerakan ini menggunakan semangat Islam dalam 

menganggungkan ‘Kerajaan Allah, dengan kemegahan bentuk dan ornament yang 

indah37. Constantinopel, ibu kota kerajaan Bizantium, contoh lain dari proses 

munculnya arsitektur Islam. Pemandian, saluran air, bangunan publik seperti 

Aghia-Sofia, juga bangunan rumah tinggal yang mewah dan megah, diwarisi 

secara utuh oleh masyarakat Muslim, dengan perkembangan Arsitekturnya 

dipengaruhi secara kuat oleh dinasti kerajaan Ottoman, selama tiga abad  

 

Masjid dapat dikatakan sebagai simbol budaya Islam, perkembangan era 

peradaban Islam dari masa Rasullulah atau disebut masa klasik sampai dengan era 

modern saat ini, ditandai oleh perbedaan bentuk masjid khususnya di Timur 

Tengah dan dunia secara umum. 

 

1) Awal abad Klasik Fase I tahun 601–603 M 

Peradaban Islam yang saat itu baru berkembang di wilayah Arab, sudah 

mewarnai penambahan fasilitas bangunan di kawasan perumahan. Untuk 

menjalankan fungsi ibadahnya, masjid-masjid mulai dibangun sesuai dengan 

perintah pada Alquran dan Rasullulah SAW. Arsitektur masjid mulai 

bermunculan dengan desain sederhana namun fungsional, sesuai dengan 

budaya dan sumber daya lingkungan, serta tanpa kubah.  

 

2) Abad Klasik Fase II tahun 700–1290 M 

 
37 Roslan B. Thalib, M. Zailan Sulieman, “Mosque Without Dome: Conserving 

Traditional-Designed Mosque in Melaka, Malaysia,” dalam Journal of Islamic 

Architecture 1, no. 3, 2012, h. 151–159. 



50 
 

Peradaban Islam mulai berkembang keluar Arab dan Timur Tengah dengan 

beradabtasi dengan budaya sekitar. Intelektual Muslim bermunculan dan 

menjadi pionir di seluruh dunia, dimana bangsa Eropa berguru ke Timur 

Tengah. Arsitektur Masjid berstruktur kubah mulai muncul, namun masjid 

tradisional setempat juga berkembang. Elemen Lengkung Dekoratif, menara 

dan mihrab mulai digunakan. Perhitungan Geometri Tata Ukur Ruang secara 

Matematis menjadi basic dalam desain. Struktur kubah mewarnai desain 

arsitektur di seluruh Arab, Timur tengah dan Eropa, karena sarjana-sarjana 

muslim dibidang matematika, fisika dan geometri sangat mempengaruhi 

perhitungan teknik bangunan kala itu. Fase ini Islam telah memasuki 

Indonesia, bentuk arsitektur masjidnya adalah adaptasi dari fungsi kegiatan 

ibadah Islam, budaya islam dengan budaya setempat, bangunan masjid 

bergaya arsitektur tradisional. 

 

  

 

 

Gambar 15. Elemen interior Masjid Timur Tengah 

 

Abad Religius Tradisional-Pra Modern Fase III tahun 1290–1800 M adalah 

fase kemunduran Islam secara ilmu dan peradaban, namun juga fase untuk 

menentukan identitas Islam di seluruh dunia. Bangunan masjid sampai akhir 

1400an masih campuran, ada yang tanpa kubah dengan karakteristik bentuk 

setempat dan ada yang menggunakan kubah kubah. Namun setelah 

modernisasi Islam berkembang di Timur Tengah, kerajaan Turki Usmani 

mendeklarasikan Islam Modern dengan memperkenalkan kebudayaan 

Arsitektur Islam Modern yang menggunakan struktur Kubah. Sejak saat itu, 

struktur kubah mendominasi bentuk arsitektur masjid di seluruh dunia, 

kemewahan dan keunikan unsur-unsur dekoratif pada interior masjid menjadi 

ciri masjid di era ini. Ciri khasi ini bertahan sampai ratusan tahun, sehingga 

masjid di Indonesia selalu identik dengan kubah38. 

 

 
38 Putri Suryandari dan Azyumardi Azra, “The Architecture of Domeless Mosques 

as the Trace of Muslim Intellectuals Development.”  dalam Jurnal Indo Islamika, 2021, 

h 215-240 



51 
 

3) Abad Modern Fase tahun 1800–sekarang 

Fase kebangkitan Islam yang di motori oleh generasi muda Islam yang telah 

mendapatkan pendidikan modern di Eropa. Kebangkitan masyarakat Eropa 

ditandai dengan revolusi industri dan kebangkitan pendidikan tinggi dan 

ilmuan-ilmuan modern. Era ini intelektual Islam menggabungkan ajaran 

modern dengan Islam, sehingga muncul Modernisasi Islam.  

  

 

 

 

Gambar 16a. Masjid Syah Iran   Gambar 16b. Masjid Agung Sheikh 

Abu Dhabi 

Gambar 16. Masjid Pengaruh Modernisasi Islam 

 

Bangunan masjid mulai berwajah ganda, yaitu walau berkubah namun 

menggunakan teknologi modern dan material fabrikasi. Nilai kedaerahan atau 

budaya dilebur dengan bangunan berkubah modern yang berat dan besar. 

 

C. Masjid dalam Tinjauan Syariah 

1. Definisi Masjid 

Secara etimologi, kata masjid berkedudukan sebagai isim (kata benda) yang 

berasal dari fi’il (kata kerja) sajada-yasjudu yang berarti sujud. 

 

Secara bahasa, kata masjid (  adalah tempat yang dipakai untuk (مَسْجِدٌ 

bersujud. Kemudian maknanya meluas menjadi bangunan khusus yang dijadikan 

orang-orang untuk tempat berkumpul menunaikan Salat berjama’ah. Az-Zarkasyi 

berkata, “Manakala sujud adalah perbuatan yang paling mulia dalam Salat, 

disebabkan kedekatan hamba Allah kepada-Nya di dalam sujud, maka tempat 

melaksanakan Salat diambil dari kata sujud (yakni masjad = tempat sujud). 

Mereka tidak menyebutnya  ٌمَرْكَع (tempat ruku’) atau yang lainnya. Kemudian 

perkembangan berikutnya lafazh masjad berubah menjadi masjid, yang secara 

istilah berarti bengunan khusus yang disediakan untuk Salat lima waktu39. 

 

 

39 Yusuf al-Qaradawi, Tuntunan dalam pembangunan masjid, 1 ed. (Jakarta Gema 

Insani Press, 2000). 



52 
 

Husain (2007) menyebutkan tiga pendapat ulama mengenai makna masjid 

atau definisinya secara termilonogi. Abu Ishaq Az-Zujaj dengan berdasarkan pada 

hadis riwayat Bukhari dan Muslim, menyebutkan bahwa masjid merujuk pada 

semua tempat di bumi yang digunakan oleh umat Islam untuk beribadah. Lebih 

spesifik Muhammad Az-Zarkasyi berpendapat bahwa masjid yang berarti tempat 

sujud merupakan tempat dilakukannya ibadah Salat40. 

 

Pada dasarnya, istilah masjid menurut syara’ adalah setiap tempat di bumi 

yang digunakan untuk bersujud karena Allah di tempat itu. Ini berdasarkan hadis 

Jabir Radhiyallahu anhu dari Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam, beliau bersabda. 

Dan bumi ini dijadikan bagiku sebagai tempat Salat serta sarana bersuci 

(tayammum). Maka siapa pun dari umatku yang datang waktu Salat (di suatu 

tempat), maka hendaklah ia Salat (di sana)41. 

 

Pandangan Gazalba(1994) pada penelitian Mohammad Ghozi(2010), 

senada dengan Az-Zujaj, bahwa masjid yang berarti tempat sujud merujuk pada 

seluruh tanah di atas permukaan bumi yang menandakan bahwa umat Islam dalam 

beribadah kepada Allah tidak terikat pada ruang maupun tempat. Gazalba juga 

berpendapat bahwa masjid tidak sebatas untuk melaksanakan Salat saja, tetapi juga 

memiliki makna sujud lahir dan batin. Sujud lahir merujuk pada salah satu rukun 

Salat, sedangkan sujud batin merukapan seluruh aktifitas manusia dalam 

menghamba kepada Allah, sehingga dalam pandangan Gazalba, bangunan masjid 

juga digunakan untuk segala aktivitas manusia dalam kegiatan ibadah yang 

memiliki makna lebih luas, selain Salat42. 

 

Sementara dari sudut pandang fiqih, masjid adalah sebidang tanah yang 

terbebas dari kepemilikan seseorang dan di khususkan untuk melaksanakan Salat 

dan beribadah. Adapun secara syar’i, mesjid adalah tempat yang dipersiapkan 

untuk digunakan Salat lima waktu secara berjamaah oleh kaum muslimin. 

 

Penamaan masjid dari segi lafaznya berarti tempat sujud, sebagaimana telah 

dibahas oleh Az-Zarkasyi dikarenakan ibadah terpenting yang dilakukan di masjid 

adalah Salat yang merupakan tiang agama Islam dan merupakan ibadah yang 

 
40 Said Husain Husaini, “17 Hadis Tentang Keutamaan Ilmu dan Orang Berilmu,” 

Artikel diakses 12 September 2023               

https://www.ahlulbaitindonesia.or.id/berita/index.php/s13-berita/17-hadis-

tentangkeutamaan-ilmu-dan-orang-berilmu/. 

41 Mohamad Ghozi, “Fungsi Masjid dari Masa ke Masa dalam Perspektif Al-

Qur’an,” dalam Pena Islam, September 2019, h. 68–76. 

42 Andika Saputra and Nur Rahmawati, Arsitektur Masjid Dimensi Ideologis dan 

Realitas, 1st ed. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020), h.167 



53 
 

memungkinkan seorang muslim berjumpa dengan Allah SWT lima kali sehari43. 

Pandangan tersebut, sejalan dengan Surah An-Nuur 36-37 sebagai berikut:  

 

صَالِ ۙٗ رِجَ 
ٰ
ا
ْ
وَال غُدُو ِ 

ْ
بِال فِيْهَا  هٗ 

َ
ل حُ  ِ يسَُب  اسْمُهۙٗٗ  فِيْهَا  رَ 

َ
وَيُذْك تُرْفَعَ  نْ 

َ
ا  ُ ذِنَ اللّٰه

َ
ا بُيُوْتٍ  هِيْهِمْ  فِيْ 

ْ
تُل ا 

َّ
 ل

ٌ
ال

وةِ ۙٗيَخَافُوْنَ يَوْم  
ٰ
وةِ وَاِيتَْاۤءِ الزَّك

ٰ
ل ِ وَاِقَامِ الصَّ رِ اللّٰه

ْ
ا بَيْعٌ عَنْ ذكِ

َ
ل ارَةٌ وَّ بْصَارُ ۙٗ  تِجَ

َ
ا
ْ
وْبُ وَال

ُ
قُل
ْ
بُ فِيْهِ ال

َّ
 ا تَتَقَل

 

Terjemah Kemenag 2002, 

 

36. (Cahaya itu) di rumah-rumah yang di sana telah diperintahkan Allah untuk 

memuliakan dan menyebut nama-Nya, di sana bertasbih (menyucikan) nama-Nya 

pada waktu pagi dan petang, 37. orang yang tidak dilalaikan oleh perdagangan dan 

jual beli dari mengingat Allah, melaksanakan Salat, dan menunaikan zakat. 

Mereka takut kepada hari ketika hati dan penglihatan menjadi guncang (hari 

Kiamat), 

 

Surah ini mengandung makna bahwa masjid, tempat yang di perintahkan 

Allah untuk memuji-Nya, mengingat dan melaksanakan segala perintah-Nya. 

Perintah bertasbih bukan hanya berarti mengucapkan Subhanallah, melainkan 

lebih luas lagi, sesuai dengan makna yang dicakup oleh kata tersebut beserta 

konteksnya. Sementara itu, arti dan konteks-konteks tersebut dapat disimpulkan 

dengan kata taqwa, sedangkan taqwa sendiri tidak hanya diwujudkan dalam 

hablum minallah (hubungan dengan Allah), tetapi juga hablum minannas 

(hubungan sesama manusia) serta hablum minal alam (hubungan dengan 

alam/lingkungan). Di titik ini, masjid hendaknya menjadi titik tolak perubahan ke 

arah masyarakat yang berkeadilan sosial di segala lini. 

 

2. Syarat Masjid Sesuai Syariah 

Secara hukum syariah maka perlu diketahui, bagaimana syarat mendirikan 

sebuah masjid. Seluruh syarat tentu saja pertama, dimulai dengan Niat. Menurut 

istilah syara, niat diartikan sebagai tekad hati untuk melakukan amalan fardhu atau 

yang lain. Dalil lainnya adalah sebuah hadis yang disepakati keshahihannya oleh 

Imam al-Bukhari, Imam Muslim, Abu Dawud, at-Tirmidzi, an-Nasa'i, Ibnu Majah 

dan Imam Ahmad. hadis ini bersumber dari Umar bin Khattab r.a. 

 

Umar berkata pernah mendengar Rasulullah SAW bersabda:  

"Sesungguhnya (sahnya) amal-amal perbuatan adalah hanya bergantung 

kepada niatnya, dan sesungguhnya setiap orang hanya akan mendapatkan apa yang 

diniatinya. Barangsiapa hijrahnya adalah karena Allah SWT dan Rasulu-Nya, 

maka hijrahnya dicatat Allah SWT dan Rasul-Nya. Dan barangsiapa hijrahnya 

 
43 Syamsul Kurniawan, “Masjid dalam Lintasan Sejarah Umat Islam,” dalam 

Jurnal Khatulistiwa-Journal of Islamic Studies, September 2014, h. 169. 



54 
 

karena untuk mendapatkan dunia atau (menikahi) wanita, maka hijrahnya adalah 

(dicatat) sesuai dengan tujuan hijrahnya tersebut." 

 

a. Niat dalam membangun Masjid 

Niat untuk membangun masjid tertulis dalam hadis berikut:  

 

“Barang siapa membangun masjid untuk mencari keridhaan Allah niscaya 

Allah akan membangun rumah baginya di surga” (Muttafaq Alaih). 

 

Berdasarkan hadis di atas, maka pahala mendirikan masjid yang di janjikan 

Allah SWT hanya diberikan pada umat yang membangunnya semata-mata karena 

Allah dan untuk mendapatkan ridhaNya. Tujuan untuk mendapatkan kehormatan 

dan pujian dari sesama makhluk tidak akan mendapatkan pahala dariNya. 

 

Al Qaradhawi (2000: 15) menjelaskan bahwa pahala dalam membangun 

masjid, tidak tergantung dari besar kecilnya ukuran masjid. Sebesar apapun masjid 

yang dibangun dengan niat dan mengharapkan ridha Allah, maka siapapun akan 

mendapatkan pahala. Seperti yang tertulis pada hadis riwayat Ibnu Majah, Ahmad, 

Thabrani44, 

 

Sebagai upaya dalam menjaga niat dalam membangun masjid adalah 

dengan tidak menggunakan nama keluarga yang seakan akan menunjukan 

kepemilikan pada Masjid tersebut, apalagi dengan menggunakan nama pribadi 

pendiri. Sementara penamaan masjid dengan nama suatu kaum atau suatu 

wilayah diperbolehkan. Seperti diriwayatkan dalam sebuah hadis yang 

meriwayatkan Ibnu Umar berlomba lari dengan Rasullullah SAW dari Tanbat 

hingga masjid Bani Zuraiq. Menurut Al-Qaradhawi (2000: 18) tidaklah bermakna 

kepemilikan, melainkan menunjukan identitas, untuk membedakan masjid kaum 

Bani Zuraiq dengan masjid di wilayah kaum lainnnya45. 

 

Diantara tanda-tanda niat yang ikhlas dalam membangun masjid karena 

Allah, ialah dengan memilihkan tempat yang paling baik dan strategis untuk lokasi 

masjid. Namun apa bila diketahui niat pembangunan masjid adalah untuk 

memecah belah umat Islam, misalnya dipilihkan tempat dimana telah terdapat 

sudah masjid yang digunakan oleh kaum tertentu, untuk menandingi oleh kaum 

lain, maka niat dalam pendirian masjid tersebut adalah dhirar, sebagai mana 

tertulis dalam surat At Taubah 107-109, 

 

تفَْرِيْقاًۢ بَيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَاِرْصَاداً لِ مَنْ حَارَبَ   كُفْرًا وَّ َ وَرَسُوْلَهٗ مِنْ ﴿ وَالَّذِيْنَ اتَّخَذوُْا مَسْجِداً ضِرَارًا وَّ اللّٰه

ذِبوُْنَ   لكَ  اِنَّهُمْ  يَشْهَدُ   ُ ىۗ وَاللّٰه الْحُسْن  الََِّ   ٰٓ ارََدْناَ انِْ  سَ    ١٠٧قَبْلُ ۗوَلَيَحْلِفنَُّ  اسُ ِ لمََسْجِدٌ  ابَدَاًۗ  فِيْهِ  تقَمُْ  عَلىَ  لََ 

ُ يحُِ  رُوْاۗ وَاللّٰه لِ يَوْمٍ احََقُّ انَْ تقَوُْمَ فِيْهِۗ فِيْهِ رِجَالٌ يُّحِبُّوْنَ انَْ يَّتطََهَّ ى مِنْ اوََّ رِيْنَ  التَّقْو  نْ افَمََ   ١٠٨بُّ الْمُطَّه ِ

 

44 Qaradawi, TDPM, h 130. 

45 Qaradawi, TDPM., h. 169 



55 
 

 ِ ى مِنَ اللّٰه ى تقَْو  ى شَفاَ جُرُفٍ هَارٍ فاَنْهَارَ بِهٖ فيِْ  اسََّسَ بنُْياَنَهٗ عَل  نْ اسََّسَ بنُْياَنَهٗ عَل   وَرِضْوَانٍ خَيْرٌ امَْ مَّ

ُ لََ يهَْدِى الْقَوْمَ الظهلِمِيْنَ  ﴾  ١٠٩ناَرِ جَهَنَّمَۗ وَاللّٰه  

 

Terjemah Kemenag 2002:  

 

“Dan (di antara orang-orang munafik itu) ada yang mendirikan masjid untuk 

menimbulkan bencana (pada orang-orang yang beriman), untuk kekafiran 

dan untuk memecah belah di antara orang-orang yang beriman serta 

menunggu kedatangan orang-orang yang telah memerangi Allah dan Rasul-

Nya sejak dahulu. Mereka dengan pasti bersumpah. Kami hanya 

menghendaki kebaikan. Dan Allah menjadi saksi bahwa mereka itu 

pendusta (dalam sumpahnya).  Janganlah engkau melaksanakan Salat dalam 

masjid itu selama-lamanya. Sungguh, masjid yang didirikan atas dasar 

takwa, sejak hari pertama adalah lebih pantas engkau melaksanakan Salat 

di dalamnya. Di dalamnya ada orang-orang yang ingin membersihkan diri. 

Allah menyukai orang-orang yang bersih. (109). Maka apakah orang-orang 

yang mendirikan bangunan (masjid) atas dasar takwa kepada Allah dan 

keridaan(-Nya) itu lebih baik, ataukah orang-orang yang mendirikan 

bangunannya di tepi jurang yang runtuh, lalu (bangunan) itu roboh bersama-

sama dengan dia ke dalam neraka Jahanam? Allah tidak memberi petunjuk 

kepada orang-orang yang zalim.” 

 

Mengenai ketentuan masjid yang terbukti sebagai mahjid dhirar, 

Rasullullah SAW memerintahkan dua orang sahabatnya untuk menghancurkan 

masjid tersebut, seperti diperintahkan pada ayat di atas. 

 

b. Status Tanah 

Masjid dari persyaratan syariah, penting sekali harus memperhatikan status 

tanah. Tinjauan syariat disebutkan bahwa seluruh permukaan bumi adalah masjid. 

Namun berdasarkan tinjauan fiqih, pendirian masjid harus memikirkan status 

tanah, karena berkaitan dengan pahala dan dosa yang didapat, serta sah atau 

tidaknya ibadah yang akan dilaksanakan di sana46. 

 

3. Fungsi Masjid 

Fungsi masjid telah melekat bersifat multi-dimensional sejak masa 

Rasullullah SAW dan para sahabatnya yang dimulai pada masjid Nabawi. Gazalba 

(1994: 152) menyatakan bahwa dengan fungsinya yang bersifat multi-dimensional 

maka Islam menjadi agama umat manusia, agama dunia, dan agama akhir zaman. 

Tanpa fungsi multidimensionalnya maka Islam hanya akan menjadi agama 

individu yang diamalkan oleh pemeluknya di rumah masing-masing, seperti 

kebanyakan agama lain (Tabel 10). 

 

 
46 Saputra and Rahmawati, Arsitektur ADDR., h.179 



56 
 

Multidimensi fungsi masjid Nabawi menurut beberapa peneliti ada 

beberapa perbedaan sebagai berikut, menurut Syamsul Kurniawan (2014) adalah 

sebagai fungsi, (1) Ibadah Salat, (2) dakwah, (3) pengadilan, (4) terima tamu, (5) 

pernikahan, (6) Sosial, (7) militer, (8) layanan medis, (9) pendidikan 47. Menurut 

Rifai dan Fakhruroji fungsi nabawi adalah, (1) Ibadah Salat, (2) dakwah, (3) 

politik, (4) Sosial kemasyarakatan, (5) pendidikan, (6) ekonomi, (7) seni budaya.48 

 

Tabel 12. Multidimensi Fungsi Masjid 

S. Kurniawan 

(2014) 

Rifai & 

Fakhruroji (2005) 
Kesimpulan 

ibadah  ibadah 

dakwah  dakwah 

merima tamu 

sosial 

kemasyarakatan 

sosial 

kemasyarakatan 

pernikahan politik dan militer 

Layanan medis Sosial 

Militer 
Politik 

Budaya 

Pengadilan Pendidikan 

Sosial Sosial Ekonomi 

Pendidikan Pendidikan  

 Ekonomi  

 Seni Budaya  

 

Berdasarkan perkembangan fungsi masjid dari masa ke masa, maka terdapat 

pergeseran poin-point terhadap fungsi masjid (modern) saat ini menurut Sidi 

Gazalba adalah sebagai berikut:  

 

a. Menyentuh Dimensi Seluruh Kehidupan Umat Islam 

Rasulullah menyontohkan bahwa umat Islam berpangkal di masjid dan 

berujung di masjid, artinya umat Islam harus memenuhi kehidupannya di masjid. 

Oleh karena itu, semua umat Islam harus berfikir untuk terus mengaktifkan 

masjid lebih dari tempat manapun di bumi.  

 

b. Mencapai kesejahteraan seluruh umat Islam 

Masjid berfungsi untuk kepentingan kesejahteraan seluruh umat, bukan 

untuk individu ataupun kelompok. Masjid juga bukan untuk keperluan jual beli 

(pasar) dan tidak untuk mencari barang hilang. Seperti tertulis dalam QS An-Nuur 

(24): 36-37. 

 

 

 
47 Syamsul Kurniawan, MSLS., h. 210 

48 Saputra and Rahmawati, Arsitektur DDMR., h. 123 



57 
 

c. Merupakan Ruang Suci 

Karena masjid adalah tempat untuk menunjukkan penghambaan manusia 

kepada Allah, atau dalam kata lain adalah ‘rumah’ Allah, maka haruslah 

membersihan hati, pikiran dan tubuh dari hal-hal yang kotor. Secara keseluruhan, 

manusia harus suci lahir batin ketika berada di Masjid. Sesuai dengan hadis 

Riwayat Bukhori, Muslim, An-Nasa’I, 

 

“Meludah di Masjid adalah dosa dan cara menebusnya adalah dengan 

menguburnya dengan tanah”. “Barang siapa memakan bawang merah atau 

bawah putih sembaiknya menjauhi masjid kami dan berdiam diri di rumah” 

 

d. Menyelenggarakan Ibadah Salat dan Pendukungnya 

Fungsi ibadah dan pendukungnya adalah kegiatan yang saling mendukung 

dan tidak terpisah. Quradhawi (2000: 101) menyatakan bahwa fungsi pendukung 

ibadah harus mampu mengikuti perkembangan masyarakat. Fungsi pendukung 

bersifat dinamis, menjadikan pengelola masjid harus memiliki sumber daya 

manusia yang memiliki otoritas melakukan ijma terkait kegiatan pendukung 

masjid yang terus berkembang, Berbeda dengan fungsi ibadah yang statis, sesuai 

syariat Islam yang berlaku. 

 

e. Menyentuh dimensi seluruh kehidupan umat Islam 

Rasulullah menyontohkan bahwa umat Islam berpangkal di masjid dan 

berujung di masjid, artinya umat Islam harus memenuhi kehidupannya di masjid. 

Oleh karena itu, semua umat Islam harus berfikir untuk terus mengaktifkan 

masjid lebih dari tempat manapun di bumi.  

 

f. Mencapai kesejahteraan seluruh umat Islam 

Masjid berfungsi untuk kepentingan kesejahteraan seluruh umat, bukan 

untuk individu ataupun kelompok. Masjid juga bukan untuk keperluan jual beli 

(pasar) dan tidak untuk mencari barang hilang. Seperti tertulis dalam QS An-Nuur 

(24): 36-37. 

 

g. Merupakan Ruang Suci 

Karena masjid adalah tempat untuk menunjukkan penghambaan manusia 

kepada Allah, atau dalam kata lain adalah ‘rumah’ Allah, maka haruslah 

membersihan hati, pikiran dan tubuh dari hal-hal yang kotor. Secara keseluruhan, 

manusia harus suci lahir batin ketika berada di Masjid. Sesuai dengan hadis 

Riwayat Bukhori, Muslim, An-Nasa’I, 

 

“Meludah di Masjid adalah dosa dan cara menebusnya adalah dengan 

menguburnya dengan tanah.” “Barang siapa memakan bawang merah atau 

bawah putih sembaiknya menjauhi masjid kami dan berdiam diri di 

rumah.” 

 

 



58 
 

h. Menyelenggarakan Ibadah Salat Dan Pendukungnya 

Fungsi ibadah dan pendukungnya adalah kegiatan yang saling mendukung 

dan tidak terpisah. Quradhawi 2000 menyatakan bahwa fungsi pendukung ibadah 

harus mampu mengikuti perkembangan masyarakat. Fungsi pendukung bersifat 

dinamis, menjadikan pengelola masjid harus memiliki sumber daya manusia yang 

memiliki otoritas melakukan ijma terkait kegiatan pendukung masjid yang terus 

berkembang, Berbeda dengan fungsi ibadah yang statis, sesuai syariat Islam yang 

berlaku. 

 

Pada hakekatnya, perkembangan fungsi masjid adalah pada fungsi 

sekunder, atau fungsi pendukung masjid. Kegiatan utama sebagai tempat 

menjalankan ibadah Salat tidak pernah berubah dari waktu kewaktu. Fungsi 

sekunder masjid yang mengalami perkembangan pada zaman modern saat ini 

meliputi (1) fungsi pendidikan dan keilmuan Islam. Masjid berkembang menjadi 

madrasah dan Universitas. 

 

Tabel 13. Fungsi Masjid Modern 

No Fungsi Masjid 

a.  Menyentuh dimensi kehidupan Islam 

b.  Mencapai kesejahteraan seluruh umat Islam 

c.  Merupakan Ruang Suci 

d.  Menyelenggarakan ibadah Salat dan pendukungnya 

Sumber: Sidi Gazalba 

D. Masjid sebagai Objek Arsitektur 

1. Klasifikasi Masjid 

Masjid di Indonesia umumnya memiliki klasifikasi sesuai dengan standar 

pembinaan manajemen masjid. Menurut keputusan dirjen bimbingan masyarakat 

islam nomor DJII/802 tahun 2014, tentang standar pembinaan manajemen masjid, 

masjid terbagi sebagai berikut;  

a. Masjid Negara  

Merupakan masjid yang berada di ibu kota Negara, menjadi pusat berbagai 

kegiatan keagamaan tingkat kenegaraan.  

b. Masjid Nasional  

Merupakan masjid yang berada di tingkat provinsi yang ditetapkan oleh 

menteri agama sebagai masjid nasional. sebagai pusat berbagai kegiatan 

keagamaan setingkat provinsi.  

c. Masjid Raya  

Masjid yang berada di tingkat provinsi yang diresmikan oleh gubernur atas 

rekomendasi kepala kantor wilayah kementrian agama provinsi sebagai 

masjid raya. Menjadi pusat berbagai kegiatan keagamaan setingkat provinsi.  



59 
 

d. Masjid Agung  

Masjid yang terletak di pusat pemerintahan kota/kabupaten yang ditetapkan 

oleh walikota/bupati atas rekomendasi dari kepala kantor kementrian agama 

tingkat kabupaten/kota. Sebagai pusat kegiatan sosial dan keagamaan 

setingkat kota/kabupaten.  

e. Masjid Besar  

Masjid besar adalah masjid yang berada di tingkat kecamatan yang yang 

ditetapkan oleh pemerintah daerah setingkat Camat atas rekomendasi kepala 

KUA kecamatan sebagai masjid besar. Menjadi pusat kegiatan keagamaan 

dan kemasyarakatan setingkat kecamatan.  

f. Masjid Jami’  

Masjid yang berada dipusat pemukiman di wilayah desa/kelurahan, berfungsi 

sebagai pusat kegiatan keagamaan warga masyarakat sekitar.  

g. Masjid Bersejarah 

Masjid yang memliki nilai sejarah karena berada di kawasan peninggalan 

kerajaan/wali yang memiliki nilai lebih dalam penyebaran agama islam. 

dibangun oleh para raja/sultan/para wali sehingga menjadi saksi bisu kegatan 

bersejarah peradaban islam dan bangsa Indonesia.  

2. Tinjauan Arsitektur Masjid 

a. Marfologi Arsitektur Masjid 

Ciri morfologi desain masjid didasarkan pada organisasi yang berkaitan 

dengan bentuk, dimensi dan tata letak, serta koordinasi ruang-ruang masjid, 

termasuk hubungan proporsional antara area Salat sebagai komponen dasar 

dalam masjid dan komponen lainnya. pada arsitektur masjid seperti pintu masuk, 

menara, dan bagian tengah masjid49. Ini di samping perawatan dekoratif yang 

rinci yang mencakup motif dan pola geometris dan tumbuhan, selain 

menggunakan seni kaligrafi dan tulisan Arab.  

 

Fitur morfologi dipengaruhi dalam fenomena model oleh beberapa faktor; 

kadang-kadang berpusat pada periode waktu dan faktor sejarah, kadang-kadang 

terfokus pada wilayah spasial, dan di lain waktu bias pada karakteristik struktur 

dan konstruksi, sehingga muncul corak masjid bertiang banyak, dan juga masjid 

beratap dengan kubah, atau dengan kubah pusat50. Pentingnya ruang Salat telah 

muncul sebagai komponen utama dalam klasifikasi gaya masjid karena kontras 

muncul pada komponen utama masjid dalam hal proyeksi horizontal, dimensi, 

dan metode konstruksi, ukuran dan tinggi, semuanya menjadi penyebab 

munculnya; Gaya Arab, Seljuk, Mughal, gaya India dan Ottoman51. 

 
49 Mohamad Ghozi, “Fungsi Masjid dMMdPQ, 2019 h. 69 

50 Nur Rahmwati Samsiyah, “Pola Spasial Masjid Agung Yogyakarta Berdasarkan 

Karakteristik Akustik” (Disertasi . Universitas Gajah Mada Yogyakarta, 2019), h.97 

51 Sir Fredrick Gibberd, Architecture of the Contemporary Mosque, ed. Ismail 

Serageldin and James Steele, Academy Edition, 7 (London, 2005), h. 270 



60 
 

E. Tinjauan Arsitektur Kontemporer 

Arsitektur Modern dianggap sebagai titik awal dalam sejarah arsitektur 

kontemporer. Gerakan ini telah membentuk gerakan yang menandai lingkungan 

binaan kota-kota kita saat ini di seluruh dunia serta pengajaran dan profesi 

arsitektur hingga saat ini. Salah satu dasar arsitektur modern adalah klaim 

universalitasnya. Penyatuan paksa dan standarisasi kebutuhan manusia, 

ketergantungan pada industri dan teknologi dalam menanggapi kebutuhan ini dan 

wacana yang tercabut membuat pemikirannya menjadi sasaran empuk bagi kritik 

yang membanjiri keberhasilan parsial di teknologi konstruksi, proses 

pembangunan dan solusi inovatif mekanis. 

 

Keyakinan yang kuat pada bakat arsitek telah membuktikan 

keterbatasannya melalui pengaruhnya terhadap lingkungan fisik, masyarakat dan 

individu. Kritik semacam ini dapat penting bagi budaya Islam modern yang 

berbagi pemandangan universal, pada sebagian besar skala pengalaman seperti 

perumahan, ekonomi, pendidikan dan lain-lain.  

 

Berdasarkan kerangka teori yang di kaji dari buku Charles Jencks 

(1981),maka dirumuskan 3 variabel karaktersitik arsitektur kontemporer yaitu 

Ideologi,Ragam dan Ide Desain. Masing–masing 3 Variabel tersebut 

menghasilkan beberapa indikator yang jika di telusuri pengertian nya mempunyai 

maksud dan tujuan yang sama sehingga penulis hanya memilih beberapa 

indikatornya saja,hal ini dilakukan karena terdapat indikatorindikator yang tidak 

dapat diterapkan untuk acuan karakteristik kontemporer karena objek penelitian 

ini merupakan bangunan peribadatan sehingga memerlukan pemilihan khusus agar 

menghasilkan penlitian yang relevan mengenai karakteristik arsitektur masjid 

kontemporer. 

Arsitektur kontemporer dianggap sebagai cerminan status sosial di negara 

mana pun dengan menghormati ekonomi, tradisi dan budaya. Arsitektur 

kontemporer merupakan suatu bentuk karya arsitektur yang sedang terwujud di 

masa sekarang dan masa akan datang. Pendapat para ahli yang mengemukakan 

mengenai pengertian dari arsitektur kontemporer, di antaranya sebagai berikut:  

 

1. Konnemann, (World of Contemporary Architecture) “Arsitektur 

Kontemporer adalah gaya arsitektur yang bertujuan untuk memberikan 

contoh suatu kualitas tertentu terutama dari segi kemajuan teknologi dan 

juga kebebasan dalam mengekspresikan suatu gaya arsitektur.” 

2.  Y. Sumalyo, Arsitektur Kontemporer Akhir Abad XIX dan Abad XX (1996) 

“Kontemporer adalah bentuk-bentuk aliran arsitektur yang tidak dapat 

dikelompokkan dalam suatu aliran arsitektur atau sebaliknya berbagai 

arsitektur tercakup di dalamnya”.\ 

3. L. Hilberseimer, Comtemporary Architects 2 (1964) “Arsitektur 

Kontemporer adalah suatu style aliran arsitektur terntentu pada eranya yang 

mencerminkan kebebasan berkarya sehingga menampilkan sesuatu yang 



61 
 

berbeda, dan merupakan suatu aliran baru atau penggabungan dari beberapa 

gaya arsitektur lainya. 

 

Berdasarkan beberapa pengertian tersebut, maka dapat disimpulkan 

mengenai pengertian Arsitektur Kontemporer adalah gaya aliran arsitektur yang 

muncul pada akhir abad ke-20 sampai dengan saat ini, dan juga menampilkan 

sesuatu yang berbeda dengan kualitas tertentu, terutama dari segi penggunaan 

teknologi dan juga kebebasan dalam menampilkan suatu gaya arsitektur 52. Prinsip 

desain arsitektur Kontemporer menampilkan style yang lebih baru dan terkini. 

Gaya lama yang disebut sebagai kontemporer akan menghasilkan bentuk desain 

arsitektur yang lebih segar dan berbeda dengan lainya. 

 

Konneman berpendapat bahwa arsitektur kontemporer memiliki ciri khas, 

yaitu:  

1. tampilan bangunan bersifat subyektif;  

2. terlihat kontras dengan lingkungan sekitar.  

3. memiliki bentuk yang sederhana tetapi memiliki kesan kuat; dan  

4. mempunyai kesan atau gambaran serta penghayatan yang kuat. 

 

Selain ciri khas di atas, arsitektur kontemporer juga memiliki karakteristik 

yang menjelaskan tentang gaya bangunan yang menggunakan arsitektur 

kontemporer yaitu:  

1. Bentuk dalam arsitektur kontemporer terlihat menghindar dari elemen 

garis lurus dan lebih dominan ke garis lengkung, akan tetapi penggunaan 

garis lurus juga dapat dipadukan dengan garis lengkung guna 

menciptakan pola.  

2. Material yang Baru, digunakan untuk interior dan eksterior merupakan 

material modern, material seperti kayu, batu, kaca serta logam banyak 

disukai dari material lainnya. Penggunaan vegetasi juga dapat diterapkan 

dalam arsitektur kontemporer dan dapat digunakan pada atap maupun 

dinding.  

3. Material untuk Eksterior, Tampilan eksterior dari bangunan yang 

menggunakan konsep arsitektur kontemporer bersifat dinamis tanpa 

batas. Dapat diterapkan dengan menggunakan material tradisional yang 

polos lalu menggunakan material yang nonkonvensional yang dinamis 

yang dapat diterapkan pada arsitektur tradisional.  

4. Ruang Lebih Terbuka dan Menyatu. Bagian interior seperti ruangan 

dalam konsep arsitektur kontemporer lebih mudah diakses dan saling 

berhubungan dengan satu sama lain. Hal tersebut yang menjadikan 

 
52 Riski Hidayatullah, “Evaluasi Penerapan Karakteristik Arsitektur 

Kontemporer., Thesis Universitas Indonesia 2018 h. 6–10. 



62 
 

adanya perubahan pada struktur untuk memungkinkan adanya ruang 

terbuka yang cukup luas tanpa khawatir terhalang oleh struktur.  

5. Menerapkan Cahaya Alami Penggunaan cahaya alami dapat terus 

dimanfaatkan dengan menggunakan bukaan yang lebar seperti jendela, 

skylight, maupun penggunaan void, dengan memanfaatkan material 

seperti kaca atau material tembus pandang dapat dilihat bahwa gaya yang 

sedang diterapkan merupakan arsitektur kontemporer.  

6. Penggunaan atap bagian atap memiliki keunikan karena dibuat terbuka 

merupakan gaya khas arsitektur kontemporer. Pada arsitektur 

kontemporer lebih dominan penggunaan atap yang tidak biasa seperti 

atap hijau, atap yang bersudut, atau bentuk atap kompleks lainnya.  

7. Penataan Ruang Dalam penataan ruang bagi konsep arsitektur 

kontemporer dapat memadukan berbagai macam bentuk maupun garis 

dikarenakan ketika garis lurus dipakai dalam arsitektur kontemporer akan 

tercipta suatu kesinambungan yang unik. 

8. Penggunaan Jendela yang banyak dapat menjadi alternatif untuk 

menambah pencahayaan, serta penempatan yang tidak biasa dapat 

mencerminkan gaya arsitektur kontemporer.  

9. Sinkronisasi dengan Lingkungan Luar Merupakan salah satu keunggulan 

arsitektur kontemporer yaitu dapat saling berhubungan dengan harmonis 

dengan lingkungan alam sekitar. Hal ini dapat terlihat pada penggunaan 

material, kombinasi desain landscape, serta integrasi lingkungan dan 

alam ke bangunan itu sendiri baik visual dan fungsional.  

10. Memperhatikan Lingkungan Sekitar Dalam arsitektur kontemporer 

istilah Ecohousing merupakan hal yang sering diterapkan. Di struktur 

tradisional banyak menggunakan material ramah lingkungan dan hemat 

energi, dikarenakan arsitektur kontemporer berupaya untuk memadukan 

bangunan dengan lingkungan alam sekitar serta menciptakan kesan yang 

unik pada bangunan. 

1. Tinjauan Arsitektur Masjid Kontemporer 

Mengembangkan Arsitektur Islam dalam konteks kontemporer, akan 

membutuhkan penggabungan pengetahuan Islam, dengan pemikiran dan praktik 

modern. Arsitektur Islam kuno, akan berfungsi sebagai gambaran sejarah dan 

preseden dalam proses islamisasi yang terlihat pada masa awal Islam. Wujud dari 

arsitektur Islam kuno dapat dikatakan sebagai hasil dari praktik masyarakat dan 

individu Muslim, sebagai tanggapan keyakinan dan ajaran Islam mereka 53. 

Arsitektur Islam kontemporer menyediakan kekayaan pengetahuan manusia yang 

harus tunduk pada Islamisasi pengetahuan, sebuah proses kritis untuk menyaring 

 
53 Team, Contemporary Architecture of Islamic Societies, ed. M.Alas Mandour 

and Yulia Eka Putrie, 2nd ed. (Malang Jateng: UIN Maliki Press, 2012), h.67 



63 
 

dan menyusun ulang teori itu yang bergantung pada mekanisme Islami’. Banyak 

pergerakan ilmu arsitektur dapat sepenuhnya diadopsi oleh sarjana Muslim, karena 

pengetahuan Islami yang berkiblat pada Alquran dan hadis sangat sesuai dengan 

konsep Arsitektur Modern Konteporer. 

 

Di tahun 1970-an muncul arstitektur modern kontemporer tanpa kubah yang 

di prakarsai oleh Ir. Ahmad Noe'man. Beliau adalah seorang Arsitek kenamaan 

Indonesia dan dikenal sebagai perancang masjid modern. Bahkan semasa 

hidupnya, Arsitek 1000 Masjid menjadi julukan beliau. Beliau termasuk pelopor 

pembangunan masjid kampus di tahun 1970an, yaitu masjid Salman di ITB 

bandung, serta merupakan masjid kampus pertama dengan Desain tanpa Kubah. 

Selanjutnya diikuti dengan, Masjid Al-Furqon IKIP Bandung, Masjid Al-Ghifari 

IPB, Masjid Asy-Syifa Fakultas Kedokteran UNPAD, Masjid At-Tin TMII, 

Masjid Raya Bandung, Masjid Taman Ismail Marzuki Jakarta, Masjid Islamic 

Center Jakarta, Masjid Agung Al-Akbar Surabaya, Masjid Al-Markaz Al-Islami 

Makassar, dan Masjid Lambung Mangkurat Banjarmasin, dan masih banyak lagi, 

desain masjid modern di dalam negeri, maupun di luar negeri (Gambar 18). Prinsip 

desain masjid bagi beliau adalah, di ruang Salat shaf tidak terputus oleh kolom 

atau tiang penyangga bangunan. Penggunaan struktur kubah justru menimbulkan 

banyak pilar tambahan sebagai penopang. Nabi shollallahu ’alaih wa 

sallam dalam hadis Riwayat Muslim dan Ahmad, bahkan memberikan ancaman 

berupa akibat yang akan ditimbulkan bilamana shaf dibiarkan tidak lurus.  

 

“Hai hamba-hamba Allah, kalian benar-benar meluruskan shaf kalian (jika tidak) 

Allah akan (menimbulkan perselisihan) di antara wajah-wajah kalian.” (HR 

Muslim dan Ahmad). 

 

Pada desain arsitektur masjid kontemporer karya A. Noe’man 

menguntegrasikan konsep arsitektur modern dengan arsitektur Islam. Konsep 

arsitektur modern membawa pemahaman anti masa lalu, semangat zaman 

(zeitgeist), sedangkan Islam menekankan asas rasional membuat penggunaan 

elemen-elemen desain yang logis, fungsional, tanpa ornamen hanya berupa 

tempelan belaka. Hal ini juga senafas dengan konsep”Ijtihad”, dalam Islam dalam 

membuka peluang eksplorasi gagasan yang inovatif dan kreatif sehingga memacu 

orang untuk selalu mencari sesuatu yang baru54. Integrasi konsep pemikiran Islami 

dan arsitektur modern yang memiliki persamaan spirit dengan konsep sebagai 

rujukan pemikiran perancangan arsitektur masjid membuka perspektif baru dalam 

proses pendekatan desainnya sebagai suatu pengkayaan sumber gagasan. 

 

 
54 Utami, “Integrasi Konsep Islami Dan Konsep Arsitektur Modern Pada 

Perancangan Arsitektur Masjid: Studi Kasus pada Karya Arsitektur Masjid Achmad 

Noe’Man,” Jurnal Radial  2014, h. 38–46. 



64 
 

 

 

 
   

 

 

 
Gambar 17. Masjid Kontemporer Karya A. Noeman 

Konsepsi Arsitektur Masjid Kontemporer Ir. Achmad Noeman adalah:  

a. atap tidak selalu kubah 

b. fungsional 

c. simpel 

d. kejujuran struktur dan material 

e. estetik-struturalis 

f. geometris 

 

Berikut point-point karakteristik arsitektur masjid kontemporer, yang dihimpun 

dari berabagai sumber:  

a. Kubah dan Menara hanya penampilan, bukan syarat agama  

     Merujuk pada Alquran dan hadis, para ilmuwan saat ini semakin 

meyakini bahwa Kubah dan Menara bukalah syarat utama yang harus 

ada pada masjid, sehingga keberadaannya hanya sebagai estetika dan 

unsur pengenal secara umum. 

b. Fungsi Tipologis sebagai tempat ibadah Islam 

     Tipology adalah pengelompokan berdasarkan tipe dan kegiatan. 

Kegiatan ibadah di masjid, umumnya memiliki kesamaan proses 

kegiatan atau kronologis. Ibadah Salat umat Islam dimulai dengan 

bersuci (wudhu) dan dengan tertib melaksanakan ibadah Salat. Ibadah 



65 
 

tidak saja melakukan Salat, tetapi semua kegiatan keagamaan yang 

bertujuan untuk bertaqwa kepada Allah SWT dapat dilakukan di masjid. 

c. Produktifitas budaya berwawasan keluar 

     Dalam menyiarkan pendidikan agama Islam, masjid dapat 

menghindarkan dari gesekan-gesekan konflik budaya yang sering 

mengakibatkan pada terpecah belahnya sesama anak bangsa, sehingga 

selain mempelajari agama secara kitab, juga mempelajari perkembangan 

teknologi dan Pendidikan modern, yang sejalan dengan perintah 

agama55. 

d. Beradaptasi dengan lingkungan 

     Walaupun secara umum, masjid adalah tempat ibadah bagi semua umat 

muslim, lingkungan dimana masjid dibangun dapat berbeda, tergantung 

dari kedudukannya dimuka bumi, sehingga penting bagi sebuah masjid 

untuk memahami dan menyatu dengan lingkungan dan budaya sekitar, 

sehingga dapat berkelanjutan dalam penggunaan dan konstruksinya. 

e. Tematik dan Formal 

     Desain masjid tidak terjebak pada bentuk yang monoton, melainkan 

bebas berdasarkan tema dan konsep dari arsitek maupun pengguna. 

Bangunan dibuat formal, karena tempat ibadah adalah untuk menyembah 

sang Pencipta, bentuk formal dapat memunculkan rasa menghormati dan 

menjaga bangunan dari para pengguna masjid. Menurut Lang (1987) 

bahwa ruang lingkup dari estetika formal secara umum dapat 

direpresentasikan melalui pertama, elemen dasar geometris, dan kedua 

organisasi elemen-elemen geometris tersebut. Bentuk simetri, 

pengulangan elemen geometri dan warna dapat mempengaruhi aspek 

formal pada bangunan, sehingga pada prinsipnya desain bangunan harus 

simple. 

f. Tidak terjebak politik Identitas 

     Kegiatan ibadah, seharusnya berdasarkan nilai-nilai spiritual dan sakral. 

Masjid tidak menjadi milik seseorang tetapi milik Allah SWT. Bentuk 

arsitektur masjid sebaiknya tidak terjebak untuk propaganda politik 

ataupun penguasa. 

 

 
55 Suluri Suluri, “Pendidikan Islam Berwawasan Budaya,” dalam Ta’allum: 

Jurnal Pendidikan Islam, 2019, h.191–202. 



66 
 

 
Gambar 18. Ijtijat Konsep Arsitektur Masjid A Noeman 

 

F. Proposisi Penelitian 

Pada Pendahuluan telah dijelaskan fenomena perkembangan masjid 

bergaya kontemporer tanpa kubah, merupakan sebuah tanda yang berkembang 

pesat Era-reformasi Indonesia. Gaya kontemporer ini akan menjadi sebuah simbol 

yang akan terus berkelanjutan atau akan tergeser oleh gaya kontemorer berikutnya, 

tergantung dari pemaknaan yang dapat disimpulkan saat ini. 

 

Dari kajian teoritik yang telah diuraikan pada sub bab sebelumnya, tentang 

beberapa teori, konsep dan penelitian pendahuluan mengenai, simbol dan makna 

arsitektur masjid kontemporer yang berkembang di Indonesia antara lain 

bermakna, 1) simbol politik, sosial dan teknologi, 2) simbol ekspresi Alquran, 3). 

Simbol penguasa 4). Simbol Budaya, 5) simbol interpretasi Arsitek, 6) simbol 

penghambaan pada Allah SWT.  

 

Berdasarkan analisis pemaknaan Barthes yang dipergunakan oleh Charles 

Jenks dalam memaknai arsitektur post modern pada bangunan arsitektur masjid 



67 
 

kontemporer, terdapat makna denotatife tahap 1, yaitu pemaknaan langsung 

terdapat pada penelitian Juparno Hatta (2019), Ryanty Derwentyana (2016) dan 

Y. Gunardi, Handayani, dan Permana (2021)), serta konotasi tahap ke 2., yaitu 

mempertimbangkan idologi (interpretan kelompok, frame-work budaya, 

pragmatik dan lapis makna (methaphora) terdapat pada penelitian Aidda (2015), 

penelitian Mustain (2018), Juparno (2019), Kemas Ridwan (2017), Muhammad 

Azka Rifqi Azza, Anisa Anisa (2019), Taufan Hidjaz, Nurtati Soewarno, Detty 

Fitriany, (2019) dan Andi Nurjannah Andi Nurauliah Fatimah, Marwati (2019)). 

 

Berdasarkan penjelasan Al-Ghazali yang terinspirasi dari Alquran bahwa, 

arti dari simbolisme arsitektural tidak terletak pada aspek keindahannya saja, 

melainkan mampu menyejukkan mata dengan beragam permainan warna warni 

dari ornamentasi, memiliki tata ruang yang nyaman, kekokohan bangunan yang 

selaras dengan spirit Alquran dalam menggambarkan berbagai penciptaan alam 

semesta. Simbolisme pun memainkan berbagai pemaknaan dalam setiap detail 

garis, lengkungm dan pola rancang bangun yang menampilkan kekayaan warisan 

budaya Islam. Berdasarkan Teori Simbol dan Makna pada Arsitektur masjid, 

dibutuhkan, makna langsung (denotative) makna tersamar (methapore) dan Mitos 

(spiritual). 

 

Berdasarkan integrasi konsep perancangan Arsitektur Modern pada 

perancangan Arsitektur masjid, didapatkan teori bahwa arsitektur Masjid modern; 

bersifat fungsional, kubah dan Menara bukan syarat agama, tipology kronologis 

sebagai tempat ibadah, produktivitas budaya berwawasan keluar, beradaptasi 

dengan lingkungan, tematik dan formal, tidak terjebak politik identitas. 

 

Simbol dalam Arsitektur akan bersinggungan dengan pendekatan para 

perenialis seperti T. Buckhardt, SH. Nasr, dan Martin Lings. Didorong oleh 

ketertarikan mendalam pada wilayah sufisme, mereka menunjukkan bagaimana 

pengalaman mistik Islam pramodern telah memainkan peranan dalam segala aspek 

kehidupan, termasuk kreativitas dalam penciptaan. Mereka berpandangan bahwa 

spiritualis sufi dapat ditarik ke berbagai ragam ekspresi, dan yang paling menonjol 

dalam ruang lingkup seni dan arsitektur. Karena sufisme lebih dari sekadar objek 

ketertarikan akademik, alih-alih merupakan jalan hidup sekaligus langkah untuk 

mencapai pengetahuan. “Spirit “Allah itu Mahaindah, dan menyukai keindahan” 

ini menyiratkan makna bahwa segala keindahan bersumber dari Allah, sementara 

manusia hanya mengemas ulang keindahan itu ke dalam karya seni dan arsitektur” 

 

Simbolisme dalam arsitektur modern, berkaitan sangat erat dengan revolusi 

industry dan pengaruh kehancuran pascaperang dunia di wilayah barat. Efisiensi, 

ekonomis dan minimalis menjadi tujuan utama desain. Bentuk bangunan dan unsur 

dekoratif yang seragam, geometris serba kaku adalah upaya untuk mempercepat 

proses produksi. Bertolak belakang dengan simbolisme Islam yang merujuk 

kealam ciptaan Allah. Simbol Islam adalah konsekuensi dari komposisi seni 

dengan spiritualitas, filsafat dan emosi religius dari seorang seniman rancang 



68 
 

bangun. Emosi religius ini mengungkapkan detail unsur alam berupa tumbuhan 

mupun hewan secara tersamat, tidak dapat dipaksakan dalam praktek geometris 

garis, simpel dan kaku. 

 

Ada terdapat celah antara simbolisme Arsitektur modern dengan 

simbolisme Arsitektur Islam. Simbol arsitektur modern adalah industrial dan 

praktek dari kemajuan teknologi. Simbol arsitektur Islam adalah khasanah 

keindahan yang berasal dari Alquran. Pada praktek penerapan arsitektur masjid 

kontemporer seharusnya terdapat irisan pada penerapan kedua simbol tadi. Irisan 

tersebut terdapat pada pemikiran Charles Jenks dalam Post-Modern Architecture, 

dimana dalam pemikirannya arsitektur seharusnya berkonsep double coding. 

Hasilnya bukan saja khazanah fungsi dan keajaiban konstruksi, tetapi juga 

penyajian muatan simbolis dan tema fiksi estetis, yang bukan semata bentuk 

“murni-abstrak”, tetapi muncul sebagai objektivasi konkret yang dapat dicerap 

multi–sensorial. 

 

Namun pada tingkat upaya artistik, setiap segmen dunia Muslim memiliki 

interaksi yang lebih sedikit dengannya, lainnya di alamnya sendiri daripada 

dengan pengaruh Barat — ini terutama berlaku dalam arsitektur. Oleh karena itu, 

pada dasarnya, poros dominan upaya intelektual di dunia Arab-Muslim berkisar 

pada pencarian kontemporer di satu sisi, dan pencarian untuk mengembangkan 

dan menekankan kembali identitas budaya 'Islam' yang dominan di sisi lain. Untuk 

keperluan kajian kali ini, kita harus melihat evolusi masjid dalam masyarakat 

Muslim dari awal mula akidah hingga masa kini yang kompleks dan beragam.  

 

Seperti yang ditunjukkan dalam studi latar belakang, dalam manifestasinya 

yang paling awal, masjid adalah ruang spiritual dan sekuler-tidak hanya tempat 

untuk berdoa, tetapi juga tempat di mana hal-hal penting yang mempengaruhi 

masyarakat didiskusikan dan diselesaikan. Sesuai dengan ini, arsitektur masjid 

bervariasi dari waktu ke waktu dan dari tempat ke tempat, dari bentuk, struktur, 

dan penampilan keseluruhan mencerminkan evolusi dan variasi yang serupa. Saat 

ini, ada variasi yang jauh berbeda telah berlangsung di negara kita, Era-reformasi. 

Ini diterjemahkan ke dalam kerangka kontekstual yang kompleks yang harus 

diakui dalam peran dan bentuk masjid. Selain pencarian kontemporer yang 

sekarang sedang berlangsung di kalangan Islam Indonesia, ada penekanan kuat 

pada penggambaran identitas baru pada masjid. Ini mungkin paling mudah dibaca 

dalam tren yang berkembang menuju gaya internasional arsitektur masjid di 

Indonesia. 

 

G. Ujung Keilmuan (State of the Art) 

State of the art merupakan pengisi celah keilmuwan yang belum terangkai 

dengan sempurna, sehingga penelitian ini akan menyempurnakan rantai keilmuan 

dan sekaligus menentukan posisi penelitian, terhadap penelitian-penelitian 

sebelumnya. Penelitian ini menggabungkan antara ilmu pengkajian Islam dengan 



69 
 

ilmu arsitektur secara umum. Penelitian ini akan mengembangkan Post Modern 

Architecture Charles Jenks, pada Arsitektur Masjid Kontemporer di Indonesia. 

Keistimewaan penelitian ini dibandingkan penelitian sebelumnya adalah, 

symbol dan makna arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi 

Indonesia.Variable waktu atau masa menjadi novelty dari penelitian ini, yaitu ‘Era-

reformasi Indonesia’. Teori yang digunakan dalam pemaknaannya menggunakan 

pendekatan semiotika Roland Bartes dan Charles Jenks untuk mendapatkan makna 

Sakral dan Profan para arstektur masjid kontemporer di Indonesia, serta untuk 

mendapatkan Teori Simbol gaya arsitektur masjid kontemporer di Indonsia. 

 



70 

BAB III 

PERKEMBANGAN GAYA ARSITEKTUR MASJID DI 

DUNIA DAN INDONESIA 

 

 

Islam memang berbeda dari agama-agama lain. H.A.R. Gibb di dalam 

bukunya berjudul Whither Islam menyatakan, “Islam is indeed much more than a 

system of theology, it is a complete civilization” (Islam sesungguhnya lebih dari 

sebuah agama. Ia adalah suatu peradaban yang sempurna). Sejatinya, sebuah 

peradaban selalu meninggalkan wujud arsitektur, sehingga tidak menjadi hal yang 

aneh bila muncul gaya arsitektur Islam di dunia. Arsitektur Masjid adalah bagian 

dari Arsitektur Islam yang paling menonjol. Robert Hillenbrand menyebut masjid 

sebagai prinsip bangunan keagamaan Islam1. Dr. Tajuddin, sarjana arsitektur 

Islam kontemporer terkemuka, menyatakan pendapat yang sama dengan lebih 

menekankan bahwa masjid adalah bangunan terpenting dalam Islam2. Arsitektur 

masjid tidak akan lepas dari pengaruh globalisasi, dimana salah satu ciri 

globalisasi yang berpengaruh pada ide bangungan kontemporer adalah, interaksi 

konstruktif antara seni dan teknologi yang menyebabkan dominasi teknologi. Hal 

tersebut merupakan ancaman bagi arsitektur Islam yang dirujuk oleh para filsuf 

seperti Sayyed H Nasr dan Heidegger3. Sehingga sebelum membahas masalah 

arsitektur Masjid, maka adalah sangat penting untuk mengulas masjid berdasarkan 

perspektif filosofi Islam.  

A. Filosofi Islam dalam Konsepsi Arsitektur Masjid  

Berbicara mengenai Arsitektur, tidak pernah dapat dipisahkan dari aspek 

seni dan teknologi. Seni dalam Islam menurut Sayyed Hosein Nasr memiliki tiga 

aspek, yaitu : (1) mencerminkan nilai-nilai religius seperti halnya hukum Ilahi, 

(2) menjelaskan kualitas spiritual yang santun, (3) ada hubungan halus yang 

saling melengkapi antara seni dan Islam. Karena itu seni dalam Islam bagi Nasr, 

 

1 Hillenbrand, R. Islamic Architecture: Form, Function, and Meaning (h. 645). 

Columbia University Press, (2004) h 654. 

2 Daan Beekers dan Pooyan Tamimi Arab, “Dreams of an iconic mosque: Spatial 

and temporal entanglements of a converted Church in Amsterdam,” dalam Jurnal 

Material Religion 12, no. 2 (2016): h 137–164. 

3 Maziar Ase et al., “Art and Technology Interactions in Islamic and Christian 

Context: Historical Approach to Architectural Globalization,” dalam  Frontiers of 

Architectural Research 8, no.1(March 2019): h 66–79. 



71 

tidak hanya berkaitan dengan bahan-bahan material yang digunakan tetapi juga 

unsur kesadaran religius kolektif yang menjiwai bahan-bahan material tersebut4. 

Hubungan yang dijelaskan oleh Nasr tersebut adalah, hubungan antara 

alam semesta, manusia, dan arsitektur. Hubungan ini muncul dengan 

mempertimbangkan sentralitas yang menunjukkan asal mula terciptanya ketiga 

faktor tersebut5 (Gambar 19). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 19. Semantik dari sudut pandang Nasr dan Ardalan 

 

Berdasarkan sudut pandang Sayyed H Nasr mengenai arsitektur masjid, di 

dalamnya berbicara tentang bentuk dan struktur bangunan yang dilihat dari sudut 

pandang keindahan, dimana memancarkan juga kehidupan spiritual. Keindahan 

tersebut mengacu pada simbol-simbol dan ornament pada bangunan masjid. 

Disain bangunan masjid tersebut akan terlihat estetis apabila di dalam simbol-

simbol dan ornamen tersebut mengandung pesan-pesan kehidupan spiritual, 

karena sifat-sifat Ilahi terpancar di dalamnya. Setiap unsur-unsur yang ada dalam 

rancang bangunan masjid memberikan pesan tentang sifat-sifat Ilahi. Pesan-

pesan tersebut mengarahkan pada pemahaman bahwa segala sesuatunya adalah 

berawal dari Yang Satu, yang digambarkan melalui ‘satu bangunan’, yaitu 

rancang bangun masjid. Ini adalah konsep Kesatuan (tauhid), bahwa segala 

 
4 Ismi Rahmawati,  “Pandangan Dunia Modern Dan Islam Terhadap Ilmu, 

Makalah Islamic And Sciences Team Teaching:,” Ed Zainun Kamaludin Faqih Et Al, 

UIN Jakarta (2020) h 1-14. 

5 Reza Askarizad, Jinliao He, dan Roomina Soleymani Ardejan, “Semiology of 

Art and Mysticism in Persian Architecture According to Rumi’s Mystical Opinions 

(Case Study: Sheikh Lotf-Allah Mosque, Iran),”dalam  Jurnal Religions  (2022). h 2-21 

The 

Universe 

Heavenly 

Soul 
Heavenly 

Soul 
 

The 

Origin of 

creation 

Architecture Human 



72 

sesuatu mengenai seluruh isi alam semesta sebenarnya adalah satu kesatuan. 

Termasuk unsur-unsur yang ada di dalam rancang bangun masjid seperti simbol-

simbol, ormament, dan dekorasi itu merupakan bagian dari ‘kesatuan’ tersebut, 

yaitu arsitektur masjid. Dengan demikian, ketika pesan Kesatuan tersampaikan 

dalam bangunan masjid tersebut, kehidupan spiritual akan tampak, karena sifat-

sifat Ilahi telah terpancar di setiap unsur-unsur bangunan tersebut.6 

Ada beberapa filosofi arsitektur Islam yang dikenal berdasarkan pemikiran 

Ibn Al Rumi, kemudian dikembangkan oleh Sheila S Blair & Jonathan M Bloom 

serta Robert Hillenbrand7,, antara lain yaitu yang tersebut dibawah ini: 

a. Tauhid: Prinsip utama dalam arsitektur Islam adalah Tawhid, yaitu 

keyakinan dalam kesatuan dan keesaan Allah. Prinsip ini tercermin dalam 

desain arsitektur Islam yang menghindari representasi figuratif dan 

mengedepankan simetri geometris serta ornamen-ornamen geometris. 

b. Geometri dan Simetri: Geometri dan simetri adalah elemen penting dalam 

arsitektur Islam. Pemakaian pola-pola geometris seperti segiempat, segitiga, 

dan lingkaran, serta pengulangan simetri dalam desain, mencerminkan 

harmoni dan kesatuan yang dianggap sebagai manifestasi dari kekuasaan 

Allah. 

c. Keluwesan: Arsitektur Islam mengedepankan keluwesan dalam desain 

bangunan untuk memungkinkan adaptasi terhadap lingkungan dan 

kebutuhan masyarakat Muslim. Konsep ini tercermin dalam penggunaan 

ruang terbuka yang dapat berfungsi sebagai tempat ibadah maupun tempat 

berkumpul sosial. 

d. Integrasi Alam: Arsitektur Islam berusaha untuk mengintegrasikan alam ke 

dalam desain bangunan. Penggunaan taman, air, dan elemen-elemen alam 

lainnya dalam tata letak bangunan mencerminkan penghargaan terhadap 

ciptaan Allah dan menciptakan lingkungan yang sejuk dan nyaman. 

e. Pencahayaan dan Ventilasi: Arsitektur Islam juga memperhatikan 

pencahayaan dan ventilasi yang baik dalam desain bangunan. Pemakaian 

kubah dan jendela tinggi memberikan pencahayaan alami yang cukup, 

sementara tata letak dan ukuran pintu dan jendela didesain untuk 

memastikan sirkulasi udara yang baik. 

f. Kesederhanaan: Prinsip kesederhanaan tercermin dalam arsitektur Islam 

sebagai respons terhadap larangan pembuatan gambaran figuratif dalam 

 
6 Moh Sutrisno, Sudaryono Sastrosasmito, dan Ahmad Sarwadi, “Posi Bola of 

Jami Mosque As Spatial Transformation Symbol,” dalam Journal of Islamic 

Architecture 5, no. 4 (2019): h 181–188.  
7 Behnam Ghasemzadeh, Atefeh Fathebaghalli, dan Ali Tarvirdinassab, “Symbols 

and Signs in Islamic Architecture,” dalam  Jurnal Revista Europeia de Estudos Artisticos 

4, no. 3 (2013): 62–78. 



73 

agama Islam. Bangunan-bangunan Muslim cenderung memiliki dekorasi 

yang sederhana namun indah, dengan penekanan pada pola-pola geometris 

dan kaligrafi Islam. 

Ini hanya beberapa contoh filosofi arsitektur Islam yang dikenal. Karya-

karya arsitektur Islam yang terkenal, seperti Masjidil Haram di Makkah dan 

Masjid Agung Cordoba di Spanyol, mencerminkan prinsip-prinsip ini dalam 

desain mereka. 

1. Ide Masjid Berdasarkan Alquran 

Ka’bah, Masjidil Haram dan Masjidil Aqsa adalah masjid-masjid yang 

tersebut keberadaannya dalam Alquran. Seperti yang tertulis dalam QS Al-Isra’ 

(17): 1, 

 

“Maha Suci Allah, yang telah memperjalankan hamba-Nya pada suatu 

malam dari Al-Masjidil Haram ke Al-Masjidil Aqsha yang telah Kami 

berkahi sekelilingnya agar Kami perlihatkan kepadanya sebagian dari 

tanda-tanda (kebesaran) Kami. Sesungguhnya Dia adalah Maha Mendengar 

lagi Maha Mengetahui." (QS Al-Isro [17]: 1) 

 

 
 

Gambar 20. Masjidil Al-Aqso 

 

Ide masjid sesuai Alquran antara lain sebagai tempat suci, tempat ibadah 

pribadi, rumah ibadah, masjid adat, memorial mosque, dan tempat ibadah tanpa 

bangunan8. Sebagian besar ayat-ayat terkait masjid dalam Alquran yang 

merupakan rumah ibadah paling kuno, mengacu langsung atau tidak langsung ke 

 
8 Bambang Setia Budi, “A Study on the History and Development of the Javanese 

Mosque,” dalam Jurnal of Asian Architecture and Building Engineering 4, no. 1, (2005), 

h. 189–195. 

https://www.tandfonline.com/journals/tabe20


74 

Ka'bah yang telah dibangun sejak jaman Nabi Ibrahim dan putranya Ismail As. Di 

antara tiga masjid paling suci dalam Islam, masjid ini adalah yang paling suci. 

Alquran menggunakan istilah 'al-bayt yang berarti rumah dan juga frasa 'masdjid-

al-haram' yang diterjemahkan sebagai 'masjid suci'9.  

Dalam mengkaji ayat-ayat yang berkaitan dengan masjid ini, Alquran 

menekankan beberapa aspek politik, sejarah, ritualistik dan simbolis dari Masjidil 

Haram seperti yang tertera pada QS Al-Baqarah (2): 125:  

 

“Dan ingatlah ketika Kami menjadikan rumah (Ka’bah) sebagai tempat 

berkumpul dan tempat yang aman bagi manusia. Dan jadikanlah maqam Ibrahim 

itu tempat Salat. Dan telah Kami perintahkan kepada Ibrahim dan Ismail, 

“Bersihkanlah rumah-Ku untuk orang-orang yang tawaf, orang yang iktikaf, orang 

yang rukuk dan orang yang sujud.”10 

 

 
 

Gambar 21. Kesederhanaan dan Kesucian Ka’bah dan Masjidil Haram 

 

Kesucian Ka'bah secara langsung berkaitan dengan ritual haji di mana 

seorang Muslim diharuskan untuk melakukan setidaknya sekali seumur hidup jika 

dia berkeinginan baik untuk melakukannya. Kesucian Ka'bah juga dikaitkan 

dengan sejarah perubahan kiblat dari Yerusalem ke Mekah seperti yang 

ditunjukkan dalam Surat Al-Baqarah: 14411, 

 
9 Tajuddin Mohamad Rasdi, “A Theory of mosque architecture with special 

emphasis on the problems of designing mosques for modern Sunni Muslim society” 

(Edinburgh University, 1995), h 1-365. 

10 Reem F. Alsabban, Characterization Framework of Contemporary Mosques in 

Islamic Cities.” dalam Jurnal of Engineering, Computing, and Architecture,  (2020), h. 

12–17. 

11 Andika Saputra and Nur Rahmawati, Arsitektur Masjid Dimensi Ideologis Dan 

Realitas, 1st ed. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020), h.50 



75 

 

“Kami melihat wajahmu (Muhammad) sering menengadah ke langit, maka akan 

Kami palingkan engkau ke kiblat yang engkau senangi. Maka hadapkanlah 

wajahmu ke arah Masjidilharam. Dan di mana saja engkau berada, hadapkanlah 

wajahmu ke arah itu. Dan sesungguhnya orang-orang yang diberi Kitab (Taurat 

dan Injil) tahu, bahwa (pemindahan kiblat) itu adalah kebenaran dari Tuhan 

mereka. Dan Allah tidak lengah terhadap apa yang mereka kerjakan.” (QS Al-

Baqarah [2]: 144) 

 

Dalam kutipan ayat di atas, kata yang mengisyaratkan gagasan rumah 

ibadah adalah menghadap kiblat. Arti harfiah dari kata kiblat adalah 'arah' dan 

kata ini saat ini digunakan dalam Islam terutama untuk mengartikan arah menuju 

Mekah untuk pelaksanaan Salat. Sejak munjulnya firman Allah tersebut, semua 

masjid dihadapkan kearah Ka’bah di Masjidil Haram, sebagai Kiblat. 

 

Dalam QS Jin (71): 18, dikatakan bahwa hanya Allah yang layak di sembah 

di dalam masjid. Tidak ada apapun yang boleh munucul, yang dapat 

mengindikasikan pengalihan pandangan kita dari hanya kepada Allah, “Dan 

sesungguhnya masjid-masjid itu adalah untuk Allah. Maka janganlah kamu 

menyembah apa pun di dalamnya selain Allah.” (QS Jin [71]: 18). 

 

Menyembah selain Allah di dalam masjid, dapat dikonotasikan sebagai 

tidak dianjurkan penyematan gambar, foto, unsur dekoratif dan simbol-simbol 

selain Allah SWT. Sesuai dengan pendapat Acmad Noeman, bahwa, masjid harus 

mengedepankan fungsinya terlebih dahulu sebagai tempat ibadah, karena itu, 

ornamen tidak diperlukan 12. 

 

a. Masjid Tidak Harus Berbentuk Bangunan Tertutup 

Bagi umat Islam konsep suci terkait langsung dengan firman Allah (Al-

Quran), wahyu tentang perintah dan ajaran-Nya, serta hadits Nabi dan interpretasi 

maknanya. Konsep seperti itu tentu saja tidak menghalangi kreativitas estetika dan 

arsitektural dalam desain bangunan, karena kreativitas semacam itu berada dalam 

domain arsitek dan dengan demikian tetap terpisah dari gagasan metamorfosis 

yang sakral13. Alquran tidak menjelaskan bahwa tempat Salat (masjid) berbentuk 

bangunan. Ayat berikut ini memberikan indikasi bahwa pelaksanaan Salat tidak 

selalu membutuhkan kehadiran sebuah bangunan yang disucikan untuk ibadah. 

Salat dapat dilakukan di tempat yang bersih kecuali yang dilarang oleh Nabi, yaitu 

 
12 Holik, A. A. R., & Aryanti, T.. “The Salman mosque: Achmad Noe’man’s 

critique of Indonesian conventional mosque architecture”.dalam IOP Conference Series: 

Materials Science and Engineering, (2017) h 180.  

13 Mohd Zafrullah Mohd Taib dan Mohamad Tajuddin Rasdi, “Islamic 

Architecture Evolution: Perception and Behaviour,” dalam Jurnal Procedia - Social and 

Behavioral Sciences  (2012): h 293–303. 



76 

di kuburan, tempat pembuangan sampah yang kotor atau di tempat untuk 

menjawab panggilan alam (toilet). Bahkan terdapat ayat yang menyatakan Salat 

Jum'at tidak menunjukkan perlunya sebuah bangunan; 

 

“Hai orang-orang yang beriman! Ketika adzan adalah dibunyikan pada hari 

berjamaah, bersegeralah untuk mengingat Tuhan, dan tinggalkan semua 

perdagangan duniawi ini untuk kebaikanmu sendiri jika Anda tetapi tahu itu. Dan 

ketika doa berakhir, bubarlah dengan bebas di bumi dan carilah (sesuatu) dari 

karunia Tuhan; tetapi ingatlah Tuhan sesering mungkin, sehingga Anda dapat 

mencapai keadaan bahagia!” (QS Al-Jumuah [62]: 9–10). 

 

Ka'bah misalnya adalah bangunan tanpa atap, berbentuk bujur sangkar, 

dibentuk oleh empat dinding yang sedikit lebih ringan dari manusia, dibangun 

dari batu kasar yang dijemur 14. 

 
 

Gambar 22. Masjidil Haram, Masjid Tanpa Atap 

 
14 J.W Creswell, Educational. Educational Research : Planning. Conducting and 

Evaluating Quantitative & Qualitative Research., 4th ed. (Boston: Pearson Education, 

2012), h. 30. 



77 

 

Penting pada saat ini untuk menekankan bahwa Ka'bah dan Al-Masjid Al-

Haram adalah bentuk ide masjid yang unik (gambar 22). Ini lebih terkait dengan 

gagasan 'masjid suci' daripada jenis masjid lainnya. Asosiasi historis Nabi 

Muhammad SAW dengan Nabi Ibrahim AS, larangan kunjungan oleh orang-

orang kafir, kesucian khusus daerah sekitar Ka'bah dan ritual haji, tidak dapat 

direplikasi di masjid lain. Ka'bah adalah satu-satunya kiblat untuk semua masjid 

di dunia15. 

 

b. Fungsi Rumah juga sebagai Masjid 

Masjid dalam Alquran disebutkan juga sebagai rumah. Sebaiknya, rumah 

juga dilakuan sebagai tempat ibadah. Hal ini merujuk pada ayat Ketika Nabi Musa 

AS diperintahkan untuk mengubah beberapa rumah orang Israel menjadi tempat 

untuk mereka dapat beribadah dan berkumpul untuk belajar tentang Pesan Ilahi 

(Surat Yunus [10]: 87):  

 

“Dan Kami wahyukan kepada Musa dan saudaranya, ambillah beberapa rumah di 

Mesir untuk (tempat tinggal) kaummu dan jadikanlah rumah-rumahmu itu tempat 

ibadah dan laksanakanlah Salat serta gembirakanlah orang-orang mukmin.” 

 

 

 

 
Gambar 23. Salat Ied dan Tarawih di Rumah Masa Pandemi Covid-19 

 

Bahwasanya rumah Nabi Muhammad SWA di Madinah adalah di dalam 

Masjid Nabawi. Rumah-rumah yang di sana dilakukan untuk melaksanakan 

perintah-Nya dan memuliakan serta menyebut Namanya, akan bercahaya kelangit 

dan bumi, seperti terdapat pada QS An-Nuur (24): 36-38.  

 

“Cahaya itu di rumah-rumah yang di sana telah Allah perintahkan untuk 

memuliakan dan menyebut nama-Nya, di sana bertasbih (menyucikan) nama-Nya 

pada waktu pagi dan petang. Orang-orang yang tidak dilalaikan oleh perdagangan 

dan jual beli dari mengingat Allah, menegakkan Salat, dan menunaikan zakat. 

 
15 Mohamed Tajuddin Mohamed Rasdi.. “Contextualism in Mosque Architecture: 

Bridging the Social and Political Divide.”dalam  Jurnal of Islamic Architecture, (2017) 

h 181–186. 



78 

Mereka takut akan hari ketika hati dan penglihatan menjadi guncang (hari 

Kiamat). (Mereka melakukan itu) agar Allah memberi balasan kepada mereka 

dengan yang lebih baik daripada apa yang telah mereka kerjakan, dan agar Dia 

menambah karunia-Nya kepada mereka. Dan Allah memberi rezeki kepada siapa 

saja yang Dia kehendaki tanpa batas”. (QS An-Nur [24]: 36-38) 

 

Penutupan tempat ibadah saat pandemi covid-19 lalu, membuat Salat 

tarawih tidak bisa dilakukan di masjid-masjid mulai tahun 2020. Rumah tinggal 

sebagai masjid atau tempat ibadah berjamaah, telah diterapkan saat pandemi 

covid-19 di seluruh dunia16. Salat jamaah di rumah-rumah (gambar 23), 

dilaksanakan sampai hampir dua tahun (2020–2022), sebagai tempat ibadah rutin 

sehari-hari, sampai dengan untuk pelaksanaan Salat Jumat, Salat Taraweh dan 

Salat Ied 17
. 

2. Ide Masjid Berdasarkan Hadis 

Seperti dijelaskan sebelumnya, Rasulullah SAW membangun masjid 

sebagai tempat sujud atau ibadah, bahkan bagi beliau SAW seluruh bumi ini 

dapatlah menjadi masjid, sehingga pembangunan masjid pertama dimasa beliau, 

hanya berbentuk kotak, tanpa atap. 

 

“Kepada Jabir bin Abdullah Al-Ansary, Nabi menerangkan bahwa bumi ini 

bagiku suci bersih dan boleh dijadikan tempat untuk sembahyang, maka 

dimanapun seseorang berada bolehlah ia sembahyang apabila waktunya tiba.” 

 

 

 

 

Gambar 24. Masjid Quba lama 

 
16 Jones-Ahmed, L, “Isolation, Community, and Spirituality: British Muslim 

Experiences of Ramadan in Lockdown,”dalam  Jurnal Religions (2022), h 1-14. 

17 Putri Suryandari and Hamka, “Al-Quran Perspective On Architectural Environ-

mentally Friendly in the Aspect of Functions Building,” dalam Proseding 3rd ICIIS 2020 

(2020), h 1–11. 



79 

Hadis Riwayat Muslim menjelaskan, Nabi SAW bersabda, “Masjid adalah 

rumahnya setiap mukmin.” Hadis ini diriwayatkan oleh Imam Abu Nu’aim dari 

sahabat Salman dalam kitab Hilyatul Auliya’ dengan sanad yang dhaif namun 

memiliki syawahid (hadis yang diriwayatkan oleh sahabat lainnya dengan maksud 

yang sama)18.  

Pada prinsipnya, ide masjid berdsarkan Al-Quran dan Hadits hanya terdir 

dari ruang Sembahyang dan ruang terbuka atau halaman. Halaman "Sahn" 

(courtyard), Area tengah, luas, terbuka, dan tidak beratap biasanya digunakan 

untuk Salat di musim panas, atau saat ruang Salat penuh sesak dengan jemaah. 

Menurut para ahli sejarah Isalam dan hadis, mesjid pada zaman Rasullullah 

SAW merupakan bangunan sederhana dengan taman tengah di bagian pusat 

bangunan dan dikelilingi oleh dinding tanah liat. Atap membentang sepanjang 

dinding yang ditopang oleh kolom-kolom di dalam bangunan. Layout bangunan 

berkaitan langsung dengan kepercayaan dalam islam dan budaya masyarakat pada 

saat itu. Bahkan, rumah Rasullulah SAW pun berbatasan langsung dengan salah 

satu dinding masjid 19
. Seperti ide masjid berdasarkan Alquran, masjid sesuai hadis 

juga sebagai, tempat suci, tempat ibadah pribadi, rumah ibadah, masjid adat, 

memorial mosque, dan tempat ibadah tanpa bangunan.  

 
 

Gambar 21. Rekonstruksi Masjid Nabawi 

Di luar migrab, sebagian besar sisa masjid diberikan ke halaman terbuka, 

terutama dalam kasus sebuah masjid di pusat kota, di mana ribuan orang akan 

berkumpul pada hari Jumat untuk Salat bersama. Prototipe spasial yang 

sederhana, terbaca, dan dapat direplikasi ini akan berkembang menjadi ekspresi 

 

18 Syamsul Kurniawan, “Masjid Dalam Lintasan Sejarah Umat Islam,” dalam 

Jurnal Khatulistiwa-Journal of Islamic Studies, September (2014), h. 169 

19 Cut Azmah Fithri and Bambang Karsono, “Alternatif Kubah sebagai Simbol 

Mesjid dan Pengaruhnya pada Desain Mesjid-Mesjid di Indonesia,” dalam Temu Ilmiah 

IPLBI 2016, (2016), h. 163–168. 



80 

formal pertama dari masjid hypostyle tertutup, yang dikenal dengan arcade dan 

kolom seperti hutan. Variasi model ini termasuk masjid pertama di Madinah, yang 

dikenal sebagai Masjid Quba, didirikan pada 622 M; Masjid Kairouan di Tunis 

(670 M); dan masjid Umayyah di Damaskus (715 M). Dua contoh terakhir 

menggabungkan rincian kolom dari sumber-sumber Yunani dan Romawi kuno, 

tetapi dalam konfigurasi grid yang luas dengan lengkungan yang dimodifikasi. 

Lebih dari selusin pintu menghubungkan halaman terbuka ke ruang doa tertutup 

di sisi terdekat dinding kiblat. Meskipun konfigurasinya bervariasi, masjid dari 

masa-masa awal Islam berkembang sesuai dengan jenis dasar yang pada dasarnya 

dapat berubah, mampu mengakomodasi ekspansi dan perbaikan dari waktu ke 

waktu. Alih-alih bentuk tertutup atau lengkap, tipologi masjid mencontohkan 

semacam "bentuk terbuka"20. 

Menurut penelitian Omer mengenai masjid Nabawi, masjid tersebut hanya 

memiliki pagar berdinding batu bata dari lumpur, dengan atap batu bata dan 

dinding kiblat tanpa hiasan apapun. Omer menunjukkan fungsi Masjid Nabawi 

dengan mengkaitkan bentuknya dengan fungsi: masjid digunakan untuk 

pertemuan sosial, pertemuan politik dan doa. Hal ini berimplikasi bahwa desain 

masjid yang baik tidak dapat diwujudkan secara terpisah dari kerangka agama. 

Kesimpulan Omer diambil dalam penelitian ini sebagai acuan untuk kembali ke 

asal muasal desain masjid yang sederhana21. 

 

Masjid dimasa Rasullullah terbukti menjadi tempat suci, selain itu juga 

berfungsi sebagai tempat ibadah, politik dan pusat sosial bangsa Arab. Bahkan 

Rasulullah sendiri bertempat tinggal di area Masjid. Masjid Nabawi dan rumah 

Rasullullah SAW berdiri pada tahun 622 M. Nabi Muhammad Salallahu Alaihi 

Wasalam telah mencotohkan hidup sederhana, melalui tempat tinggalnya. 

Berupa bangunan seluas 100m2 terbuat dari bata dan ditutup oleh atap daun yang 

ketinggiannya dapat disentuh oleh tangan manusia (tidak terlalu tinggi) 

dimasanya22.. Masjid Quba yang dibangun pada zaman Nabi Muhammad sangat 

sederhana sehingga tidak ada tempat untuk membangun menara. Dalam hadits, 

umat Islam Madinah dipanggil untuk Salat di rumah Nabi Muhammad 23. 

 

 
20 Mohammad Arif Kamal, “Minarets as a Vital Element of Indo-Islamic 

Architecture: Evolution and Morphology,” dalam  Jurnal of Islamic Architecture 6, no. 

3 (2021): 203-209. 

21  Hosam Ali, “Contemorary AMAiAI", h. 11 

22 Putri Suryandari, “Sustainable Architecture Concept in Islam", dalam 

Proceding ICIIS 2019 h. 7-11 

23 Mohammad Arif Kamal, “Minarets as a Vital Element of Indo-Islamic 

Architecture: Evolution and Morphology,” dalam Journal of Islamic Architecture 6, no. 

3 (2021): 205 



81 

B. Perkembangan Arsitektur Masjid di Dunia 

Harun Nasution (1975) dalam kutipan yang ditulis oleh Suyanta (2011)24 

membagi sejarah peradaban Islam kepada tiga periode, pertama periode Klasik 

(650-1250), di mana umat Islam awal mulai membina dan mencapai kemajuan 

dan kegemilangan peradaban. Awal peradaban Islam adalah sejak Nabi 

Muhammad SAW menyebarkan agama ini di wilayah Arab. Peradaban Islam 

berbeda dengan peradaban Arab, karena berasaskan pegangan utamanya yaitu 

Alquran dan hadis. Kehadiran peradaban Islam secara evolutif berpengaruh pada 

melemahnya peradaban yang ada dan terciptanya peradaban yang 

berkencenderungan menyatukan budaya, agama dan imperium dalam skala yang 

besar25. Perkembangan peradaban Islam memberikan pengaruh yang besar 

terhadap perkembangan tradisi intelektual Islam yang membangun berbagai 

macam dinasti yang dapat memperluas kawasan Islam. Tidak hanya berada di 

wilayah semenanjung Arabia melainkan sampai ke wilayah Spanyol atau dulu 

dikenal sebagai wilayah Andalusia. 

Periode kedua yaitu Pertengahan (1250-1800). di mana peradaban umat 

Islam mulai mengalami kemunduran, bahkan sampai pada titik nadir. Kemudian 

periode ketiga yaitu, Modern (1800- sekarang) di mana umat Islam mulai sadar 

dan bangkit dari keterpurukan. Ketiga era ini memiliki karakteristik dan metode 

yang berbeda dalam mengembangkan tradisi intelektual Islam, walaupun era 

klasik memiliki pengaruh yang kuat mengenai keberkembangan tradisi 

intelektual Islam pada era selanjutnya. Anwar Sewang, memiliki pemikiran yang 

sama dengan Harun Nasution bahwa, sejarah peradaban Islam dibagi menjadi 

tiga era tersebut, yaitu era klasik berada pada rentang tahun 610 sampai dengan 

1250 M. Era pertengahan mulai tahun 1250–1800M dan era modern mulai 1800–

sekarang26.  

1. Era klasik (610–1250M)  

Merupakan kelahiran peradaban Islam, pada dasarnya sudah ada pada awal 

pertumbuhan Islam, yakni sejak pertengahan abad ke-7M(tahun 600an). Awal era 

klasik ini dapat ditandai dengan bentuk arsitektur masjid sederhana, berbentuk 

kotak dan tanpa kubah.(Gambar 26). Awalnya, masjid tidak memiliki tempat 

adzan, orang yang melakukan adzan dipanggil ke tempat yang lebih tinggi di 

kediaman (pengurus) di dekat masjid 27. Pada abad ini tahun 705 M, Menara 

 
24 Sri Suyanta, “Transformasi Intelektual Islam ke Barat.,” dalam Jurnal Islam 

Futura X No. 2 (2011): 1–16. 
25 Kusmana Kusmana, “Akar Tradisi Toleransi di Indonesia dalam Perspektif 

Peradaban Islam,” dalam Jurnal Indo-Islamika 7, no. 1 (2020): 1–40. 

26 Anwar Sewang, Buku ajar sejarah peradaban islam, Book, 1 ed. (Sulawesi 

Selatan: Wineka Media, Parepare, Indonesia, 2017) h 17-27.. 

27 H Ali, “Contemporary MA EnI (a Comparative Analysis.”  h 13 



82 

masjid pertama kali dibangun di masjid Damaskus, Suriah (gambar 27B)28. Sejak 

itu Menara menjadi simbol Masjid dan tempat untuk melaksanakan panggilan 

Salat (adzan) bagi umat muslim. 

 

 

 

 

 

 
Kabah  Masjid Nabawi  Masjid Agung 

Samara 

Gambar 22. Arsitektur Masjid Awal Era Klasik 

Tradisi pemikiran hukum Islam pada era ini, merupakan era keemasan 

Islam. Islam era keemasan dengan pemikiran rasional dan kebudayaannya yang 

tinggi. Pada masa ini para cendikiawan muslim atau biasa disebut ulama dalam 

mengemukakan pendapatnya menggunakan paradigma, kerangk berpikir, atau 

pun framework tertentu, yang seluruhnya bermuara pada Islamic world view 

(pandangan hidup Islam). Hal ini menunjukkan bahwa Islam sangat menghargai 

ijtihād sebagai sebuah proses berpikir yang melahirkan sebuah gagasan besar 

dalam lapangan ilmu pengetahuan. Peradaban Islam pada periode ini mencapai 

puncak kejayaannya, pemikiran yang sudah dirintis dari awal periode klasik, 

mengalami kemajuan terutama di masa pimpinan dua khalifah Dinasti Abbasiyah, 

yaitu Khalifah Harun al-Rasyid (786-809 M) dan anaknya al-Makmun (813-833 

M) 29. 

 

 

 

 

 
Masjid Agung Cordoba 

700M 

 Masjid Agung 

Damaskus 705M 

 Masjid Quait Al-Islam 

New Delhi, 1195M 

 

Gambar 23. Arsitektur Masjid Era Klasik 

 

 

28 Kamal, “Minarets as a Vital Element of Indo-Islamic Architecture: Evolution 

and Morphology".dalam  Journal of Islamic Architecture Vol 6, 1, 2021- h 204” 

29 M. Mugiyono, “PPPI, h. 1–20. 



83 

Pada waktu keduanya pemimpin, negara dalam keadaan sejahtera, 

kekayaan melimpah, keamanan terjamin, ada juga sedikit pemberontakan tetapi 

tidak mempengaruhi stabilitas politik negara. Luas wilayah kekuasaan Dinasti 

Abbasiyah ini terbentang mulai dari Afrika Utara sampai ke India. Ilmu 

pengetahuan dan arsitektur berkembang di Spanyol, di kota-kota yang didiami 

oleh umat Islam seperti, Cordoba dan Granada. Sistem penerangan jalan dan 

sistem saluran air sangat baik. Bangunan dengan arsitektur mengagumkan juga 

dibangun pada masa itu, seperti istana Az Zahra Cordoba dan istana Alhambra 

Granada 30(gambar 28).  
 

                 
Gambar 28A. Alhambra Granada                     Gambar 28B. Az Zahra Cordoba 

Gambar 28. Arsitektur Masjid Era Klasik 

Sejumlah ulama besar juga bermunculan di fase ini. Seperti Imam Malik, 

Imam Abu Anifah, Imam Syafi’i dan Imam Ibn Hambal dalam bidang Fiqh. Ada 

juga Imam al-Asya’ri, Imam al-Maturidi, Wasil ibn ‘Ata’, Abu Huzail, Al-

Nazzam dan Al-Jubba’i dalam bidang Teologi. Zunnun al-Misri, Abu Yazid al-

Bustami dan alHallaj dalam bidang Tasawuf. Al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina dan 

Ibn Miskawaih dalam bidang Falsafat. Lalu, ada Ibn Hayyam, Al-Khawarizmi, 

Al-Mas’udi dan Al-Razi dalam bidang Ilmu Pengetahuan, dan lain-lain. Bahkan 

dalam catatan sejarah, saat bangsa Barat masih berada dalam pola pemikiran yang 

terbatas atau zaman kegelapan, pada saat itu umat Islam sudah berhasil 

melestarikan pemikiran dan kebudayaan Romawi serta Persia. Sarja Baratbanyak 

yang ingin belajar dan berbondong-bondong mendatangi negara-negara Islam 

untuk menuntut ilmu pengetahuan di lembaga-lembaga pendidikan Islam, 

kemudian untuk dikembangkan kenegara mereka masing-masing 31. Dinasti 

Abbasiyah jatuh pada tahun 1258 M, mengakibatkan mundurnya peradaban Islam. 

Hal ini terjadi akibat dari merosotnya aktifitas pemikiran umat Islam yang 

cenderung kepada ke-jumud-an (stagnan).  

 
30 María Auxiliadora Gómez-Morón dkk, “Christian-Muslim contacts across the 

Mediterranean: Byzantine glass mosaics in the Great Umayyad Mosque of Córdoba 

(Spain),” dalam Journal of Archaeological Science 129 (Mei 2021): h 105370.  
31 Faris Maulana Akbar, “Peranan dan Kontribusi Islam Indonesia pada Peradaban 

Global,” dalam Jurnal Indo-Islamika 10, no. 1, 2020, h. 40–49. 



84 

Arsitektur masjid abad klasik mengacu pada gaya arsitektur yang 

berkembang pada periode klasik dalam sejarah arsitektur Islam, khususnya 

antara abad ke-7 hingga abad ke-16. Gaya ini mencerminkan pengaruh dari 

berbagai tradisi arsitektur, termasuk gaya arsitektur Bizantium, Timur Tengah, 

Persia, dan India. 

Ciri utama arsitektur masjid abad klasik termasuk: 

a. Kubah: Kubah adalah salah satu fitur paling khas dalam arsitektur masjid 

abad klasik. Kubah ini biasanya besar dan bulat, menonjol di atas bangunan 

masjid dan menciptakan ruang yang luas di dalamnya. 

b. Mihrab: Mihrab adalah semacam nisbah atau tempat yang menunjukkan 

arah kiblat (arah Mekah) yang dihadapkan oleh jamaah Muslim saat 

melaksanakan Salat. Mihrab biasanya terletak di dinding qibla (dinding 

menghadap ke Mekah) dan didekorasi dengan ornamen yang indah. 

c. Minaret: Minaret adalah menara yang terletak di sekitar masjid dan 

digunakan untuk adzan dan panggilan Salat. Pada arsitektur masjid abad 

klasik, minaret seringkali memiliki desain yang elegan dan khas dengan 

detail arsitektur yang rumit. 

d. Iwan: Iwan adalah ruang terbuka yang berfungsi sebagai gerbang masuk 

atau tempat istirahat dalam arsitektur Timur Tengah. Dalam arsitektur 

masjid abad klasik, iwan sering ditemukan di sekitar halaman masjid dan 

memiliki lengkungan besar yang indah. 

e. Ornamentasi: Arsitektur masjid abad klasik sering dihiasi dengan ornamen 

yang rumit dan indah. Ornamen ini mencakup ukiran, kaligrafi Arab, pola 

geometris, dan motif tumbuhan yang diterapkan pada dinding, langit-langit, 

kubah, dan elemen arsitektur lainnya. 

f. Ruang terbuka: Masjid-masjid abad klasik sering memiliki ruang terbuka 

yang luas di dalam kompleksnya, seperti halaman dalam (sahn) yang 

menghubungkan bangunan utama masjid dengan elemen-elemen seperti 

mihrab, minaret, dan iwan. 

g. Penggunaan bahan alami: Arsitektur masjid abad klasik cenderung 

menggunakan bahan alami seperti batu, bata, dan kayu dalam 

konstruksinya. Bahan-bahan ini sering diperlakukan dan dihiasi untuk 

menciptakan tampilan yang indah dan tahan lama. 

Dalam sejarah Islam, beberapa contoh terkenal dari arsitektur masjid abad 

klasik termasuk Masjid Agung Cordoba di Spanyol, Masjid Agung Damaskus di 

Suriah, dan Masjid Agung Istanbul di Turki. Gaya arsitektur ini telah menjadi 

inspirasi bagi banyak masjid dan bangunan Islam lainnya di seluruh dunia. 

2. Era Pertengahan (1250–1500 M) 

Abad pertengahan ialah tahapan sejarah umat Islam yang di awali sejak 



85 

tahun-tahun terakhir keruntuhan Daulah Abbasiyah (1250 M ) sampai timbulnya 

benih-benih kebangkitan atau pembaharuan Islam yang diperkirakan terjadi 

sekitar tahun 1800 M. Priode pertengahan ini juga terbagi menjadi dua bagian, 

yaitu masa kemunduran I (1250-1500 M) dan masa tiga kerajaan besar (1500–

1800 M). 

 

 

 

 

 

 
Masjid Syah Afganistan  Masjid Agung Jene  Hagia Sophia 

 

Gambar 29. Masjid Abad Pertengahan 

Pada fase kemunduran (1250–1500 M), desentralisasi dan disintegrasi 

meningkat. Perbedaan antara Sunni dan Syi’ah dan juga antara Arab dan Persia 

semakin bertambah nyata. Dunia Islam terbagi dua. Bagian Arab yang berpusat di 

Mesir terdiri dari Arabia, Irak, Suriah, Palestina, Mesir dan Afrika Utara. 

Sementara itu, bagian Persia yang berpusat di Iran terdiri dari Balkan, Asia kecil, 

Persia dan Asia tengah32. Pada fase tiga kerajaan besar (1500–1700 M) dan masa 

kemunduran (1700–1800 M). Tiga kerajaan besar yang dimaksud adalah kerajaan 

Usmani di Turki, kerajaan Safawi di Persia, dan kerajaan Mughal di India. 

Perhatian terhadap ilmu pengetahuan sangat kurang di masa ini. Hasilnya, umat 

Islam semakin mundur saat tiga kerajaan tersebut mendapat banyak tekanan.  

Arsitektur masjid abad pertengahan telah memperkaya pikiran kita dengan 

pengetahuan tentang nilai-nilai agama Islam, sosial budaya, tradisi arsitektur 

lokal, dan keahlian. Sementara bentuk dan gaya baru, digabungkan untuk 

mencerminkan visi modern dan beradab dari negara-negara yang berkiblat 

modern, arsitektur masjid tetap konservatif dengan beberapa pengecualian yang 

mulai muncul hanya pada kuartal terakhir abad yang sama (Gambar 29). Simbol 

dan metafora sangat menarik bagi cendekiawan dan penulis Muslim, yang secara 

tradisional menghindari ekspresi literal yang tepat di bidang mana pun, percaya 

bahwa pikiran manusia tidak dapat memahami makna dunia yang tak terbatas. 

Ide ini didasarkan pada pemahaman religius tentang dunia yang berpendapat 

bahwa Tuhan tidak dapat didefinisikan. Disposisi “abad pertengahan” ini, 

melihat perubahan konstan dan multidimensi dalam apa yang diamati, memiliki 

aspek estetika yang kuat karena membuat para pemikir Islam memperhatikan 

kualitas perseptual. Selain itu, pandangan Islam tentang dunia, di mana arsitektur 

masjid berkembang, dipengaruhi oleh rasa pemujaan terhadap ciptaan Tuhan. 

 
32 Abdurrohman Kasdi et al., “Development of Waqf in the Middle East and its 

Role in Pioneering Contemporary Islamic Civilization: A Historical Approach,” dalam  

Jurnal  Islamic Thought and Civilization 12, no. 1 (2022):h 186–198. 



86 

Pemujaan seperti itu menjadikan segalanya dengan emosi cinta, mengarah pada 

empati dan memunculkan hubungan estetika dengan dunia. Konsekuensinya, 

semua karya seni Islam, termasuk arsitektur Islam dan khususnya arsitektur 

masjid, perlu dipahami dan dinilai dari segi simbol-simbol yang terkandung di 

dalamnya. Ini telah lama dipahami di dunia Muslim. Penjelasan ide mengenai 

arsitektur masjid diambil dari catatan arsitektur yang didiktekan oleh arsitek 

Utsmaniyah terbesar, Sinan, yang aktif di istana Utsmaniyah selama abad 

keenam belas33. Dalam catatan ini, yang sebagian besar ditulis dalam bentuk 

puitis, Sinan menggambarkan masjid menggunakan banyak metafora dan 

perumpamaan: “Di setiap sudut ada taman mawar surga. ... Mereka yang melihat 

kelerengnya akan berpikir (sendiri) di lautan keanggunan. ... Masing-masing 

lengkungan beraneka ragam itu menyerupai pelangi.34” 

     
 

 

Gambar 30. Masjid Akhir Era Pertengahnan 

Sehingga sampai dengan tahun 1900an, seluruh masjid di dunia, 

menggunakan disain bentuk masjid dengan ciri yang sama yaitu masjid berkubah 

(gambar 31). Mulai dari Africa, Eropa dan Asia menggunakan atap Kubah 

sebagai pengenal rumah ibadah umat Islam. Kekaisaran Ottoman awal hingga 

tengah, dari sekitar 1300 hingga 1600, mengantarkan masjid-masjid megah yang 

direncanakan secara terpusat yang dikenali oleh kubah bertumpuk dan setengah 

kubah, dengan motif yang terinspirasi Bizantium. Saat ini, sebagian besar gaya 

masjid masih dikaitkan dengan periode besar arsitektur Islam ini. Namun 

klasifikasi gaya seperti itu hanya menunjukkan perlakuan permukaan, sementara 

perbedaan yang lebih substantif terletak pada organisasi spasial dan kualitas 

masjid. Mulai abad ke-12 M, ruang Salat utama masjid mulai menggunakan 

 
33 Alireza Haj Vaziri, Parnaz Goodarzparvari, And Ismail Baniardalan, 

“Comparative Body Analysis Of Sheikh Lotfollah Mosque In Isfa-Han And Ahmed 

Mosque In Istanbul,” dalam Jurnal Of Islamic Architecture 6, No. 3 (June 28, 2021): h 

132–142,   

34 Nevine Nasser, “Beyond The Veil Of Form: Developing A Transformative 

Approach Toward Islamic Sacred Architecture Through Designing A Contemporary Sufi 

Centre,” dalam Jurnal Religions 13, No. 3 (February 23, 2022): h 190. 

Kulsum Begum 

Mosque, India 17M 
Wazir Khan Lahore , 

Pakistan 17M 

Mihrimah sultan 

Mosque, Spanyol - 16M 



87 

kubah utama atau serangkaian kubah yang didukung kekuatan struktural, 

menciptakan ruang yang lebih luas dan bebas kolom, sehingga dapat menampung 

ratusan jamaah dalam satu ruang, tanpa jarak. Ruang Salat berkubah semakin 

menjadi fitur paling dominan dari masjid, sehingga mampu mengurangi halaman 

terbuka35. Memang, selama periode Ottoman, dimulai sekitar 1300 M, halaman 

dikurangi menjadi ruang depan.  

    

 

Gambar 31. Masjid Kubah dynasti Ottoman, Turki 

Pada pertengahan abad keenam belas, masjid-masjid Ottoman mencapai 

ketinggian dan keagungan yang belum pernah terjadi sebelumnya melalui 

elaborasi serangkaian kubah berjenjang yang menopang kubah utama di atas 

ruang doa pusat, seperti yang terlihat di Masjid Süleymaniye di Istanbul (1550-

1557) dan Masjid Selimeye di Erdine (1569-1575), keduanya situs Warisan 

Dunia UNESCO, yang dirancang oleh insinyur-arsitek besar Mimar Sinan36. 

Madrasah (sekolah Islam), pasar tertutup, rumah jam, dan perpustakaan 

mengelilingi ruang Salat Masjid Selimeye, mencontohkan peran sosial yang 

beragam dari kompleks masjid. 

3. Era Modern (1800M–sekarang) 

Peradaban Islam modern selain terus memelihara peradaban sebelumnya, 

mengalami situasi baru dimana faktor ekternal masuk ke dalam peradaban Islam 

dalam posisi pada umumnya masyarakat Islam ada dalam pengaruh kekuatan 

eksternal, khususnya kekuatan imperialisme dan kolonialsime. Sampai 

pertengahan abad dua puluhan, banyak masyarakat Islam terjajah oleh kekuatan 

Barat. Peradaban Barat tampil menjadi kekuatan sangat berpengaruh sampai 

 
35 Edin Jahić, “Mosques of Ottoman Period in Bosnia and Herzegovina: A 

typological classification of historical forms,” dalam Jurnal Periodicals of Engineering 

and Natural Sciences 10, no. 5 (2022): 115–135. 

36 S Moustafa, “Contemporary Mosque Architecture in Turkey” (American 

University in Cairo, 2013), Thesis, American University in Cairo, 2017, h 50. 

Masjid Selimeye,Erdine-

Turki (1569-1575) 

Masjid Süleymaniye, Istanbul-  

Turki (1550-1557) 



88 

sekarang37.  

Munculnya kubah sebagai simbol Islam diduga karena pecahnya perang 

antara Rusia dan Kesultanan Turki Utsmani (1877-1878). Kekaisaran Utsmani 

melancarkan gerakan budaya, termasuk pengenalan jenis masjid dengan atap 

kubah. Kubah menjadi simbol arsitektur Islam paling modern, yang seakan-akan 

wajib ada pada masjid masjid baru di Asia Tenggara, termasuk di indonesia, 

berjalan sampai beberapa abad38. 

 

 

Gambar 32. Arsitektur Masjid Abad Modern thn 1800an 

Era ini telah menjadi era kemunduran dalam intelektual muslim. 

Merosotnya identitas Islam di Indonesia pada saat masuknya paham kolonial, 

menimbulkan intelegensia muslim mengalami proses sekuler yang intens, sebagai 

akibat dari sifat kebijakan liberal. Sebagai hasil dari proses sekularisasi ini, 

kebanyakan individu dari intelegensia ini mulai memisahkan diri dari komunitas 

sistemik keagamaan. H. Agus Salim berkata, bahwa meskipun beliau terlahir dari 

keluarga muslim yang taat, mendapat pendidikan Islam sejak dari kecil. Namun 

sejak masuk sekolah Belanda, beliau merasa kehilangan ‘iman’39. 

Setelah berabad-abad umat Islam terlena dalam “tidur panjangnya”, pada 

abad ke-18 M mereka mulai tersadar dan bangkit dari stagnasi pemikiran untuk 

mengejar ketertinggalannya dari dunia luar (Barat/Eropa). Pada era ini pemikiran 

dari cendikiawan Barat cukup banyak mempengaruhi perkembangan pemikiran 

intelektual Muslim di seluruh dunia termasuk Indonesia. Tradisi Modernitas Barat 

memunculkan pemikiran Islam kontemporer. Muhammad Muslih mengungkap-

kan pemikiran Islam kontemporer berbeda dengan pemikiran Islam tradisional 

yang melihat modernitas sebagai semacam dunia lain, dan berbeda pula dengan 

 
37 Kusmana, “Akar TTI d PP Islam.” h 30. 

38 Alireza Haj Vaziri, dkk, “Comparative Body Analysis Of Sheikh Lotfollah 

Mosque In Isfa-Han And Ahmed Mosque In Istanbul,” dalam Journal Of Islamic 

Architecture 6, No. 3, (2021): h 132–142,. 

39 W.M Abdul Hadi, "Islam di Indonesia dan Transformasi Budaya", dalam buku 

Menjadi Indonesia 13 Abad Eksistensi Islam di Bumi Nusantara. ed. Komarudin 

Hidayat, (Jakarts: MIZAN, 2006). h 445. 

       
 

 

 Masjid Raya Ganting, 

Sumbar Indonesia, abad 

19 

Masjid Baiturahman, 

Aceh Indonesia, abad 18 

Masjid Orkatoy, Turki, 

abad 18 



89 

pemikiran Islam modernis yang menggilas tradisi demi pembaharuan 40. 

       

  

 

Gambar 33. Masjid di Abad Modern thn 1900an 

Gelombang baru yang kuat sedang naik yang menentang 'materialisme 

Timur Tengah', gelombang baru ini datang pada saat masyarakat Arab dan 

Muslim secara aktif mencoba untuk mendefinisikan kembali identitas mereka 

dalam menghadapi banyak tantangan kontemporer41. Mereka melakukannya di 

tengah rentetan rangsangan yang konstan dan luar biasa dari budaya sadar media 

yang paling terang-terangan di dunia yang pernah dikenal. Namun 'Barat' 

bukanlah entitas tunggal. Semangat budaya Barat, ditambah dengan 

kecenderungan dominasinya, karakter narsistik, dan segudang ekspresi artistik, 

berakar pada pengalaman historis bagian-bagian tertentu dari masyarakat itu. 

Hanya melalui pemeriksaan setiap subkultur, seseorang dapat dengan tepat 

memecahkan kode makna halus yang telah disumbangkan masing-masing 

subkultur kepada masyarakat secara keseluruhan. 'Dunia Muslim' memiliki 

banyak subkultur yang berinteraksi di antara mereka sendiri. Seluruh dunia 

Muslim telah mendapat manfaat dari interaksi yang signifikan seperti itu, serta 

dari persilangan dengan keberbedaan dominan 'Barat'. 

4. Era Modern Kontemporer 

Pada akhir abad-19, kelompok muda Ottoman di Turki menggagas 

Modernisasi Islam, lantas menyebar kebagian-bagian dunia muslim yang lain. 

Ottoman Muda menyerukan untuk mentransformasikan diri menjadi sebuah 

pemerintahan konstitusional dengan meniru bentuk-bentuk negara dan peradaban 

Eropa. Modernisasi Islam merupakan ideologi dari para elite baru di dunia 

Muslim yang harus menyesuaikan dirinya dengan budaya saintifik dan politik dari 

dunia modern. Ideologi ini merupakan kepedulian pada pembaruan negara dan 

masyarakat lewat jalan mengadopsi metode-metode, kemajuan-kemajuan 

 

40 Muhamad Muslih, “Pemikiran Islam Kontemporer, Antara Mode Pemikiran 

Dan Model Pembacaan,” dalam Jurnal Tsaqafah 8, no. 2, 2019, h. 349. 

41 Sir Fredrick Gibberd, Architecture Of The Contemporary Mosque, Ed. Ismail 

Serageldin And James Steele, Academy Edition 7 (London, 2005). 

Germani 

Mosque th 1915 
Dearborn Mosque USA, 

th 1944 

Taipe Great 

Mosque 1947 

Muktarov  

Mosque 1908 



90 

saintifik dan teknologi modern, namun dengan tetap memperhatikan Islam 

sebagai basis kultural dari kekuasaan dan masyarakat42. 

 

 

 

 

Gambar 34. Arsitektur Masjid Era Modernisasi Islam di Timur Tengah 

 

Perkembangan arsitektur masjid era modernisasi Islam di dunia abad ke-20 

ini. lebih banyak menggunakan bentuk-bentuk modern, minimalis dan geometris, 

artinya mulai memunculkan ide-ide diluar bentuk kubah. Wajah arsitektur 

Modern Kontemporer mulai muncul, Seperti contohnya Camlica Mosque di 

Istambul Turki yang berbentuk topi khas masyarakat tradisional Turki (gambar 

20). Masjid Kapsarac Mosque Riyadh Arab Saudi, bentuknya terisnpirasi dari 

Ka’bah yang hanya berbentuk kotak (gambar 34). Namun keagungan dan 

kesakralan di dalam bangunan tetap dapat dirasakan. 

 

Masjid Faisal di Pakistan (Gambar 35) adalah representasi modern dari 

monumen keagamaan yang menjadi simbol identitas nasional dan memiliki 

keunggulan internasional karena keunikan desain konstruktif eksteriornya43. 

 

 

 
Gambar 35. Arsitektur Masjid Era Modernisasi Islam di Pakistan 

 

 
42 Ozgales, “Fundamental Development of 16th century Ottoman Architecture : 

Innovations in the Art or Architect Sinan,” dalam Jurnal Ankara 8, no. 6 (2008). 

43 Rehan Jamil, “Role of a Dome-Less Mosque in Conserving the Religious and 

Traditional Values of Muslims: An Innovative Architecture of Shah Faisal Mosque, 

Islamabad,” dalam International Jurnal of Architecture, Engineering and Construction 

6, no. 2 (Juni 1, 2017): h 40   



91 

Ketika di seluruh dunia menampilkan Kubah sebagai elemen utama pada 

sebuah masjid, Masjid Faisal adalah karya yang unik tanpa kubah44. Tempat itu 

menjadi lebih menarik dan efektif dengan pemilihan skema warna yang seimbang. 

Konturnya yang tajam dengan warna dominan putih memberikan kesan berani 

garis lembut bukit di latar belakangnya. Tidak ada masalah menjadi masjid tanpa 

kubah dan itu benar-benar menyediakan perasaan keterbukaan, cahaya alami yang 

cukup dan ventilasi diaula utama. Masjid ini sangat dipuji secara nasional maupun 

internasional karena desainnya yang indah. Masjid juga telah memenuhi peran 

agama dan tradisionalnya dengan sukses dan melayani semua fungsi secara 

efektif. 

5. Kesimpulan 

Semakin meluasnya penyebaran agama Islam, arsitektur masjid 

berkembang menjadi beragam menyesuaikan dengan gaya arsitektur lokal yang 

ada. Mulai dari bentuk yang sederhana, berkembang menjadi megah, indah dan 

mewah. Arsitektur masjid tidak lagi memiliki bentuk yang sama. Dalam istilah 

sejarah, arsitektur masjid menawarkan berbagai macam gaya, yang dihasilkan dari 

pengaruh faktor-faktor seperti lingkungan budaya dan geografis, tujuan memberi 

fasilitas ibadah yang terlindungi, keterampilan arsitek dan pengrajin yang terlibat 

dalam proses pembangunan. Setiap masjid dengan demikian memberikan persepsi 

refleksi dari sistem kognitif tertentu, sehingga menghasilkan keragaman bacaan 

dan makna. 

 

Fase perkembangan arsitektur adalah pertama dimulai dari jaman 

Rasulullah, kemudian arsitektur abad pertengahan yaitu masa kejayaan Islam, 

masa kemunduran Islam atau masa Modern di Barat, kemudian masa Port modern, 

yang terbagi dari masa Reformasi Islam dan saat ini ada di masa Reformasi Islam 

Modern (Gambar33). 

   

   
Gambar 36. Periode Perkembangan Arsitektur Masjid 

 

 
44 Rehan Jamil, “Role of DMin CRTVM", h 42 



92 

 Perkembangan arsitektur masjid dipengaruhi oleh unsur budaya Islam, 

budaya lokal dan teknologi material yang terus berkembang pesat. Tabel berikut 

menjabarkan Fase perkembangan arsitektur masjid di dunia 

Minaret sebagai 'menara', sebuah struktur yang lebih Panjang(tinggi) dari 

dasarnya, dibangun sebagai respons terhadap masalah keamanan dan 

komunikasi, telah mewakili dominasi dan kekuasaan sepanjang sejarah. Dalam 

kasus peradaban Islam, struktur ideal yang menunjukkan keberadaan Islam 

adalah menara, apapun pekerjaannya saat ini dan alasan sosial apa yang 

menyebabkan pembentukannya. Menara adalah fitur menonjol dari masjid, 

digunakan terutama untuk Salat. Menara, adalah di mana Muadzin memanggil 

untuk melaksanakan Salat, berfungsi sebagai simbol tempat ibadah Islam45.  

Masjid modern sering menggabungkan berbagai jenis perlengkapan dan 

teknik pencahayaan untuk menciptakan lingkungan yang menarik secara visual 

dan mengangkat spiritual.. Hal itu disebabkan masjid modern mulai banyak 

menggunakan dinding masif dan tertutup. Sedangkan masjid tradisional secara 

keseluruhan menggunakan pengudaraan dan pencahayaan alami, oleh sebab itu 

disain dinding sangat terbuka, dan memiliki halaman-halaman yang luas. 

Berikut adalah beberapa fitur pencahayaan alami yang umum ditemukan 

pada desain masjid modern46: 

a. Skylight: Skylight adalah jendela atau bukaan di atap yang memungkinkan 

cahaya alami masuk ke ruang Salat. Mereka diposisikan secara strategis 

untuk memaksimalkan penetrasi cahaya matahari, menciptakan 

pencahayaan yang lembut dan menyebar. Skylight dapat didesain dalam 

berbagai bentuk dan ukuran, seperti lingkaran atau persegi panjang, dan 

dapat dihias dengan elemen dekoratif. 

b. Jendela Clerestory: Jendela Clerestory tinggi, jendela sempit terletak di 

dekat bagian atas dinding masjid. Mereka dirancang untuk membiarkan 

cahaya alami tetap menjaga privasi. Jendela clerestory sering ditutup 

dengan kaca patri atau pola rumit untuk menciptakan interaksi cahaya dan 

bayangan yang indah di dalam ruang doa. 

c. Jendela Besar: Masjid modern mungkin menampilkan jendela besar 

dengan panel kaca bening yang memberikan pemandangan sekeliling yang 

tidak terhalang. Jendela-jendela ini memungkinkan cahaya alami yang 

 
45 Kamal, “Minarets as a vital element of indo-islamic architecture: Evolution and 

morphology.” dalam Journal of Islamic Architecture, vol 6-2021, h 205 

46 Somayeh Karim Et Al., “A Comparative Study Of The Geometric Motifs Of 

The Ateeq Mosque (Shiraz) And The Cordoba Mosque (Cordoba) With A Contextual 

Approach,” dalam Journal Of Islamic Architecture 6, No. 2 (December 9, 2020):h  93–

102,. 



93 

cukup masuk ke ruang Salat dan menciptakan hubungan antara jamaah dan 

lingkungan luar.  

d. Halaman: Banyak masjid modern menggabungkan halaman atau taman 

dalam, yang berfungsi sebagai ruang terbuka yang dipenuhi tanaman hijau 

dan cahaya alami. Ruang Salat mungkin memiliki bukaan atau jendela 

besar yang menghadap ke halaman, memungkinkan sinar matahari masuk 

ke dalam ruangan. Integrasi ruang luar ini membantu menciptakan suasana 

yang tenang dan harmonis.  

e. Light Wells (Lorong Cahaya): Lorong cahaya adalah poros atau bukaan 

vertikal di dalam struktur masjid yang membawa cahaya alami dari tingkat 

yang lebih tinggi ke ruang Salat. Sumur ini mungkin memiliki permukaan 

reflektif atau perangkat pemandu cahaya untuk mengoptimalkan distribusi 

siang hari dan mengurangi kebutuhan pencahayaan buatan di siang hari. 

f. Light Filtering Screens (Layar Penyaringan Cahaya): Beberapa masjid 

modern menggabungkan layar dekoratif atau kisi-kisi di jendela atau 

dindingnya. Layar ini dirancang untuk menyaring dan melembutkan 

cahaya alami yang masuk, menciptakan pencahayaan yang menyenangkan 

dan menenangkan di dalam ruang Salat. Layar juga menambah rasa privasi 

dan keindahan pada ruang. 

Penggunaan khusus fitur pencahayaan alami dapat bervariasi tergantung 

pada gaya arsitektur, pengaruh daerah, dan visi perancang masjid. Namun, tujuan 

keseluruhannya adalah untuk menciptakan perpaduan yang harmonis antara 

cahaya alami dan buatan, meningkatkan pengalaman spiritual jamaah di dalam 

masjid. 

 

 



94 

Tabel 14. Perkembangan Arsitektur Masjid di Dunia 

 

Fase (thn) 
Perkembangan 

Peradaban Islam 
Simbol Arsitektur 

601-660 M Abad 

Klasik 

Era Awal Per-

adaban Islam 

(Rasulullah SAW) 

Peradaban masyarakat 

Arab dan Timur tengah 

mengalami perubahan 

seiring dengan masuk-

nya ajaran Islam 

Arsitektur Masjid mulai 

dibangun dengan 

sederhana, fungsional, dan 

sesuai budaya setempat. 

 

 M. Aqso M. Quba M. Samara  

(700–1290)M 

Pertengahan 

Era Sahabat serta 

Perluasan 

peradaban Islam 

Peradaban Islam mulai 

berkembang keluar Arab 

dan Timur Tengah 

beradabtasi dengan 

budaya sekitar. 

Intelektual Muslim 

bermunculan dan men-

jadi kiblat di seluruh 

dunia. 

• Arsitektur Masjid 

berkubah mulai 

muncul, namun 

masjid tradisional 

setempat juga 

berkembang. 

• Elemen Dekoratif 

Lengkung (busur), 

menara dan mihrab 

mulai digunakan.  

• Perhitungan Geometri 

Tata Ukur Ruang 

secara Matematis 

menjadi basic dalam 

desain.  

 

 M. Damaskus M. Uqba M Saka Tunggal 

 

 

 



95 

Fase (thn) 
Perkembangan 

Peradaban Islam 
Simbol Arsitektur 

(1290–1800)M 

Abad Modern 

Era Kemunduran 

Islam dan Upaya 

Pengakuan Islam 

Modern 

Masa ini adalah saat 

reformasi islam oleh 

para ulama, tujuannya 

adalah penyeruan 

terhadap pe-murnian 

ajaran Islam yang di 

kombinasikan dengan 

akestisisme sufi. 

• Arsitektur Masjid 

kubah dan mulai 

dikembankan kaligrafi 

dan dekoratif yang 

artistik  

• Di Indonesia masih 

dise-suaikan dengan 

budaya dan tradisi 

setempat 

  

   
 M. Hagia 

Sophia M. Taj Mahal 

 M. Agung Demak M. Polopo 

Masa ini adalah era 

modernisasi Islam, 

dimana merupakan titik 

tengah antara Islamisme 

dan sekulerisme. 

Kekaisaran Usmani 

melan-carkan gerakan 

budaya Arsi-tektur Islam 

Modern, melalui bentuk 

Arsitektur Kubah, 

Menara, serta bentuk 

lengkung pada dinding, 

pintu dan jendela  

(1800– Sekarang) 

Abad Modern 

Kontemporer 

(Post Modern) 

Era Reformasi–

modernisasi Islam 

dan pemasyhuran 

Islam Modern 

Era Reformasi Islam 

Modern, ditandai dengan 

munculnya Islamisasi 

ilmu. Era ini 

menghasilkan konsep 

hibrida antara generasi 

muda muslim dengan 

konsep reformasi Islam 

dari generasi ulama 

terdahulu  

1. Arsitektur Modern 

tanpa kubah bergaya 

tematik, material 

industry, Menara 

tinggi dinding arabes 

geometris dan 

berteknologi,  

2. Arsitektur Masjid 

Modern ber-kubah, 

 

 
 M Copenhagen M Aljabar Bandung 

 



96 

Fase (thn) 
Perkembangan 

Peradaban Islam 
Simbol Arsitektur 

megah, geometris, dan 

berteknologi modern 

3. Bergaya Timur 

Tengah, berkubah 

besar dan megah, 

pintu harus lebih besar 

dari bangunan sekitar, 

tidak terdapat tiang 

dalam ruang Salat, 

Menara tinggi dan 

besar, harus ada 

halaman 

  
 M Al-Niin Sudan M. Cuber Jaya 



97 

C. Perkembangan Gaya Arsitektur Masjid di Indonesia  

Menurut Prof. Azyumardi Azra, awal penyebaran Islam di Indonesia 

diperkirakan sejak abad ke-12. Khususnya akhir abad ke-12 dan awal abad ke-13, 

nilai-nilai keislaman yang ramah, damai, tenteram, dan aman (wasathiyah) menyebar 

keseluruh Indonesia. Bahkan Azra membahasakan Islam Indonesia sebagai Islam 

yang rileks. “Islam Indonesia dikenal sebagai the smiling and colorful Islam, Islam 

yang penuh warna dan kedamaian47. Namun Islam di Indonesia nampaknya 

berkembang pada saat Islam di dunia mengalami kemunduran dan keruntuhan48. 

 

Masuknya Islam ke Indonesia menurut teori yang dianut oleh kalangan 

sejarawan adalah, dibawa oleh para pedagang muslim India dari Gujarat pada abad 

ke-13 M (Masehi). Namun menurut pendapat Hamka, Islam masuk ke Indonesia jauh 

sebelum abad ke-13 M, dibawa oleh para pedagang dari Arab di abad 7 M. 

Munculnya Islam di Indonesia ditandai dengan keberadaan tempat ibadah Islam, 

yaitu Masjid. Masjid-masjid kuno di Indonesia, mencirikan akulturasi budaya 

Indonesia, dengan budaya luar seperti India dan Islam49. 

 

Sebuah upaya awal kaum pribumi untuk memodernisasi sekolah tradisional 

Islam dimulai tahun 1906. Ketika Pangeran Susuhunan Pakubuwono di Jawa Tengah 

mendirikan sebuah sekolah model baru di Surakarta yaitu Mambaul Ulum. Di 

pesantren ini para siswa tidak saja belajar agama seperti membaca dan menghafal 

Alquran serta hadis, tetapi juga pelajaran-pelajaran sains seperti astronomi, 

aritmatika, maupun logika matematika (Steenbrink 1994: 35-36). Pesantren ini 

memunculkan ulama-intelek dan intelek-ulama 50. 

 

Perkembangan Intelegensia muslim di Indonesia menurut Yudi Latif, 2020, 

terbagi atas Pra (Tradisional) Modern (1500-1800) M, Modern (1800–2000), serta 

saat ini adalah Era reformasi Islam (2000–sekarang). 

1. Ide Masjid Era Tradisional Modern  

Era ini merupakan masa sejak masuknya Islam ke Indonesia sampai dengan 

awal Modern. Masjid kuno seperti, Masjid Agung Demak (15M), Masjid Agung 

Suriyah Syah Kalimantan (15M), Masjid Mantingan Jepara (!5M) dan Masjid Tua 

Palopo (17M), semua menggunakan atap tumpeng atau bersusun, 1,2, 3 atau 5. 

Masjid dilengkapi dengan bedug atau kentongan yang merupakan ciri khas budaya 

 
47 Akbar, “Peranan dan Kontribusi Islam Indonesia pada Peradaban Global.” dalam 

Jurnal Indo-Islamika, 2020 v 10, no 1, h 40-49 

48 Suyanta, “TIIB.” h 40 

49 Saputra and Rahmawati, "AMDIdR", h 100  

50 Yudi Latif, "Munculnya Intelegiensia Muslim", dalam Menjadi Indonesia 13 Abad 

Eksistensi Islam di Bumi Nusantara ed. Komaridun Hidayat, 1st ed. (Jakarta: Mizab Pustaka, 

2006), h. 542. 



98 

Indonesia dalam memanggil masyarakat, untuk berkumpul. Umumnya masjid 

terletak berdekatan dengan Istana, yaitu di dekat alun-alun kota atau didaerah 

keramat. 

Bagian dari masjid yang mudah dikenali adalah bentuk atap. Bentuk atap 

sesungguhnya sebagai penciri budaya setempat, yang akan berbeda di setiap daerah 

atau negara (lihat gambar 34). Hal ini disebabkan setiap budaya memerlukan landasan 

bentuk yang sama untuk mengekspresikan kebutuhan religius dan sosialnya, dan 

variasi atau perubahan bentuk menjadi hal berikutnya apabila terkait dengan estetika 

atau superstruktur 51. Kekhasan masjid kuno tersebut antara lain; (1) denahnya persegi 

empat atau bujur sangkar dan berbentuk pejal, (2) atapnya bertumpang atau bertingkat 

terdiri dari; dua, tiga, empat, dan lima, atau lebih, (3) mempunyai serambi di depan 

atau di samping masjid, (4) di depan atau di samping terdapat kolam, (5) di sekitar 

masjid diberi tembok (pagar) dengan satu, dua, tiga pintu gerbang. Pengaruh masa 

pra-Islam tampak dalam banyak bangunan Islam di Jawa, Sumatra, Nusa Tenggara, 

dan Maluku.  

 

 

 

 

 

 
Masjid Agung Palopo 

17M 

 Masjid Agung Demak 

15M 

 Masjid Mastingan Jepara 

15M 

Gambar 37. Masjid Kuno Tradisional abad ke-15 dan 17M 

 

Ciri-ciri umumnya terlihat pada pembagian bangunan masjid menjadi tiga 

bagian, yaitu bagian dasar, utama, dan bagian atas: denah terpusat, atap tumpang, 

deretan tiang atau tiang keliling bagian luar, serambi tambahan bagian depan, 

halaman berdinding dengan pintu masuk, menara, dan letak pemakaman yang 

menyatu di bagian masjid atau di dekat masjid 52.. Pengaruh Hindu-Budha dan budaya 

Tionghoa ternyata turut mempengaruhi bentuk arsitektur Masjid kuno di Indonesia. 

Bentuk masjid kuno dengan atap tumpang ini mulai menghilang setelah kemunculan 

arsitektur masjid berkubah pada abad ke-19M di Indonesia. 

2. Ide Masjid Era Modern (1800–1900 M) 

Berawal dari Timur Tengah, masjid berkubah di Indonesia dimulai sejak abad 

ke-19 M. Kubah dan menara adalah bagian unik dari masjid yang selalu ada.  Secara 

umum, arsitektur masjid di era ini memiliki tiga hal penting: kubah, lengkungan, dan 

 
51 Nur Rahmwati Samsiyah, “Pola Spasial Masjid Agung Yogyakarta Berdasarkan 

Karakteristik Akustik” (Disertasi. Universitas Gajah Mada Yogyakarta, 2019), h. 98 

52 Haris Hidayatullah, “Perkembangan Arsitektur Islam Nusantara,” dalam Ngabar, 

Jurnal Studi Islam dan Sosial 13, no. 02, 2020, h. 15–33. 



99 

menara53. Secara arsitektural keberadaan kubah berfungsi mengurangi jumlah kolom 

di dalam ruang ibadah masjid, sehingga Jemaah dapat merapatkan shaftnya. Semen-

tara itu, menara berfungsi untuk penanda waktu Salat dengan dikumandangkannya 

adzan. Bidang lengkung atau kurva, menghiasi elemen interior masjid.  

Upaya untuk mengganti atap masjid menjadi kubah ditemukan sangat kuat di 

luar pulau Jawa, dimana proses Islamisasi berlangsung lebih radikal dan langsung. 

Sebagai contoh Masjid Raya Baiturrahman Banda Aceh, yang masjid dasarnya 

memiliki atap Tumpang, namun dibakar oleh Belanda dalam perang Aceh (1873). 

Tahun 1881 Belanda membangun Kembali masjid tersebut dengan menggunakan 

struktur Kubah (Gambar 35). Bentuk atap kubah dibawa dari India untuk Masjid Raya 

Baiturrahman. 

 
 

 

 

Gambar 38. Abad Modern-Masjid Berkubah, abad ke-19 di Aceh 

 

Munculnya kubah di Jawa secara jelas terlihat pada masjid-masjid yang 

dibangun setelah era kemerdekaan. Sebagai contoh, Mesjid Istiqlal di Jakarta 1951 

(Gambar 36) yang dibangun era presiden Soekarno, merupakan masjid terbesar se 

Asia Tenggara kala itu. Secara signifikan, Masjid Istiqlal menunjukkan kubah 

sebagai Simbol Kebesaran Islam di Indonesia dan Politik Penguasa54. Contoh 

signifikan lainnya dalah Masjid Al-Azhar (gambar 35) di Jakarta dan Masjid Syuhada 

di Yogyakarta yang menggunakan kubah sebagai struktur utama dan juga sebagai 

simbol tempat ibadah Islam.  

 

Masjid di Pulau Jawa termasuk yang terlambat mengadopsi penggunaan kubah 

pada masjid-masjid. Hal ini disebabkan oleh pengaruh kuat dari sejarah masjid 

sebagai warisan dari Wali Songo di pantai utara pulau Jawa dan masjid-masjid 

Keraton yang sangat dominan. 

 

 
53 Jamil, “Role of DMin CRTVM.” h 40. 

54 Rahil Muhammad Hasbi and Wibisono Bagus Nimpuno, “Pengaruh Arsitektur 

Modern Pada Desain Masjid Istiqlal,” dalam Jurnal Vitruvian 8, no. 2, 2019, h. 89. 



100 

 
 

 

 

Gambar 39. Abad Modern Masjid Berkubah, Abad ke-20 di Jawa 

 

Penggunaan masjid dengan atap kubah masih mendominasi di Indonesia 

sampai abad ke-21, salah satunya kehadiran masjid Kubah Emas (Gambar 37) yang 

memang menggunakan material emas untuk kubahnya, menambah perbendaharaan 

masjid dengan struktur atap kubah di Indonesia. Dominasi arsitektur masjid berkubah 

ini, terus menjadi symbol rumah ibadah Islam sampai saat ini.  
 

 

 

 

 
 

Gambar 40. Abad Modern Masjid Berkubah, abad ke-20 di Jawa  

 

Pada zaman pemerintahan Presiden Soeharto, sempat di gulirkan masjid Amal 

Bakti Muslim Pancasila berbentuk atap Tumpang, dimana saat itu tengah terjadi 

gelombang bentuk masjid berkubah di Indonesia (gambar 41). Presiden Soeharto 

dalam konsep pembangunan Indonesia mengarah pada Modernisasi dan Tradisional, 

yaitu penggunaan konstruksi modern dan konsep tradisional, sehingga model mix 

konsep ini mewarnai desain arsitektur di Indonesia. Targetnya adalah pembangunan 

1000 masjid dengan bentuk atap tumpang dan menggunakan bentuk sesuai budaya 

daerah masing-masing dimana masjid dibangun. Pembangunan masjid ini di bawah 

Yayaran Amal Bakti Muslim Pancasila yang didirikan tahun 1982, demi mengurangi 

dominasi budaya Timur Tengah pada bangunan masjid di-Eranya 55. 

 

 
55 Putri Suryandari, “The Authority of ILUFHS, h. 170–176. 



101 

 

 

 

 

 
Masjid An Nur Sungai 

Liat Bangka 

 Masjid Al-Amin Kulon 

Progo Jateng 

 Masjid Al-Huda Lampung 

 

Gambar 20. Masjid Atap Tumpang Era Orde Baru, abad ke-20 
 

Secara keseluruhan telah didirikan 999 Masjid dengan perincian 495 Masjid 

tipe 15, 375 Masjid tipe 17 dan 129 Masjid tipe 19. Masjid-Masjid yang dibangun 

YAMP memiliki desain arsitektural khas, bercungkup susun tiga, sebagaimana corak 

asitektural masjid khas Nusantara pada masa lalu. Hal ini selain efisien pembiayaan 

jika dibandingkan dengan cor kubah besar, desain tersebut juga melestarikan kearifan 

lokal, dimana corak arsitektural Masjid bercungkup susun tiga merupakan simbol 

kesejalinan antara Islam dengan budaya nusantara. Pendekatan kultural inilah yang 

pada masa lalu masyarakat Nusantara secara luas mudah menerima ajaran Islam. 

Berbeda dengan bangunan-bangunan masjid yang dibangun oleh kebanyakan orang 

pada saat itu yang arsitekturalnya bercorak Timur Tengah56. Namun corak ini tidak 

berkembang lagi, setelah presiden Soeharto berakhir masa jabatannya. 

3. Ide Masjid Era Modern Kontemporer (1900-sekarang) 

Pada dasawarsawa 1980an merupakan proses reislamisasi yang melanda 

kampus-kampus universitas negeri di Indonesia. Kaum muda Islam tidak puas dengan 

mata kuliah sekuler yang diberikan di ruang-ruang kuliah. Mereka mendirikan 

masjid-masjid kampus, kelompok-kelompok pengajian, studi pemikiran keagamaan 

dan kebudayaan Islam, menyelenggarakan berbagai pentas seni, sanggar seni, dan 

lain sebagainya. Generasi muda 1970an tampil sebagai agen baru dari transformasi 

budaya Islam sebagai panggilan sejarah 57. Namun bila pengertian reformasi 

dikaitkan istilah era yang berarti waktu dan masa yang sedang berlangsung, era 

refomasi yang dimaksud dalam konteks ke-Indonesiaan adalah bermula sejak Habibi 

menggantikan Soeharto menjadi presiden. Masa ini sangat dikenal seluruh 

masyarakat yang dianggap menjadi penyelamat bagi kehidupan mereka, bahkan 

dianggap segala-segalanya 

 
56 Moch Eksan, “HM Soeharto, Muslim Pancasila, 999 Masjid,” Publica News, last 

modified 2021, https://www.publica-news.com/berita/publicana/2021/05/31/43837/hm-

soeharto-muslim-pancasila-999-masjid.html. 

57 W.M Abdul Hadi, "IITB" , h.445 



102 

  

 

 

 
 

Gambar 22. Masjid Era Reformasi Islam Modern 

 

Era Reformasi pemerintahan yang sedang di hadapi bangsa Indonesia di akhir 

tahun 1990an, para tokoh Islam dituntut untuk mencermati situasi global yang 

melahirkan beberapa revolusi. Karena dinamika era reformasi mengakibatkan bangsa 

Indonesia menghadapi problematika besar, yakni belum mampu keluar dari lilitan 

krisis ekonomi yang telah berlangsung demikian lama, dalam waktu yang bersamaan 

ancaman disintegrasi bangsa benar-benar merupakan sesuatu yang sangat nyata di 

pelupuk mata. Namun di era reformasi ini, kegiatan dakwah Islam berkembang pesat. 

Di kota-kota besar, kegiatan-kegiatan dakwah demikian marak karena hampir setiap 

komunitas atau kelompok Muslim aktif melaksanakan dakwah. Mulai dari lorong-

lorong kumuh sampai ke hotel-hotel berbintang, dari kantor-kantor pemerintah 

sampai perusahaan-perusahaan kecil dan raksasa, pada umumnya mengadakan acara 

dakwah secara rutin 58. Secara penampilan, penggunaan atribut jilbab meningkat 

pesat dikalangan wanita muslim, disegala situasi dan lokasi kita dapat melihat wanita 

muslim berjilbab. Umat Islam semakin bebas menyuarakan kehedak dan aspirasinya, 

sesuai dengan keyakinannya dalam pemurnian agama Islam. 

4. Kesimpulan 

Perkembangan gaya arsitektur masjid di Indonesia, mengalami perubahan 

yang menarik, bermula dari arsitektur yang berfilosifikan nilai-nilai tradisional dan 

budaya setempat dengan memanfaatkan teknologi sumber daya alam lokal. 

Perkembangan berikutnya diikuti dengan dominasi atap kubah, kemudian muncul 

kembali atap tradisional. Saat ini bentuknya arsitektur masjid makin beragam dan 

cenderung bebas, tidak terpengaruh histori dan tradisi. 

 

 

 

 

 

 

 

 
58 M Sauki, “Perkembangan Islam Di Indonesia Era Reformasi,” dalam  TASAMUH: 

Jurnal Studi Islam 10, no. 2, 2018, h. 443–458. 



103 

Tabel 15. Periode Perkembangan Arsitektur Masjid di Indonesia 

 

Era Tradisional 

Modern 

1500-1800 

Era Modern 

1800-1900 

Era Modern 

Kontemporer 

2000-skr 

Masjid dibangun 

dengan atap Tum-

pang dan gaya 

tradisional 

Masjid dibangun 

dengan Kubah dan 

teknologi beton 

bertulang 

Fenomena masjid 

Amal Bakti Mu-

slim Pancasila de-

ngan atap tum-

pang 

Fenomena masjid 

Modern tanpa 

kubah, teknologi 

composite 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 



104 

 

 

 

Pada bab II dan III telah dijelaskan bahwa, kita saat ini berada pada fase 

Post Modern Arsitektur, dan perkembangan gaya arsitektur masjid sesuai era 

reformasi Islam modern. Karakteristik simbol dan makna Arsitektur Masjid 

Kontemporer akan dianalisis berdasarkan pemikiran Charles Jenks, yaitu 

Double coding dan kembali pada penerapan filosofi Islam yang murni. 

Analisis ini untuk memaknai simbol arsitektur masjid kontemporer secara 

konotatif atau secara langsung. Selain double coding, untuk memahami teks 

arsitektur masjid,perlu dianalisis berdasarkan, simbol spiritual, sehingga 

pemaknaan arsitektur masjid kontemporer secara konotatif akan didekati 

melalui konsep, 1. Double coding (lokalitas dan teknologi modern), dan 2. 

Spiritual. 

 

Pada bab ini adalah penjabaran mengenai arsitektur masjid kontemporer 

Era-reformasi Indonesia (tahun 2000–2020) dari 3 biro arsitektur di Indonesia 

yang desain masjidnya sebagian besar adalah Modern kontemporer, tanpa 

kubah. Masjid–masjid ini mulai didirikan setelah tahun 2010 sampai dengan 

tahun 2020. Kualifikasi masjid terdiri dari Masjid Agung sampai dengan 

masjid di Perumahan. Kualifikasi biro arsitek adalah mulai berkarya setelah 

tahun 2000 sampai sekarang, pertama yang tingkatnya senior dan sangat 

dikenal karyanya, kedua dan ketiga adalah yunior dengan spesifikasi khusus 

arsitek yang biasa menangani ormas Islam dan khusus mendesain masjid 

modern. 

Hal-hal yang dijabarkan dari setiap biro Arsitektur adalah, gambaran 

umum Arsitek atau Biro Arsitekturnya, serta Konsep desain Arsitektur Masjid 

Kontemporernya, sesuai kajian teori di bab II, serta karakteristik arsitektur 

yang sesuai perkembangan gaya arsitektur masjid yang terdapat pada bab III. 

Pertama adalah Biro Arsitektur PT Urbane Indonesia Bandung, 

walaupun berlokasi di Bandung, berdiri sejak 2004, namun terkenal dengan 

desain masjid modern kontemporer di Indonesia maupun dunia dan banyak 

mendapatkan penghargaan Nasional maupun Internasional. Desain masjid 

yang akan di jabarkan di sini adalah sebanyak 5 masjid yang terdapat di Pulau 

Jawa, yang menimbulkan konflik maupun yang wasatiyah.  

Kedua adalah Biro Arsitektur PT. Andi Rahman Arsitek di Sidoarjo, 

yang sejak awal berdiri tahun 2006, menetapkan prinsip arsitektur modern dan 

khususnya masjid modern tanpa kubah. Klien untuk desain masjid banyak dari 

kalangan Nahdatul Ulama (NU), karena biro arsitektur ini memang berada di 

BAB IV 

GAYA ARSITEKTUR MASJID KONTEMPORER 

DI ERA REFORMASI INDONESIA 



105 

 

lingukngan NU. Permintaan desain masjid modern tersebar di seluruh 

Indonesia, sebanyak 5 masjid kontemporer di Pulau Jawa telah di bangun dan 

dapat diterima kehadirannya oleh masyarakat. 

Ketiga adalah CV Rekatjipta Niaga Arsitektura (Surakarta) didirikan 

tahun 2014 adalah biro yang berada di bawah naungan Muhammadiyah 

Surakarta, namun desainnya yang paling terkenal terdapat di Jakarta, yaitu 

masjid Pimpinan Pusat Muhamadiyah At-Tanwir di Menteng Jakarta Pusat. 

 

A. PT Urbane Indonesia, Bandung  

Urbane Indonesia adalah salah satu konsultan Arsitektur, interior 

desain, planning and community development yang paling banyak 

menghasilkan desain dan pembangunan arsitektur Masjid Kontemporer di 

Indonesia, yang berkantor di Bandung. Salah satu pendiri Urbane Indonesia 

adalah, Gubernur Jawa barat sekarang yaitu Ridwan Kamil, yang saat ini 

menjabat sebagai Komisaris di PT UI. Berdiri pada tahun 2004 di Bandung, 

sangat sering memenangkan sayembara desain arsitektur, khususnya desain 

Masjid.  

 

 

 

 
M. Ridwan Kamil, IAI 

Commisioner 

 Ahmad D Tardiana, IAI 

Principal Director 

Senior Architect 

Senior Urban Disigner 

STRA Utama 

 

 

 
Reza Ahmed Nurtjahja, IAI 

Principal 

Managing Director 

Senior Architect 

Senior Urban Disigner 

STRA Utama 

 Irvan P Darwis, IAI 

Principle Director 

Senior Architect 

STRA Utama 

 
Gambar 43. Komisaris dan Prinsipal PT Urbane Indonesia 



106 

 

Salah satunya sayembara Desain Masjid Raya Sumatra Barat, bertema 

kontemporer yang di desain di tahun 2006, mendapatkan juara pertama. 

Setelah terbangun, masjid ini kemudian menjadi kebanggaan warga Sumatra 

Barat, karena di tahun 2021 Masjid Raya Sumbar mendapatkan penghargaan 

Abdulatif Al-Fozan Award dari Saudi Arabaia. Konsep Desainnya adalah 

modern tanpa kubah, mengangkat bentuk budaya sekitar, dan hemat energi. 

Penghargaan Abdulatif Al-Fozan Award ini mengapresiasi ide-ide baru untuk 

desain masjid di seluruh dunia, agar terdapat kreasi cipta baru dan 

pemanfaatan teknologi, bagi identitas arsitektur masjid abad ke-21. 

Selanjutnya hampir sebagian besar disan masjid dari Urbane Indonesia, 

mengusung konsep modern kontemporer tanpa kubah. 

 

Wawancara dilakukan dengan salah satu Direktur PT. UI, dengan 

metoda online via zoom, dikarenakan saat itu kondisi pandemi masih level 4. 

Reza Ahmed Nurtjahja sebagai salah satu Principal Architect, sekaligus 

Direktur Managemen, menjelaskan bahwa desain masjid kontemporer tanpa 

kubah, memiliki nilai edukasi bagi masyarakat. Masyarakat harus paham 

bahwa, tidak ada yang mengharuskan masjid menggunakan kubah. 

Kekhusu’an dalam Salat dapat di rasakan pada tempat seperti Ka’bah, 

walaupun tidak menggunakan kubah. Alquran dan hadis juga tidak 

memberikan keharusan tertentu bagi desain masjid, kata beliau sebagai 

perwakilan PT. UI.  

 

Konsep kotak pada beberapa masjid PT Urbane, diilhami dari 

perjalanan ke Mekah dan Madinah, dimana unsur khusuk dapat diperoleh 

tanpa atribut kubah pada masjid. Elemen kaligrafi yang diwujudkan pada 

fasade masjid secara geometris, menjadi penanda bangunan masjid, selain 

Menara. Satu temuan lagi sebagai ciri khas dari desain masjid Kontemporer 

ala UI adalah, kekhusuan saat Salat diperoleh ketika berada dekat dengan 

alam, sehingga mihrab pada masjid dibuat terbuka atau dengan kaca untuk 

menyajikan pemandangan alam ciptaan Allah SWT, contohnya dapat di temui 

pada Masjid Al-Irsad Bandung. 

 

 
 

Gambar 44. Wawancara Via Zoom dengan DIrektur PT UI (Reza A. Nurtjahja) 

 



107 

 

Dalam perjalanan mendesain Arsitektur Masjid Kontemporer, sebagai 

alumnus arsitektur ITB, motivasi terbesar tidak lepas dari Arsitek 1000 masjid, 

Ir. A Noeman (almarhum), arsitek sekaligus dosen di ITB Bandung. Beliau 

yang memulai dengan arsitektur masjid kontemporer (Masjid Salman) di 

kampus ITB tahun 1970an. Urbane sejak menjadi konsultan arsitektur, selalu 

menawarkan disan masjid dengan tema kontemporer, Modern tanpa Kubah. 

Masjid Raya Sumbar adalah karya pertama yang langsung mendapat sambutan 

dan diterima oleh masyarakat.  

 

Selanjutnya masjid Al-Irsyad di Bandung, juga tidak mendapatkan 

pertentangan dari warga sekitar maupun pemerintah. Desain masjid 

kontemporer paling mudah di terima di Bandung, kemudian di Jakarta, 

Sumatra dan akhirnya tahun 2020 ini, dapat diterima di seluruh Indonesia. 

Masjid-masjid hasil karya Urbane ini terdiri dari Masjid Raya, Masjid agung, 

Masjid Jami, Masjid di perumahan, maupun masjid di faslitas umum. Pilihan 

objek disertasi dilakukan secara acak, sesuai dengan kriteria jenis pelayanan 

masjid yang dibangun setelah tahun 2000, yang menimbulkan konflik maupun 

yang dapat diterima oleh masyarakat, antara lain,  

1) Masjid Agung Al-Azhar Sumarecon, Bekasi yang terbangun tahun 2013;  

2) Masjid Asmaul Husna, Gading Serpong terbangun tahun 2014; 

3) Masjid Jami Darusallam, Kebon Melati Jakbar, tahun 2017; dan 

4) masjid di tempat umum terdapat dua masjid, yaitu (1) Masjid As-Safar 

Km 88, Cipularang, tahun 2017 dan (2) Masjid Merapi Jogjakarta, tahun 

2017. 

Berikut adalah penjabaran masing-masing masjid kontemporer karya 

PT Urbane Indonesia. 

 

1. Masjid Agung Asmaul Husna Gading Serpong 

Masjid Asmaul Husna dari kejuahan tampak menjulang tinggi dan di 

peuhi oleh bentuk geometris di seluruh badan bangunan, sehingga tampak 

mencolok di lingkungan kota modern Gading Serpong (gambar 3). Masjid 

yang terletak di Jalan Kelapa Dua, Gading Serpong Tangerang ini, menempati 

area seluas 5393m2 di desain oleh Ridwan Kamil saat itu masih menjadi 

arsitek di PT Urbane tahun 2014 dan selesai dibangun pada tahun 2016. Dana 

Pembangunan masjid sebesar 28 milyar rupiah didapat dari Summarecon, 

Paramount Land dan Pemkab Tangerang serta perkumpulan muslim di Gading 

Serpong. Kelapa Dua adalah sebuah kecamatan di Kabupaten Tangerang, 

Provinsi Banten, Indonesia. Kecamatan Kelapa Dua merupakan hasil 

pemekaran dari Kecamatan Curug pada tahun 2007. Di kecamatan ini terletak 

kota terencana yang bernama Lippo Village dan Gading Serpong 

(Summarecon/Paramount Serpong) yang merupakan salah satu perintis 

perumahan di Kelapa Dua. Selain kedua township tersebut, saat ini 

perkembangan perumahan di kawasan ini sangat pesat. Wilayah Gading 



108 

 

Serpong memiliki jumlah umat muslim yang terhitung minoritas, sehingga 

masjid ini menjadi sentra ibadah umat muslim di sini. Keunikan masjid ini 

menjadi daya tarik umat muslim diluar Gading Serpong untuk beribadah di 

masjid Asmaul Husna.  

  

 
   

 

 

 
(Ssumber: Pribadi dan google map) 

 

Gambar 45. Fasad dan Peta lokasi Masjid Asmaul Husna 

 

a. Konsep Masjid Asmaul Husna  

Kawasan Gading Serpong ini memiliki konsep modern, sehingga 

simbol modern sepertinya menjadi ikon yang harus muncul pada bangunan 

masjid yang berbentuk Kotak tersebut. Masjid ini memiliki bentuk yang dapat 

menyatu dengan lingkungan modern yang terdapat di Kawasan Gading 

Serpong. Masjid ini berbentuk kotak dan beratap Elips. Bentuk kotak, menurut 

interpretasi arsiteknya merupakan transformasi dari bentuk Ka’bah, yaitu 

tempat ibadah pertama seluruh umat manusia, sesuai Alquran1.  

 
1 Widianti, “Pengaruh Buka terhadap Kenyamanan Suhu dan Cahaya pada 

Ruangan Masjid: Studi Kasus di Masjid Raya Asmaul Husna Gading Serpong, 

Tangerang),” dalam Arjouna 3, no. 2, 2019, h. 19. 



109 

 

 

 

 

 
 

Gambar 46. Atap Elips Metaphora Orang Bersujud 

(Sumber: dokumen google.com) 

 

Elemen atap yang berbentuk Elips hampir terlihat berbentuk setengah 

kubah. Sisi bagian Barat lebih rendah dibandingkan sisi Timur. Bentuk 

tersebut oleh arsiteknya disebut seperti posisi orang sedang sujud (gambar 

46) menghadap kiblat. Namun terlihat dari kejauhan oleh mata awam masih 

membentuk atap setengah Kubah. Sebagai bangunan tempat ibadah, 

kehadiran Menara yang menjulang tinggi berbentuk tabung meruncing di 

atas, seperti pensil, menunjukan ciri bangunan masjid dari kejauhan. 

 

 

 

 
 

Gambar 47. Dinding Kaligrafi Kufi lafaz Allah 

(Sumber: dokumen google.com) 

 

Keunikan masjid ini, seluruh tembok masjid bagian luar dipenuhi 

kaligrafi Asmaul Husna yang tertata rapi membalut bangunan, dengan gaya 

kaligrafi tua yakni Kaligrafi Kufi. Kaligrafi bercorak nama-nama Allah yang 

Mulia sebanyak 99, mengitari badan bangunan masjid, terlihat tersamar dari 

kejauhan (gambar 47). Bangunan masjid ini berwarna gradasi hijau, kuning 

lembut dan warna biru yang tidak begitu menyolok, dimana warna-warna 

tersebut biasa digunakan sebagai simbol Islam. Warna hijau sering disebutkan 

di dalam Alquran, misalnya QS Al-Kahfi (68): 31, “… dan mereka memakai 



110 

 

pakaian hijau dari sutera halus dan sutera tebal…”. Selain itu, juga dalam QS. 

Ar-Rahman (55): 76, “… mereka bertelekan pada bantal-bantal yang hijau dan 

permadani-permadani yang indah.”  

 

 

 

 
(Sumber: Widiyanti 2019) 

Gambar 48. Denah Lantai 2 dan 3 

Masjid Asmaul Husna terdiri dari tiga lantai, dimana kegunaan lantai 

satu adalah, ruang serbaguna, untuk pertemuan dan kegiatan ibadah 

keagamaan yang lain. Lantai dua, sebagai ruang Salat pria yang terdiri dari 

ruang Imam (Mihrab) dan area Salat, sedangkan lantai tiga adalah ruang Salat 

wanita dimana terdapat zona penyimpanan peralatan Salat, kitab suci dan area 

Salat (gambar 48).  

Dari dalam masjid bila menghadap keatas terdapat gambar simbol 

bintang, selain itu juga terlihat simbol bulan yang mengitari bintang, elemen 

tersebut dapat terlihat di langit-langit masjid dalam tebaran cahaya lampu yang 

mengitari (gambar 49). Sementara bentuk bintang segi lima, dikonsepkan 

sebaga penanda Salat lima waktu2.  

 

 

 

 
Gambar Tempat Salat Laki-Laki  Gambar Tempat Salat Perempuan 

(Sumber: dokumen Urbane) 

Gambar 49. Pemisahan Tempat Salat Laki-Laki dan Perempuan 

 
2 Tuntun Rahayu, “Kajian Fasad & Bentuk Masjid Al-Azhar Summarecon 

Bekasi,” dalam Jurnal Architecture and Environment Journal of Krisnadwipayana 

03, no. 1, 2018, h. 22–35. 



111 

 

 

 

 
(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 50. Langit-langit menyimbolkan bulan dan bintang 

 

Pola tata ruang interior masjid, secara umum sesuai ruang ibadah umat 

muslim, yaitu tidak hanya sebagai tempat ibadah Salat, tetapi juga terdapat 

fasilitas untuk memenuhi kegiatan sosial keagamaan, seperti ruang serbaguna 

dan ruang-ruang untuk pengurus serta ruang santri masjid. Interior masjid 

tidak menghadirkan elemen dekoratif, selain dari bentuk bulan dan bintang 

pada atap. Pola dinding terbuka yang terbentuk dari kaligrafi yang memasukan 

cahaya siang kedalam bangunan, juga menjadi estetika yang terbentuk dari 

unsur geometrik (gambar 51). 

  

 

 

 
 

Gambar 51. Elemen Dinding terongga, 

 

Pada struktur atap yang memetaforakan punggung orang bersujud, 

terdapat bentuk bulan yang mengitari bintang yang terdapat ditengah atap. 

Secara sturuktural, bentuk bulan ini digunakan sebagai pencahayaan alami 

disiang hari dan wadah lampu bagi pencahayaan buatan di malam hari. 

 

 



112 

 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Asmaul Husna 

1) Aspek Spiritual 

Tema desain masjid yang dipilih di sini adalah, Asmaul Husna atau 

nama-nama Allah yang indah. Unsur tematik ini adalah salah satu bentuk 

untuk menghadirkan aspek spiritual pada masjid. Pengguna akan menghadap 

pada nama-nama Allah ini, disekeliling dinding masjid. Atap pada bangunan 

ini berbentuk Oval terpotong. Secara konsepsi dari arsitek PT Urbane (Ridwan 

Kamil) dan dibenarkan juga oleh Reza direktur Urbane Indonesia, bentuk 

tersebut menganalogikan orang yang sedang bersujud, juga salah satu makna 

spiritual dari masjid. 

Tipologi sebagai tempat ibadah Islam yang diterapkan dalam desain 

masjid Asmaul Husna, khususnya terdapat pada tata ruang interior. Tempat 

Wudhu dan ruang Salat dengan pemisahan gender, mihrab, dan ruang 

serbaguna pendukung ibadah adalah tipologi ruang yang diterapkan di masjid 

Asmaul Husna. Bentuk bulan dan bintang pada plafon masjid, merupakan 

simbol spiritual dari masjid. Pemanfaatan kaca pada plafon masjid, membuat 

ruang dalam masjid diwarnai cahaya berganti-ganti selama pagi, siang, dan 

malam hari, menghasilkan efek spiritual.  

Sebagai elemen pengenal dan ikon bangunan sakral tempat ibadah, 

Menara masih digunakan sebagai elemen spriritual bagi desain Masjid. Secara 

khusus untuk masjid yang berada didaerah minoritas muslim seperti di Gading 

Serpong, kehadiran Menara menjadi sangat penting.  

 

2) Lokalitas Budaya 

Lingkungan Gading Serpong adalah kota baru dengan konsep Modern. 

Desain arsitektur masjid menggunakan filosofi Alquran dan hadis namun 

menggunakan bentuk modern. Lingkungan yang mayoritas nonmuslim ini, 

memungkinkan konsepsi budaya modern, agar sinergi dengan lingkungan. 

Konsepsi arsitektur modern kontemporer yang diterapkan pada masjid Asmaul 

Husna adalah penerapan unsur geometrik, untuk menyamarkan bentuk-bentuk 

organik. Masjid Asmaul Husna berusaha menampilkan diri, sesuai dengan 

konsep tersebut, sehingga ikonnya menjadi daya tarik untuk umat muslim 

diluar Gading Serpong. Dengan kata lain tidak ada perdebatan terhadap 

kehadiran bentuk masjid ini kedalam maupun keluar.  

Masjid ini didesain oleh Ridwan Kamil sebagai arsitek PT Urbane 

Indonesia, merupakan intepretasi dari arsitek, melalui architectural 

experimentation terhadap masjid tersebut. Dapat dikatakan identitas masjid 

adalah berdasarkan pengetahuannya dalam ilmu Arsitektur dan 

pengalamannya sebagai perancang desain masjid, disesuaikan dengan 

„corporate style architecture‟ di wilayah Gading Serpong. 

 

3) Teknologi 

Bentuk Formal terlihat dari bentuk yang kaku, kotak dan menjulang 

tinggi, sehingga pengguna diarahkan untuk tertib dan disiplin dalam 



113 

 

memanfaatkan fasilitas masjid. Konstruksi menggunakan teknologi beton 

bertulang dipadukan dengan kaca. Material menggunakan produk industry, 

modular dan yang diproduksi secara masal. Sistem struktur dan konstruksi 

bangunan masjid Asmaul Husna sepenuhnya menggunaan material pabrik. 

Struktur masif, pencahayaan dan penghawaan buatan cukup mendominasi 

sebagai ciri modern. Menurut penelitian Widianti 2019, efek ventilasi yang 

ditimbulkan oleh dinding yang bukaannya melalui rongga pada kaligrafi Kufi, 

penghawaan harus dibantu dengan AC dan Kipas Angin. Namun pencahayaan 

yang timbul menghasilkan efek estetika pada ruangan3. Struktur atap yang 

menggunakan beton dikombinasi dengan kaca, menunjukan estetika yang 

dihadirkan melalui ekspresi struktur. Seperti menurut Utami (2014) bahwa, 

masjid kontemporer menerapkan estetika strukturalis4. 

 

Tabel 16. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Asmaul Husna 

 

No 
Simbol dan 

Makna Konotatif 
Penerapan dalam Desain 

1  Spritual • Menara menjadi simbol masjid 

• Tata ruang masjid sesuai tipology sebagai 

tempat ibadah umat muslim secara umum.  

• Mihrab terbuka, menyatu dengan unsur alam 

untuk merasakan keberadaan Allah dan 

kebesarannya 

• Ikon Asmaul Husna menampakan unsur 

tematik masjid. 

2  Lokalitas Budaya • Bentuk mengadopsi filosofi Islam 

• Masjid menggunakan konsep Modern.  

3 Teknologi • Bentuk geometris, modular, ukuran besar dan 

simetri,  

• menggunakan teknologi konstruksi modern 

beton bertulang dikombinasi dengan kaca. 

• Penggunaan system penghawaan alami dan 

buatan (AC dan kipas anging). 

• Desain merupakan Estetika strukturalis 

 
3 Widianti, “Pengaruh Buka Terhadap Kenyamanan Suhu Dan Cahaya Pada 

Ruangan Masjid (Studi Kasus Di Masjid Raya Asmaul Husna Gading Serpong, 

Tangerang).” Dalam Jurnal Arjuna 2019 h 19 

4 Utami, “Integrasi Konsep Islami dan Konsep Arsitektur Modern pada 

Perancangan Arsitektur Masjid: Studi Kasus pada Karya Arsitektur Masjid Achmad 

Noe’Man,” dalam Jurnal Radial 2, no. 1, 2014, h. 38–46. 



114 

 

2. Masjid Raya Al-Azhar Sumarecon Bekasi 

  

 

 

 
 

Gambar 52. Fasad dan Peta Lokasi Masjid Al-Azhar 

 

Berdiri pada tahun 2013, Masjid Raya Al-Azhar berlokasi di Jl. Bulevar 

Utara Blok L, Summarecon Bekasi Utara, Bekasi, Jawa Barat 17426. 

Dibangun di atas lahan seluas kurang lebih 2000 m2
, masjid ini masih satu 

kesatuan dari lembaga pendidikan Al-Azhar yang berada di bawah Yayasan 

Syiar Bangsa dan Yayasan Pesantren Islam (YPI) Al-Azhar.  

Sumarecon Bekasi adalah Pengembang dengan mengembangkan lahan 

seluas lebih dari 240 hektar, dirancang sebagai modern compact city sebagai 

ikon kawasan hunian yang nyaman dengan lingkungan asri, pusat komersial 

terkemuka, dan dilengkapi berbagai fasilitas berskala kota. Summarecon 

bercita-cita menjadikan wilayah utara kota Bekasi ini jadi kawasan hunian dan 

komersial metropolitan yang berkembang modern. Kota modern ini dilengkapi 

pusat bisnis (Sentra Summarecon Bekasi) dengan pusat perbelanjaaan 

Summarecon Mal Bekasi, pusat perdagangan ritel, perkantoran, dan hotel. 

Ruang hijau yang luas, infrastruktur perkotaan dan fasilitas yang diperlukan 

agar kota ini mandiri, pun akan dibangun di kawasan hunian ini. 

 

 

 

 
Gambar 53a. Fasad Depan  

Masjid Al-Azhar 

 Gambar 53b. Fasad Belakang Masjid 

Al-Azhar 

Gambar 53. Fasad Masjid Al-Azhar (Sumber Pribadi) 



115 

 

 

Dengan konsepsinya menjadikan Bekasi Utara sebagai kota Modern dan 

berwawasan linkungan, dalam membangun masjidpun berusaha untuk 

menyesuaikan diri dengan konsep tersebut. Membangun Masjid adalah salah 

satu sala satu wujud tanggung jawab social PT Summarecon Agung Tbk, 

kepada masyarakat. Oleh karena itu, memanfaatkan PT URBANE IND 

sebagai konsultan dan desainer masjid modern, menjadi pilihan perusahaan 

ini, mengingat track record perusahaan ini dalam mendesain masjid modern. 

Sebagai kota berwawasan lingkungan, Summarecon Bekasi dirancang 

menyeimbangkan kehidupan modern dengan sarana, infrastruktur, dan daya 

dukung lingkungan yang harmonis.  

 

1) Konsep Masjid Al-Azhar  

Masjid Al-Azhar terletak terletak di pinggir jalan raya, dekat sekolah 

Al-Azhar Bekasi, yaitu tepatnya di kompleks perumahan Summarecon. 

Adalah sarana ibadah yang berfungsi juga sebagai pusat studi Islam, wisata 

rohani, pendidikan dan dakwah. Konsep desain masjid menggunakan desain 

khas masjid-masjid Urbane yaitu bentuk kubus dan tanpa kubah, dengan total 

luas bangunan 1.320 m2. Bentuk bangunan masjid Raya Al-Azhar 

membentuk ikon bangunan ka’bah artinya tempat yang suci. Ka’bah 

merupakan sebuah kiblat atau patokan yang dijadikan arah Salat untuk umat 

muslim di seluruh dunia5. Bentuk Ka’bah berbentuk bujur sangkar yang 

merupakan bentukan sempurna untuk sebuah barisan Salat yang artinya dapat 

dengan mudah meluruskan shaf dari depan ke belakang6. Bentuk kubus 

merupakan keputusan desain yang praktis sehingga dapat menampung 

jamaah secara maksimal. 

 

 

 

 
(Sumber: dokumen pribadi) 

 

Gambar 54. Tampak Samping Masjid 

 
5 Reem F. Alsabban, dkk., “CFCMIC", h. 12–17. 

6 Eka Fajar Nugraha dan Anisa Ashadi, “Kajian Arsitektur Semiotika Pada 

Bangunan Masjid Raya Al-Azhar Summarecon Bekasi,” dalam Proseding Seminar 

Nasional Komunitas dan Kota Berkelanjutan 2, no. 1, 2020, h. 544–552.  



116 

 

 

Fasadnya berwarna merah bata, dihiasi dengan seni kaligrafi 

menggunakan bahan GRC dan tidak memiliki jendela, namun menjadikan 

kaligrafi dinding sebagai sumber cahaya dan penghawaan. Karena beberapa 

kendala teknis selama konstruksi, eksplorasi batu bata ekspos yang 

sebelumnya digunakan sebagai elemen struktural diubah menjadi elemen 

dekorasi. Struktur bata merah ditumpuk, seperti kantilever rumah Jawa, 

sehingga perpaduan modern dan tradisional mewarnai Masjid ini. Komposisi 

material yang digunakan dalam proyek ini merupakan key point dari desain 

masjid ini. Urbane mengusulkan konsep penggunaan material ekspos seperti 

bata merah yang ditumpuk seperti struktur kayu pada atap kantilever di rumah 

Jawa. Komposisi material ini memberikan efek dinamis dari bentuk kubus 

dengan teksturnya sederhana. 

 

 

 

 

(Sumber: dokumen urbane.com) 

Gambar 55. Pintu Gerbang Simbol Bulan Sabit 

Gedung 2 lantai, plus lantai mezzanine ini menampung sekitar 1.000 

jamaah. Bagian bawah digunakan sebagai ruang serbaguna seluas 260m2 

serta dilengkapi pula dengan 3 buah ruang pre-function. Lantai pertama 

ditujukan untuk jamaah laki-laki dan lantai mezanaine diperuntukan khusus 

bagi jamaah wanita. Pintu gerbang masjid ini cukup unik (gambar 58), 

menjorok keluar berbentuk melengkung seperti tapal kuda (namun menurut 

perencananya adalah bentuk bulan sabit). Tepat di arah dalam terdapat 

tangga yang menuju ruang ibadah Salat. Menariknya bentuk gerbang ini 

serupa dengan bentuk mihrab di dalam masjid (gambar 55). 
 

 

 

 

(Sumber: dokumen urbane.com) 

Gambar 56. Mihrab Terbuka Bentuk Bulan Sabit,Menghadap Kolam 



117 

 

 

Mihrab masjid ini cukup unik (gambar 28), ruang Salat Imam (mihrab) 

dinaungi pintu berbentuk bulan sabit dan dibiarkan terbuka tanpa dinding, 

seperti yang menjadi ciri khas desain mihrab Urbane. Dari masjid tersebut, 

dapat disaksikan kolam kecil dan pemandangan hijau yang indah. Kolam 

refleksi yang mengelilingi mihrab dirancang sebagai pendingin udara alami 

(gambar 56).  

 

 
 

 

 

(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 57. Dinding Kaca, Ventilasi Alami 
 

Jendela pada masjid diganti dengan ventilasi pada dinding atau dapat 

disebut richmond yang mengelilingi ruangan masjid. Terdapat 30 Richmond 

yang mengelilingi ruangan Masjid (gambar 48). Richmond-ricmond tersebut 

dikolaborasikan dengan tulisan kaligrafi berlafadz ‘La Ilaha illaLlah’ yang 

menggambarkan Aqidah Islam. Hal ini tentu menambah keindahan masjid 

yang satu ini. Adanya richmond pada masjid menjadikan angin mudah masuk 

sehingga membuat sejuk ruangan. Dengan dinding berpola ini, seolah berada 

di ruangan yang menggunakan AC bersuhu 18° celcius7 

 

2) Semiotika Arsitektur Masjid Al-Azhar 

1) Aspek Spiritual 

 

Bentuk kotak yang mentrasformasi bentuk Kabah, sangat mendominasi unsur 

spiritual desain Masjid Al-Azhar. Menara masjid setinggi 17 meter 

melambangkan jumlah rakaat Salat 5 waktu8. Sebagai penanda masjid 

terdapat Menara berkubah kecil yang dihiasi simbol bulan dan bintang. 

 
7 Rahayu, “Kajian Fasad & Bentuk Masjid Al-Azhar Summarecon Bekasi.” 

Dalam Proseding Seminar Nasional Komunitas dan Kota Berkelanjutan 2, 2020, h 

546 

8 Eka Fajar Nugraha dkk, “Kajian Arsitektur Semiotika pada BMRASB", h. 

548 



118 

 

Walaupun secara prinsip, PT Urbane tidak merekomendasi Kubah masjid, 

namun secara simbolis kubah dimunculkan menjadi mahkota di Menara. 

Penerapan kubah di atas Menara sebagai bagian dari simbol dan pengenal 

tempat ibadah muslim di lingkungan tersebut, merupakan permintaan dari 

pemberi tugas, yaitu Al-Azhar. 

 

 

 

 

(Sumber: dokumen pribadi) 

Gambar 58. Menara Berkubah dan Simbol Bulan Bintang 

 

Krononologis tempat ibadah umat muslim yang merupakan nilai 

spiritual masjid adalah dimulai dari bagian eksterior masjid, kemudian 

memasuki ruang interior masjid, yang tersusun tipologis sebagai tempat 

ibadah umat Islam. Ruang ibadah melewati tangga menuju lantai satu, sebelum 

menujut ruang ibadah dimulai dari tempat wudhu pria dan Wanita yang dibuat 

terpisah. Dilantai satu juga terdapat ruang pengelola masjid berdekatan dengan 

ruang wudhu. Berikutnya di bawah lantai satu, terdapat lantai semi basement 

sebagai ruang pendukung tempat ibadah. Lantai II atau mezanin adalah ruang 

Salat wanita (gambar 31). Tidak banyak penambahan ruang di dalam masjid, 

selain ruang-ruang tipology yang sejenis dengan ruang ibadah Islam secara 

umum. 

 

 

 

 
Gambar 59. Denah Masjid 

 



119 

 

2) Lokalitas Budaya 

Masjid Al-Azhar berada di lingkungan Sekolah Islam Al-Azhar, 

sehingga secara otomatis berada di lingkungan umat muslim, namun secara 

umum lingkungan masyarakat Bekasi, mayoritas adalah Islam. Secara umum 

Masjid Al-Azhar yang berada di Sumarecon Bekasi, memiliki budaya Islam 

yang masih kental, karena berada di lingkungan sekolah Islam. Sesuai dengan 

budaya Islam maka pada bangunan masjid, dihadirkan ornament geometris 

kaligrafi berlafas tauhid, Laila ha ilallah adalah upaya agar masjid 

kontemporer ini untuk diterima dilungkungan masyarakat. 

 

 

 

 
Gambar 60. DInding Bata Merah 

Masjid ini menggunakan elemen batu bata merah bagi Fasad dan 

Menara. Di lingkungan budaya Jawa penggunaan material batubata merah 

sangat popular, sehingga upaya masjid untuk menyesuaikan diri dengan 

budaya lokal, berhasil dicapai. Desain merupakan architectural 

experimentation disesuaikan dengan corporate style architecutere. Konsep 

desain disesuaikan dengan kondisi perumahan yang bertema Modern dan 

menggunakan material yang mengadopsi budaya masyarakat Bekasi. 

 

3) Teknologi 

Struktur atap dengan teknologi beton prestress, memungkinkan ruang 

ibadah yang bebas kolom, sehingga tidak merusak shaft Salat. Penggunaan 

konsep teknologi modern dan material fabrikasi. Sesuai dengan karasteristik 

kontemporer, biro arsitek Urbane menggunakan tema Modern Minimalis 

pada bangunan, dengan menghadirkan bentuk kubus dipadukan setengah 

lingkaran. Penyajian warna juga minimalis, yaitu dominasi merah bata 

dikombinasi warna putih. Permainan garis horizontal dan vertikal 

menampakan unsur geometris, sebagai identitas kontemporer.  

Masjid yang bersebelahan dengan sekolah Islam Al-Azhar, 

menyesuiakan diri dengan suasana formal dari sekolah. Bentuk kotak, 

penggunaan warna natural yang simpel menambah kesan formal pada masjid. 

Bentuk dan warna menggambarkan karakteristik formal pada bangunan. 

 



120 

 

Tabel 17. Makna Konotatif Masjid Al-Azhar 

 

No 
Semiotika 

Arsitektur Masjid 
Penerapan dalam desain masjid Al-Azhar 

1  Aspek Spiritual • Menara menjadi ciri khas masjid 

• Tata ruang masjid sesuai tipology sebagai 

tempat ibadah umat muslim secara umum. 

• Kaligrafi lafas Laila ha illallah  

• Mihrab terbuka, menyatu dengan ling-

kungan lanscape 

• Bentuk kotak simetri transformasi bentuk 

kabah 

2  Lokalitas Budaya • Bentuk yang modern minimalis, 

• Menggunakan filosofi budaya Jawa. 

• sistim struktur bata merah mampu 

beradaptasi dengan budaya Betawi di Bekasi. 

3 Teknologi • Penggunaan bukaan yang banyak, untuk 

pemanfaatan sumber daya alami 

• Dinding geometris, bentuk simentri, 

bangunan besar dan menjulang tinggi  

• Penggunaan struktur Beton, bebas kolom dan 

fabrikasi. 

 

3. Masjid Jami’ Darusalam Jakarta Pusat 

Masjid Jami Darusalam adalah salah satu desain masjid kontemporer karya PT 

Urbanne, yang dirancang tahun 2012 dan diresmikan tahun 2015, berada di 

tengah area padat penduduk Jl. Kotabumi Ujung No.23, RT.8, Kebon Melati, 

Kecamatan Tanah Abang, Jakarta Pusat, DKI Jakarta 10230. Warga Kebon 

Melati mayoritas beragama Islam dan merupakan suku Betawi, sehingga 

walupun komposisi penduduk menurut data BPS 2015 sudah cukup heterogen, 

namun budaya Betawi dalam keagamaan khususnya Islam masih sangat 

kental. 

 

 

 

 
  

 Gambar 61. Peta Lokasi Masjid Jami Darusalam 



121 

 

 

Masjid Jami ini awalnya terletak di dalam lingkungan tanah wakaf jalan 

Kota Bumi. Karena lingkungan sekitarnya adalah tanah milik PT. Putra Gaya 

Wahana yang mengelilingi masjid tersebut, maka diajukan tukar guling, 

kelingkungan Kebon Melati. Setelah mendapatkan ruislag dari negara yang 

prosesnya cukup lama, karena ini merupakan tanah wakaf yang didaftarkan di 

Kementrian agama, kemudian dibangunlah di lokasi yang sekarang. Itulah 

sebabnya jarak antara proses desain dengan pembangunan butuh waktu tiga 

tahun, walaupun proses konstruksi hanya 8 bulan.  

 

 

 

 

 

 
Gambar 62a. Masjid 

Darusalam  

 Gambar 62b. Gereja di 

Bekasi 

 Gambar 62c. Mihrab 

masjid Nabawi  

Gambar 62 Tempat Ibadah dengan Bentuk Segitiga 

Gaya arsitektur masjid ini terbilang anti mainstream dan mampu 

mengusik perhatian jemaah masjid. Pada proses sosialisasi desain, bentuk 

masjid yang divisualisasikan dalam bentuk maket tiga dimensi, menurut 

sekertaris pengurus masjid Segitiga sempat mendapat penolakan dari warga. 

Bentuk atap segitiga, menuai kontroversi. Warga tidak sependapat dengan 

bentuk masjid segitiga, karena bentuk segitiga dinilai lebih mirip gereja 

dibanding masjid. Masjid seharusnya berkubah, demikian pendapat warga 

yang mayoritas adalah muslim Betawi. Atap segitiga ini mirip dengan bentuk 

Gereja, salah satunya gerjea Harapan Indah Bekasi (gambar 34b). Keluhan lain 

secara teknis dari warga dengan atap sekaligus dinding masjid ini, ketika hujan 

lebat air masuk melalui celah atap, keruang Salat. Masjid Jami Darusalam 

karya desain Urbane ini adalah masjid Segi tiga pertama sebelum masjid Al-

Safar yang menuai konflik dari warga muslim. Tetapi bentuk segitiga dengan 

lingkaran ditengah, lebih menyerupai Mihrab pada masjid Nabawi di Madinah 

(gambar 34c).  

Masjid Jami Darusalam merupakan pesanan dari PT. Putra Gaya 

Wahana untuk membuat masjid di Kebon Melati hasil tukar guling dengan 

lahan wakaf sebelumnya. Keinginan agar warga senang dengan desain 

experimental yang out of the box, justru hampir mendapat penolakan keras dari 

warga. Identitas tropis yang berusaha ditampilkan, belum dipahami 



122 

 

sepenuhnya oleh masyarakat, sehingga arti pentingnya dialog dengan 

pengguna, sebelum masjid didesain perlu dikedepankan.  

 

a. Konsep Masjid Jami Darusalam 

 Masjid Darusalam berbentuk sederhana tetapi kontras dengan 

lingkungan dan berkesan kuat. Masjid ini dikenal dengan nama Masjid 

Segitiga. Didesain ramah lingkungan karena menggunakan sistem 

pencahayaan dan penghawaan alami, melalui banyaknya bukaan didinding 

yang juga transparan dari kaca, sekaligus menjadi atap masjid yang berbentuk 

segitiga. 

 

 

 

 
(Sumber: Dokumentasi Pribadi Dan Urbane) 

Gambar Fasad Masjid Darusalam  Gambar Gambar Desain PT Urbane 

Gambar 63 Masjid Desain PT Urbane 

Ridwan Kamil (sebelum menjadi Walikota Bandung) sebagai 

perwakilan dari PT Urbane, memberikan penjelasan kepada warga bahwa 

masjid tidak harus kubah, karena ketentuan itu tidak terdapat di Alquran dan 

hadis. Bentuk kubah adalah ciri atap di Timur Tengah untuk mencegah hawa 

panas masuk keruangan. Sementara itu, atap bentuk segitiga dimaksudkan agar 

senafas dengan bentuk-bentuk atap tropis Indonesia yang juga banyak terdapat 

di lingkungan Kebon Melati, yang berbentuk pelana. 

 

 

 
(Sumber: Ines Dwihutari) 

Gambar 64. Denah Masjid Lt 1 dan 2 



123 

 

Sebenarnya bangunan ini tidak melulu berbentuk segitiga, melainkan 

terdiri dari kubus di lantai dasar dan segitiga dilantai atasnya. Namun yang 

terlihat menjulang tinggi memang bentuk segitiga. Di atas kubus, ditengah 

bangun segitiga terpasang ornamen bulat berdiameter 2 meter bertuliskan 

kaligrafi kalimat syahadat, sementara kaca ditengah kubus dihias teralis 

kaligrafi aliran Kuufi Murabba’ ciri khas desain Ridwan Kamil yang mewakili 

URBANE, bertuliskan kalimat syahadat juga. 

Bentuk segitiga pada masjid ini, secara ilmu ukur ruang berlandaskan 

teori geometri segitiga sama sisi yang lebih cocok bagi iklim tropis. Apabila 

dilihat dari segi tinggi bangunan, Masjid Jamie Darussalam merupakan masjid 

dengan postur bangunan yang terbilang tinggi. Dengan kata lain, masjid ini 

tidak kalah tinggi dengan beberapa bangunan lain di sekitar kawasan tersebut9. 

Kemudian untuk menyelesaikan kontroversi dari warga yang berkeras tidak 

mau menggunakan masjid ini, karena memang sudah terbangun, diputuskan 

ada satu kubah kecil yang dihadirkan di Menara masjid, walaupun dalam 

desain awal tidak ada kubah di Menara (lihat gambar 63). Menara menjulang 

sekitar 15 meter, dengan kepala kubah yang dimahkotai ornamen Allah 

dipuncaknya, akhirnya menjadi penanda bangunan masjid di wilayah Kebon 

Melati10. 

 

 

 
(Sumber: dokumentasi pribadi dan google.com) 

Gambar 65. Tampak Inding Segitiga dari Dalam 

 

Entrance masjid sedikit membingungkan karena bercampur dengan 

warung yang terdapat di samping tempat parkir. Masjid kecil seluas 320m2 ini 

mampu menampung 700 jemaah, dan terdiri dari dua lantai. Namun saat 

pandemi tengah mengganas tahun lalu, Jemaah hanya dibatasi 300 orang atau 

setengah kapasitas masjid, untuk mengantisipasi penyebaran wabah dan sesuai 

 

9 Mi’raj Dodi Kurniawan, “Muhammad Ridwan Kamil (3): Masjid Jamie 

Darussalam,” Ganaislamika.com, last modified 2018, https://ganaislamika.com/ 

muhammad-ridwan-kamil-3-masjid-jamie-darussalam/. 

10 Siswarini, “Meninjau Estetika Masjid Jamie Darussalam di Jakarta Pusat” 

dalam Jurnal ilmiah ARJOUNA 03, no. 01, Oktober 2018, h.  



124 

 

instruksi pemerintah. Selain mempunyai dua lantai, masjid ini pun terdiri atas 

banyak sekat dan ruangan. Begitu memasuki terasnya di lantai satu yang 

didominasi cat putih, maka dapat melihat ruangan aula menggunakan kaca 

bening dengan karpetnya yang tergulung di sebelah kanan. Aula tersebut 

digunakan untuk kegiatan koperasi dan ruangan pengurus. Selain itu, di lantai 

satu juga tampak ruangan Salat wanita, ruang berwudhu dan toilet. Kemudian 

tepat di depan ruangan wudhu, tampak tangga untuk mencapai lantai dua, 

yakni ruangan utama masjid tersebut, yaitu ruang Salat Pria, Mihrab, koridor 

dan ruang UKM (gambar 64). 

Sebagai ciri khas lain dari Urbane adalah bagian mihrab yang 

transparan, sehingga tampak dari dalam suasana alam sekitar diluar masjid. 

Mihrab berupa kubus berukuran 3 x 3 x 3 meter, dengan latar belakang kaca 

dimana terdapat kaligrafi yang menempel di teralis besi. Mihrab dibuat 

menjorok keluar dan diisi sajadah utk Salat Imam, rehal dengan Alquran 

berukuran besar dan podium yg terbuat dari kayu yang diukir. Di dalam 

podium terdapat sofa untuk duduk khotib11.  

 

 

 

 
(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 66. Kaligrafi Terukir di Dinding Masjid 

Tergantung dikiri kanan mihrab, ornamen berlafadz Allah dan Nabi 

Muhammad SAW. Sementara di bagian tengah atas terdapat jam digital 

penunjuk waktu Salat (gambar 65). Selain bentuk arsitektur atap segitiga, 

bagian dalam masjid tempat ibadah pria juga berbentuk segitiga, dengan 

hiasan ornamen kaligrafi berukuran besar. Atap terbuat dari beton dan kaca, 

yang dibuat berselang-seling. Pada bagian beton dibuat langit2 berornamen 

kaligrafi Kalimat Syahadat gaya Kuufi Murabba. Pada bagian kaca separoh 

buat lampu, separohnya kaca bening sehingga pandangan dapat tembus 

kelangit dari sela-sela kaca (gambar 38). Bentuk kaligrafi yang menghiasi 

dinding sekaligus atap ini salah satunya yang membuat masjid Segitiga 

akhirnya diterima oleh masyarakat setempat.  

 

 
11 Siswarini, “Meninjau Estetika Masjid Jamie …., h.  



125 

 

Lantai terbuat dari granit warna krem ukuran 50x50cm, tidak terdapat 

karpet yang dihamparkan saat itu, karena larangan agar tidak terjadi penularan 

wabah, semua karpet digulung ke dinding. Biasanya saat tidak pandemik, 

lantai ditutup karpet warna merah dicover dengan garis putih sebagai batas 

shaft. Terdapat 6 buah rak berisi kitab Alquran lengkap dengan rehalnya, di 

bagian sisi kiri dan kanan. Berbeda dengan ruang atas yang menggunakan 

penghawaan alami dan hanya ditambah kipas angin, dilantai dasar di beri AC 

untuk penyejuk ruangan yang tertutup dinding masif.  

 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Jami Darusalam 

1) Aspek Spiritual 

Tidak ada kubah pada bangunan utama masjid. Menara berkubah dan 

berlafas Allah setinggi 15m, menjadi penanda bagi kehadiran masjid di 

lingkungan Kebon Melati. Aspek spiritual terlihat pada ruang Salat terbuka 

dengan bahan kaca, menghasilkan pencahayaan alami muapun buatan yang 

memberikan makna bahwa ruang diliputi cahaya Ilahi, menerapkan QS An-

Nuur (24): 35 bahwa, Allah adalah pemberi cahaya. Lafas tauhid terukir 

diaatas mihrab dan di bagian dinding masjid, terdapat kaligrafi lafas Allah, 

sebagai dekorasi atap masjid. 

 

 

 

 
                   Ide Awal Menara  Hasil Akhir Terpasang 

Gambar 67. Menara Masjid  

Kronologis tempat ibadah yang susunannya merupakan tipologi tempat 

ibadah umat Islam, yaitu Tempat wudhu dan tempat Salat yang di bedakan 

secara gender, wanita dilantai dasar, kemudian tempat utama sekaligus untuk 

ibadah laki-laki di lantai atas, ruang sosial keagamaan dan ruang pengelola. 

 

2) Lokalitas Budaya 

Secara filosofi, konsep masjid adalah berwawasan lingkungan. Bentuk 

segitiga menurut interpretasi arsitek, mengadopsi bentuk atap Tropis di 

lingkungan sekitar masjid. Namun konsep ini awalnya tidak mampu menahan 



126 

 

gelombang kontravesi dari warga, walau akhirnya warga mampu menerima, 

dengan negoisasi dan edukasi dari arsitek. Ide wawasan budaya berdasarkan 

faktor geografis melalui analogi bentuk atap yang bersifat subyektik dan 

kontras dengan lingkungan, berhasil ditampilkan, walau melalui proses 

edukasi kepengguna masjid. 

Masjid Jami Darusalam, benar-benar mewakili masjid kontemporer 

yang kontras dengan masjid lain di lingkungan sekitar. Namun pemahaman 

masyarakat yang belum sejalan dengan pemikiran arsitek, dipandang perlu 

dilakukan proses adaptasi, melalui kesepakatan menerima usulan masyarakat 

yang masih berfikir konvensional pada desain masjid. Masyarakat Kebon 

Melatipun, mulai beradabtasi dengan keberadaan masjid kontemporer ini. 

3) Teknologi 

Tematik dan Ikonik lebih tepat bagi masjid Segitiga ini. Tema masjid 

Segituga, mempu menimbulkan daya tarik bagi warga diluar kebon melati, 

sehingga Masjid Al-Jami Darusalam telah menjadi Ikon bagi wilayah ini. 

Masjid menimbulkan kesan formal, dan up to date. Bahan bangunan yang 

digunakan dari kejauhan didomunasi dengan kaca. Kaca dipasang miring 

sebagai penutup badan bangunan yang berbentuk segitiga. Konstruksi secara 

keseluruhan menggunakan beton bertulang. 

 

Tabel 18. Makna Denotatif Arsitektur Masjid Jami Darusalam 

No 
Semiotika 

Arsitektur 

Penerapan dalam desain masjid Jami 

Darusalam 

1  Aspek Spiritual • menara simbol spiritual 

• pemanfaatan sumber daya alami (QS An-

Nuur [24]: 36 dan Surah Al-Anam 96) 

• mihrab terbuka, mengagungkan kebesaran 

Allah (QS Al-Fatihah [1]: 2) 

• kaligrafi Tauhid ditengah bangunan 

2 Lokalitas 

Budaya   

• atap bentuk segitiga, methapora budaya atap 

tropis 

3 Teknologi • tampilan modern minimalis, dengan 

meminimalisir dekorasi 

• bentuk segitiga, geometri dan pengulangan 

bentuk geometri 

• konstruksi menggunakan baja dan beton 

bertulang, dengan ornament yang 

menggunakan kayu.  



127 

 

 

4. Masjid Al-Safar Kilomater 88 Cipularang 

 

 

 

 
(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 68. Peta Lokasi dan Tampak Atas Masjid Al-Safar 

 

Masjid Al-Safar berlokasi di Rest Area Kilometer 88 Jalur B Jalan Tol 

Purbaleunyi arah Jakarta, merupakan masjid di rest area jalan tol terbesar se-

Indonesia serta dapat menampung lebih dari 1.200 jamaah. Disebutkan dalam 

website Jasa Marga, pembangunan Masjid Al-Safar dimulai sejak 11 Maret 

2014. Didukung pembangunannya oleh PT Jasa Layanan Pemeliharaan 

sebagai anak usaha PT Jasa Marga. Diresmikan oleh Walikota Jawa Barat 

Ridwan Kamil yang sekaligus terlibat dalam desainnya bersama-sama dengan 

PT Urbane, tahun 2017. 

 

 

 

 

Gambar 69. Mihrab Masjid dan Tudingan Iluminasi 

 

Masjid Al-Safar berdiri di area dengan total luas 6.687meter persegi. 

Bangunan masjid sendiri didirikan di atas lahan seluas 1.411meter persegi, 

terdiri dari dua lantai, yaitu lantai satu ruang ibadah laki-laki dan lantai dua 

ruang ibadah perempuan. Tanah sisanya, yakni seluas 5.276meter persegi, 

dijadikan sebagai taman, kolam, tempat wudhu, dan toilet. Masjid Al-Safar 

adalah masjid ke-2 dari Urbane yang mendapat kritik dari masyarakat muslim, 



128 

 

karena bentuknya dianggap didominasi segitiga, dan mata satu yang terlihat di 

mihrab masjid, sebagai simbol yahudi atau Iluminati. Ustad Rahmad Baequni 

wakil dari organisasi Islam khususnya, memaparkan contoh-contoh simbol 

segitiga dan mata satu di monument-monumen di seluruh dunia yang mewakili 

simbol zionis yahudi. 

 

 
 

 

 

(Sumber: dokumen pribadi dan google.com) 

Gambar 70. Fasade Asimetris, Folding Architecture 

 

Kontroversi kali ini cukup keras, karena tidak mewakili kalangan 

masyarakat sekitar masjid sebagai pengguna langsung. tetapi justru dari 

masyarakat luar area rest area tol cipularang. Kemungkinan karena masjid 

berada di public area dan sifatnya melayani umat muslim dari manapun, maka 

seolah-olah masjid ini milik banyak orang. Dialoq untuk meluruskan konsep 

sebenarnya dari bentuk masjid ini, dihadiri oleh ratusan orang dari Majelis 

Ulama Indonesia (MUI). Adapun dialog dilakukan oleh Ridwan Kamil yang 

mewakili Urbane dan saat itu telah menjabat Wali Kota Jawa Barat, dengan 

Ustad Baequni dan MUI Jabar di Gedung Pusat Dakwah Islam (Pudai) Jabar. 

Gedung sangat padat di hadiri oleh umat Islam yang ingin mendengarkan 

penjelasan konsep Masjid Al-Safar dari Urbane. 

 

Berbanding terbalik dengan tudingan Iluminati, Masjid Al-Safat justru 

mendapat nominasi sebagai masjid berasitektur terbaik, dari Abdullatif Al-

Fozan Award 2019 bersama 26 masjid lain di dunia. Dari data yang diperoleh 

dari pihak Urbane, penghargaan ini diberikan pada masjid-masjid yang 

menunjukan desain, perencanaan dan ide arsitektur brilian abad ke-21. Walau 

pada akhirnya, penghargaan sebagai juara I diberikan pada Masjid Raya 

Sumatra Barat yang juga masih salah satu desain masjid kontemporer PT 

Urbane Indonesia yang telah terbangun di Sumbar. 

 

 

 

 



129 

 

a. Konsep Masjid Al-Safar 

 

 
 

 

 

Ikat Sunda Polos Hitam  Desain Masjid Al-Safar 

(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 71. Transformsi bentuk topi Ikat Sunda 

 

Masjid Al-Safar berbentuk asimetris dengan gaya arsitektur 

dekonstruksi, serta merupakan eksperimentasi teori lipat folding architecture. 

Desain Masjid Al-Safar mentransformasikan bentuk topi adat iket Sunda yang 

merupakan kelengkapan pakaian adat budaya Jawa barat (gambar 67), 

sehingga konsep masjid ini adalah kolaborasi antara budaya dengan teknologi 

modern. Untuk memethaphorakan bentuk itu, Urbane memakai konsep 

sculpture atau pahatan sehingga Masjid Al-Safar terlihat seperti pahatan pada 

batu besar. Untuk mendapatkan bentuk seperti itu juga digunakan teori 

origami, karena lipatan memungkinkan sebuah bentuk yang tidak beraturan 

dapat berdiri. Selain itu bentuk yang tidak beraturan dalam sebuah lipatan, 

akan secara alami membentuk segitiga, agar sebuah lipatan dapat berbelok.  

  

 
 

 

 
(Sumber: dokumen pribadi) 

72a. Ventilasi Segiempat  72b. Ventilasi Motif Segitiga 

Gambar 72 Motif Ventilasi Masjid 

Permainan bentuk ini merupakan ciri khas dari arsitektur Modern. 

Estetika Islam tidak mengijinkan mencerminkan makhluk hidup, sehingga 

para ulama bersepakat memilih estetika dalam bentuk geometri. Hasilnya, 

tidak dapat dihindari bentuk-bentuk yang menggunakan bentuk dasar seperti 

segitiga, kotak dan lingkaran. Tidak hanya bentuk segitiga yang terdapat 

dalam desain masjid ini, melainkan juga bentuk-bentuk geometri lainnya, 

seperti segiempat dan sebagainya (Gambar 72).  



130 

 

 

 
   

Gambar 73. Kaligrafi di Dinding 

Dalam konsep interior, diterapkan bukaan kaca berbentuk segiempat 

dengan pola tertentu, sehingga pada siang hari menghasilkan sorotan matahari 

berbentuk kubus cahaya memasuki ruangan (gambar 72a). Motif segitiga 

dipakai untuk mezzanine, yakni lantai yang berada di tengah-tengah antara 

lantai utama dan plafon, juga beberapa ornamen lainnya (gambar 44b).  

Ornamen kaligrafi berwarna hijau yang menghiasi dinding interior 

masjid, menjadi satu-satunya elemen dekoratif bagi masjid ini (gambar 73). 

Pemasangan lampu dinding pada garis lipatan di antara dua bidang, sebagai 

pencahayaan di malam hari. 

Ruang Salat dilantai dasar, sangat luas karena bebas kolom. Sistim lipat 

pada konstruksi bangunan, memungkinkan rangka bidang berdiri bebas tanpa 

kolom.Masih menjadi ciri khas Urbane. Lantai atas, menuju area Salat Wanita, 

menggunakan ramp yang sangat ramah untuk kaum devable (74a). Tidak 

seperti umumnya masjid yang rata-rata lebih memilih menggunakan tangga. 

Interior pada ruang Salat Wanita ini, juga hanya diisi ornament kaligrafi 

berwarna hijau dan jendela berbentuk kotak, tidak beraturan. Bentuk atap lipat 

sangat terlihat pada mezzanine yang juga tanpa kolom (gambar 74b). 

 

 

 
74a. Ramp Menuju Area Salat Pria  74b. Ramp Menuju Area Salat Wanita 

 

Gambar 74. Ramp Menuju Area Salat 
 

Mihrab dibuat transparan, sehingga sedikit batas antara ruang luar 

dengan dalam, yang menghadirkan suasana ibadah seakan menyatu dengan 

alam. Bentuk mihrab sendiri adalah Trapezium, macam buntut yang mengecil 



131 

 

disudut. Bagian luar mihrab, terdapat kolam yang mengalir airnya di bawah 

bangunan, sehingga mihrab terkesan menggantung di atas air. Sementara itu, 

didepan mihrab terdapat taman yang mengitari bangunan (Gambar 75). 
 

 
(Sumber: dokumen google.com) 

Gambar 75. Bagian Luar Mihrab 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Al-Safar 

1) Aspek Spiritual 

Masjid Al-Safar yang memfasilitasi area rest area di jalan Tol 

Cipularang, secara umum tataruang interior memiliki tipology yang sejenis 

dengan bangunan masjid di lokasi istirahat yang lain. Karena pengguna rest 

area sifatnya singkat dan tidak menetap, maka ruang masjid seperti, mihrab, 

tempat Salat pria dan wanita, serta tempat wudhu dan toilet cukup mewakili 

kebutuhan untuk ibadah Salat. Aspek spiritual secara garis besar hanya 

terdapat pada susunan tata ruang tempat ibadah. Mihrab yang dibuat 

transparan menggunakan kaca, merupakan salah satu upaya menghadirkan 

suasana sakral. 

 

 
Gambar 76. Menara Masjid Al-Safar 

2) Lokalitas Budaya  

Dikarenakan berada di lokasi dengan pengguna yang temporer dan 

heterogen, maka konsep masjid tampil sangat bebas. Arsitek mencurahkan ide 

desainnya, sangat kontemporer, dan anti mainstrame. Penerapan konsep 



132 

 

struktur modern dan pemanfaatan teknologi secara maksimal. Namun 

menggunakan konsep budaya Topi Iket Sunda pada penampilan bangunan. 

menimbulkan kontroversi, dikarenakan perbedaan sudut pandang masyarakat 

muslim, terhadap bentuk lipat yang menyerupai segitiga. Arsitektur 

Kontemporer selalu menggunakan tema dalam desain bangunan. Keinginan 

arsitek yang kali itu Wali kota Bandung, berusaha menampilkan transformasi 

budaya berupa bentuk topi ikat sunda. Namun mendapatkan perbedaan sudut 

pandang dengan pengguna, yaitu masyarakat muslim Jawa barat. Arsitek 

terjepak politik Identitas yang tidak mampu diterjemahkan dengan baik dalam 

bangunan. 

3) Teknologi 

Karena bentuknya yang futuristik menggunakan struktur lipat berbentuk 

geometris, maka bentuk kubah memang tidak muncul di masjid Rest Area 

kilometer 88. Karakteristik kontemporer sangat terwakili di masjid ini. 

Menara, sebagai penanda masjid, masih hadir dengan bentuk yang sederhana 

namun unik dan berkesan kuat. Menara, secara eksterior sesuai dengan 

tipology masjid. Masjid berusaha beradaptasi dengan lingkungan pegunungan, 

dengan menampilkan bentuk batu terpahat. 

Konsep Tematik telah terwakili pada Masjid ini. Karakter Formal 

terlihat pada penggunaan bentuk dasar geometris yang digunakan pada 

bangunan ini. 

 

Tabel 19. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Al-Safar 

 

No 
Semiotika Arsitektur 

Masjid 
Penerapan dalam desain masjid Al-Safar 

1  Aspek Spiritual • Menara tanpa kubah, menjadi ciri khas 

masjid 

• Tata ruang setipe dengan tempat ibadah 

muslim umumnya  

• Terdapat bukaan yang memanfaatkan sumber 

daya alami 

• Mihrab terbuka, berusaha menyatu dengan 

alam 

• Hiasan kaligrafi di dinding 

2  Lokalitas Budaya 

• Bentuk yang menggunakan struktur lipat 

memethaforakan filosofi budaya Jawa Barat 

• Methaphora lingkungan perbukitan 

4 Teknologi • Bentuknya futuristik menggunakan struktur 

lipat berbentuk geometris 



133 

 

5. Masjid Merapi (Baiturahman) Dusun Kopeng, Yogjakarta 

Masjid ini selesai dibangun pada Oktober 2011, berawal dari kasus 

erupsi Gunung Merapi tahun 2010, salah satu masjid dikawasan Dusun 

Kopeng, Desa Kepuharjo, Cangkringan, Kabupaten Sleman, Yogyakarta ini, 

mengalami rusak cukup parah. Masjid ini sangat penting bagi Kawasan 

tersebut, karena selain sebagai tempat ibadah, juga digunakan sebagai tempat 

Pendidikan agama Islam bagi anak-anak dan juga warga sekitar. Masjid itu 

merupakan salah satu proyek corporate social responsibility (CSR) Baitul 

Maal Muamalat. Tim Urbane dengan team Muamalat melakukan investigsi 

ke lokasi dan didapat kesimpulan bahwa masjid dapat diperbaiki, sekaligus 

ditambah lantai lagi untuk memaksimalkan fungsinya. Banyaknya abu 

vulkanik disekitar lokasi, diputuskan akan digunakan menjadi bahan 

bangunan, untuk menghemat dan memanfaat material sekitar. 

 

 

 

 
Gambar 77. Peta Lokasi Masjid Kopeng Merapi Yogjakarta 

Desain awal pembangunan masjid in, seperti ide gagasan masjid khas 

Urbane adalah menciptakan masjid modern yang tidak memiliki kubah. Baitul 

Maal Muamalat selaku klien Urbane Indonesia sempat menolak proposal 

desain modern itu, tetapi mereka menyukai ide penggunakan bata bekas, dari 

abu vulkanik merapi. Material dari Abu vulkanik dibuat menjadi bata sebagai 

dinding masjid. Untuk membuatnya didatangkan pengraji dari Bandung dalam 

rangka melatih warga, agar dapat mem-produksi bata sendiri. Dari hasil 

training, penduduk diharapkan mampu mem-produksi 2000 batu bata dari bata 

vulkanik 

   
   

(Sumber: dokumen pribadi) 

Gambar 78. Eksterior dan Interior Masjid Kopeng Merapi 

 



134 

 

Ide penggunaan material vulkanik sebagai bagian dari bahan bangunan, 

sangat meng-gugah semangat warga untuk bersama-sama membangun masjid 

yang sempat rusak tersebut. Saat ini warga yang memproduksi batako dari abu 

vulkanik dapat menjualnya sebagai mata pencaharian tambahan. 

 

a. Konsep Masjid Merapi (Baiturahman) Kopeng, Yogyakarta 

Masjid Baiturahman (Merapi) memiliki luas 250m2 dan tinggi 4 lantai. 

Fungsi bangunan adalah tempat ibadah dan Pendidikan agama Islam bagi 

anak-anak. Lantai satu adalah ruang ibadah dan tempat wudhu, lantai dua 

tempat ibadah, dan lantai tiga dan empat adalah ruang pengelola dan 

Pendidikan agama Islam. 

Desain awal masjid ini bergenre modern tanpa kubah, sesuai konsep 

yang selalu di usung oleh PT Urbane Indonesia. Namun ada penolakan dari 

pihak penyandang dana yang menghendaki konsep tradisional, karena 

lokasinya di lingkungan masyarakat tradisional. Oleh karena itu, jadilah 

masjid ini kemudian berkonsep bangunan campuran antara tradisional dan 

modern, ditambah dengan pemanfaatan abu vulkanik sebagai material 

bangunan, membuat tampilan masjid menjadi unik. Masjid Merapi 

menerapkan konsep tradisional pada penggunaan atapnya. Walaupun 

berfilosofi atap tradisional Jawa tetapi tampilannya tidak tampak tradisional. 

Tampaknya memang karena masjid ini menyatukannya dengan konsep 

Modern. Namun bila dilihat dari dalam, terlihat susunan rangka tumpuk yang 

membentuk atap susun khas arsitektur Jawa. Menurut arsiteknya (Ridwan 

Kamil-PT.UI) ungkapan itu merupakan interpretasi atap pendopo yang di 

tampilkan sebagai pengganti kubah. (gambar 50): Atap ini terbuat dari panel 

lembaran logam dari kayu dan ubin tradisional Setiap lapisan atap bertumpuk 

akan meninggalkan celah terbuka yang menciptakan permainan cahaya yang 

bagus terlihat dari interior (gambar 51). 

 

 
Gambar 79. Interior Dinding Menara 

Sebagai pengenal masjid, kubah dan Menara tetap dihadirkan pada 

masjid ini. Menara didesain dengan menggunakan corak bukaan-bukaan kecil 

pada dindingnya yang menjulang tinggi, kemudia diakhiri dengan sebuah 



135 

 

kubah kecil keatas (gambar 79). Masjid Baiturrahman berbentuk kotak dan 

berwarna abu-abu khas abu vulkanik. Penggunaan balok beton selain sebagai 

struktur juga sebagai estetika, yaitu dengan komposisi balok timbul sebagai 

penerangan, dan untuk ventilasi. Secara umum, konsep interior bangunannya 

merupakan permainan cahaya dan bayangan, yaitu dengan menciptakan 

banyak bukaan kecil di dinding dan atap masjid. Bukaan masjid dibuat 

menggunakan susunan bata yang membentuk kaligrafi lafadz Allah, bila 

dilihat dari luar bangunan (gambar 80). Bukaan itu memungkinkan banyak 

cahaya dan udara bebas masuk ke dalam dan bebas ke luar masjid (gambar 

52). 

 

 

 

 
 

Gambar 80. Susunan Bata yang Melafazkan Kalimat Tauhid 

 

Berbeda dengan ciri mihrab dari PT Urbane sebelumnya, mihrab 

dimasjid ini tertutup dan meruncing, dihiasi gambar kaligrafi. Namun di 

kanan kiri terdapat kaca yang mampu memasukan cahaya kemihrab, walau 

tidak banyak. 

 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Konteporer Masjid Merapi 

1) Aspek Spiritual 

 

 

 

 
Gambar 81. Menara berkubah 



136 

 

 

Tipology spiritual masjid secara eksternal ditandai dengan Menara 

berkubah kecil. Selanjutnya tataruang dalam masjid, setipe dengan tata ruang 

bangunan masjid pada umumnya. Di awali dengan ruang wudhu, kemudian 

ruang ibadah laki-laki, mihrab, ruang ibadah Wanita, kemudian ruang fasiltas 

pendukung Pendidikan Islam. Bukaan yang banyak merupakan dan 

menggunakan sumber daya alam, secara tipology sesuai dengan masjid 

kontemporer umumnya. 

 

2) Lokalitas Budaya 

Pada bangunan utama, kubah diganti dengan atap Joglo, khas arsitektur 

Jawa namun dengan material yang modern. Manara tetap dihadirkan sesuai 

fungsinya sebagai penguat Azan. Tanpa meninggalkan ciri pengenal rumah 

ibadah Islam, kubah kecil dihadirkan di atas menara dengan warna khas abu 

vulkanik. Image modern sangat kuat pada masjid, sehingga berbeda dengan 

bentuk masjid yang ada di lingkungan tradisional secara umum. Perpaduannya 

dengan atap tradisional Jawa dengan modern kontemporer, menghasilkan 

masjid tanpa kubah ini, mampu diterima tanpa pertentangan dari warga. 

Masjid kontemporer dengan warna khas abu-abu, seperti debu 

dipegunungan, dapat menyatu dengan lingkungan tradisional dan menjadi ciri 

khas masjid  

 

 

 

 
Gambar 82. Produksi Material Bata Abu Vulkanik 

 

3) Teknologi 

Desain masjid Merapi merupakan kolaborasi antara desainer dengan 

pemberi tugas. Hasil yang ditampilkan justru menampilkan identitas khas 

masjid di wilayah kaki gunung Merapi ini.Seperti konsep masjid kontemporer 

pada umumnya masjid Kopeng memiliki tema dalam desain, yaitu modern 

minimalis dengan manfaatkan bahan daur ulang. Bentuk simetri, pengulangan 

elemen geometri dan warna tunggal mempengaruhi aspek formal dari Masjid 

Kopeng Merapi ini. Ide membuat bahan bangunan daur ulang, selain 

menghasilkan material untuk pembangunan masjid, juga membuat lahan usaha 

baru bagi masyarakat. 



137 

 

 Tabel 20. Makna Konotatif Arsitektur Masjid Merapi 

No 

Semiotika 

Arsitektur 

Masjid 

Penerapan dalam desain masjid Merapi 

1  Aspek Spiritual • Bangunan utama tanpa Kubah 

• Menara berkubah masih hadir, menjadi 

ciri khas masjid 

• Tata ruang setipe dengan tempat ibadah 

muslim umumnya  

• Terdapat banyak bukaan dan 

memanfaatkan sumber daya alami 

• Terdapat kaligrafi Allah berbentuk 

geometris didinding 

2  Lokalitas Budaya  • Menempatkan secara methafora filosofi 

budaya Jawa  

• Lafas Allah pada dinding, serta atap 

joglo, mampu beradaptasi dengan 

lingkungan muslim di Jawa Tengah  

• Desain merupakann hasil interpretasi dari 

Arsitek dan negosiasi dengan klien 

3 Teknologi • Bentuk yang memperhatikan 

berteknologi modern, Bentuk kaku, 

warna abu-abu dan banyak bukaan 

berhasil menampilkan karakteristik 

formal dan tematik masjid di tempat 

rekreasi 

 

B. PT. Andi Rahman Arsitek 

Andy Rahman adalah arsitek yang berasal dari Jawa Timur, Indonesia. 

Mulai merintis biro arsiteknya yang bernama Andy Rahman Architect, 

bersama rekannya Andi Manaf pada tahun 2006 dan terus berkarya hingga saat 

ini. Beberapa penghargaan didapatkan oleh Andy Rahman, yaitu Architizer 

A+ Award pada tahun 2012 kategori Private House, World Architecture 

Festival di Berlin tahun 2016. Hasil karyanya Omah Botol meraih 

penghargaan di tahun 2019 dari Archdaily katagori Building of the year dan 

Masjid Honeycomb juga mendapat penghargaan di tahun 2021 katagori 

Religious Building of the year.  

 

Andy Rahman tidak hanya memaknai arsitektur sebagai bidang profesi, 

melainkan “Arsitektur sebagai jalan untuk kembali”. Kalimat tersebut 

dimaknai dalam setiap langkah yang diambilnya. Secara spiritual, “Arsitektur 



138 

 

sebagai jalan untuk kembali” dapat diartikan sebagai proses kembali ke jalan 

hidup, kembali kepada Sang Pencipta. Secara arsitektural, kalimat tersebut 

dapat dimaknai bahwa karya arsitektur akan selalu mencari sumbernya, ke 

ranah-ranah yang telah dilalui dimasa lalu dan menggalinya kembali untuk 

mengetahui esensinya dan dapat diwujudkan dimasa kini.  

 

 

 

Gambar 83. PT. Andi Rahman Ar, Konsultan 

Khusus untuk desain arsitektur Masjid, arsitek ini mengkhususkan diri 

pada desain masjid modern tanpa kubah. Prinsipnya sejalan dengan Biro 

arsitek senior sebelumnya yaitu PT URBANE, bahwa Islam tidak memiliki 

ketentuan khusus mengenai desain masjid, sehingga hanya klien yang setuju 

dengan prinsip desain tersebut yang akan di berikan jasa konsultasi desain 

masjid sampai proses pembangunannya. Desainnya selalu dimulai dengan 

filosofi Alquran dan hadis yang kemudian dikembangkan sesuai dengan 

kondisi lingkungan dan kemudahan perawatan bangunan. Tidak dipungkiri 

bahwa gagasan masjid modern kontemporer adalah berasal dari Ir. Achmad 

Noeman. 

Karena lokasi Biro arsiteknya banyak bersentuhan dengan kalangan 

Nahdatul Ulama, hampir semua desain masjidnya merupakan permintaan 

untuk kelompok tersebut. Bukan hal mudah untuk membuat prinsip 

desainnya diterima oleh seluruh masyarakat, khususnya di Surabaya. Cukup 

memberikan tantangan tersendiri bagi Andi Rahman dalam menawarkan 

desain arsitektur masjid modern kontemporer bagi kalangan senior NU. Di 

awal pergerakannya, desain masjid berkubah merupakan harga mati bagi 

warga NU Sidoarjo, namun saat ini kalangan muda NU sudah memiliki 

pemikiran yang sejalan dengan prinsip desain biro arsitekturnya.  

Tantangan bagi desainnya yang termasuk anti-mainstream adalah 

ketika berhadapan dengan masyarakat pengguna. Untuk menghidari konflik 

dalam menjelaskan penggunaan bentuk modern kontemporer tanpa kubah, 

tidak dapat langsung ke masyarakat, melainkan harus melalui tokoh 

masyarakat yang memiliki pemikiran sejalan, bahwa masjid tidak harus 

kubah. Desain masjid kontemporernya saat ini sudah cukup banyak 

digunakan oleh masyarakat tidak hanya di Jawa Timur, melainkan di Jawa 



139 

 

Barat dan Jawa Tengah telah berdiri masjid-masjid modern tanpa kubah, hasil 

karyanya. 

Andirahman dan team, selain menawarkan desain kontemporer juga 

memberikan pandangannya mengenai metode perawatan masjid yang efisien 

dan ekonomis. Secara umum penggunaan AC dan listrik yang terus menyala, 

akan berkonsekuensi biaya tinggi, oleh karena itu perlu efisiensi. Dalam 

karya-karyanya, Andy Rahman banyak menggunakan material seperti beton, 

bambu, besi, dan bata. Ia berusaha untuk menangkap energi dan rasa dalam 

mengolah setiap material hingga memunculkan karakter pada material itu 

sendiri. Salah satu material yang dieksplorasi oleh Andy Rahman adalah bata. 

Ia menemukan bahwa bata memiliki karakteristik yang menarik dan memiliki 

potensi untuk dikembangkan pada arsitektur kontemporer. Material ini secara 

khusus didesain olehnya, agar dapat menjadi dinding masjid yang 

menghasilkan pencahayaan dan penghawaan alami, sehingga dalam beberapa 

desainnya, khusus mendatangkan pengrajin batu-bata untuk mencetak 

dinding langsung hasil karyanya. Situasi ini kemudian menumbuhkan 

industri kreatif bagi masyarakat dalam mengembangkan dan memproduksi 

material dinding baru, untuk keperluan bangunan yang memanfaatkan 

pencahayaan dan penghawaan alami. Berdasarkan karya desain masjid yang 

telah dibangun maka sebagai objek disertasi dipilih tiga masjid yang berbeda 

kriteria pelayanannya, yaitu Masjid di tempat umum yaitu masjid 

Assamawaat Tangerang yang terbangun tahun 2017, Masjid Honeycomb di 

perumahan Puri Surya Jaya Sidoarjo dan Masjid Al-Fatih di pesantren 

Hambalang Bogor.  

 

1. Masjid Assamawaat Tangerang 

 

 

 

 
 

Gambar 84. Peta Lokasi Masjid Assamwaat 

 

Masjid Assamawaat yang dimiliki oleh Majelis Zikir Assamawaat, 

terletak di desa Kohod, Tanjung Burung–Tangerang. Masjid ini lokasi sitenya 

sangat unik, yaitu berada di tengah-tengah tambak, atau di atas hamparan air 

yang luas. Masjid dibangun di atas lahan seluas 15.000meter persegi dengan 

luas bangunan 1.500 meter persegi tersebut, masuk dalam kawasan terpadu 



140 

 

Majelis Dzikir Assamawaat Al-Maliki yang memiliki luas 20 hektar. Kawasan 

Terpadu Majelis Dzikir Assamawaat Al-Maliki di Desa Kohod berada tidak 

jauh dari pinggir pantai utara pulau untung jawa bagian barat dan berhadapan 

dengan kepulauan seribu. Di lokasi sekitar masjid yang berupa danau, 

digunakan sebagai tempat rekreasi bagi masyarakat sekitar maupun pendatang. 

Panorama danau dengan pemandangan masjid terapung menjadi salah satu 

daya tarik wisata di sana Saat ini selain digunakan sebagai tempat ibadah, 

dipelataran masjid digunakan untuk pengobatan alternatif oleh Pak Kyai. 

Segala jenis dapat disembuhkan dengan teknik alternatif dan air obat dari Pak 

Kyai. Sambil melakukan pengobatan dapat beribadah dan berekreasi air. 

 

Menurut KH Saadih, nantinya selain masjid pun akan dibangun 

beberapa fasilitas lainnya seperti pusat tahfidz Alquran, minimarket, restoran, 

hall, toilet, rumah singgah, main lobby. Selain itu, pendopo, Mihrab seperti di 

Ka”bah, gedung serba guna sebagai open theater, penginapan VIP hingga 

kantor. 

 

 
 

 

 

Gambar 85a. Masjid Assamawaat 

Setelah Terbangun 

 Gambar 85b. Desain Masjid 

Assamawaat 

Gambar 85 Masjid Assamawaat 

 

c. Konsep Masjid Asamawaat 

Masjid Assamawaat ini memakai pendekatan Modernist, karena ingin 

membuat pemisahan dari yang tradisional (bentuk atap tajug atau kubah). 

Bentuk masjid menggunakan analogi Ka’bah, karena lambang Ka’bah juga 

digunakan sebagai logo atau simbol Majelis Zikir Assamawaat ini. Uniknya 

masjid ini dimulai dari mimpi KH Saadih pemilik majelis dzikir Assamawat 

Maliki, beliau diperintahkan untuk membangun masjid di atas air dan masjid 

tidak boleh menggunakan ornamen apapun di dalamnya.  

Pihak Majelis dari awal sudah punya konsep, yaitu ingin masjidnya 

berbentuk segidelapan, dan ingin agar konsep itu diterapkan dalam desain. 

Kemudian oleh Andirahman konsep ini diterjemahkan tidak secara literal, 

dibuat secara lebih konseptual dan kontekstual. Karena jika dipahami secara 



141 

 

literal, bentuk segidelapan tentunya kurang optimal dalam pemanfaatan ruang, 

akan ada ruang-ruang sisa yang “terbuang”. 

 

Kondep dasar bangunan adalah kotak, sedangkan segi delapan terlihat 

dari denah atau tampak atas, melalui tonjolan lantai yang digunakan sebagai 

teras (Gambar 85). Seperti terlihat pada gambar 57, ada garis lingkaran yang 

mengelilingi bangunan, mentrasformasikan lingkaran tawaf di Ka’bah. 

Halaman luas yang berada disekitar masjid membentuk lanscape berupa danau 

dan taman yang melingkari bangunan. Menciptakan suasana rekreatif disekitar 

masjid. Agar kesan Islami menjadi lebih kuat, maka bagian sisi luar façade 

bangunan masjid dihias dengan ornamen dinding arabes (arabesque) yang 

merupakan ciri bangunan Islam (gambar 58). 

 

 

 
Sumber: dokumen Andi Rahman Ar 

Gambar 86. Gambar Konsep Analisis Desain 



142 

 

 

 

 

 
(Sumber: dokumen pribadi) 

Gambar 87. Fasade Dinding Transparan 

 

Dinding arabes yang digunakan di seluruh tubuh masjid, menimbulkan 

efek pencahayaan dan penghawaan alami di dalam bangunan. Dinding ini juga 

sangat ringan dan simple, hanya menempel pada kolom beton, sehingga efisien 

dan ekonomis dalam biaya perawatan. Masjid sangat terang disiang hari, tetapi 

tidak panas (Gambar 88). 

 

 

 

 
   

Gambar 88a. Ruang Salat dengan 

Dinding Transpran 

 Gambar 88. Mihrab Ka'bah 

Gambar 88. Dinding dan Mihrab Masjid 

 

Bagian Mihrab didesain terbuka, tanpa dinding sehingga langsung 

tampak panorama alam luar. Di bagian luar mihrab dibuat qiblat berbentukan 

Ka’bah, proporsi seperti aslinya, namun dengan skala kecil. Ka’bah kecil 

sebagai orientasi qiblat ini diletakkan di atas kolam di sisi Barat masjid. 

Ka’bah kecil ini posisinya dibuat agak miring sehingga jama’ah dapat melihat 

miniatur Ka’bah secara perspektif dan lebih terasa efek tiga dimensinya, agar 

semakin membuat para jamaah menjadi seolah olah beribadah di Mekah 

(Gambar 60a)).  

 



143 

 

Tidak terdapat konflik terhadap bentuk masjid yang modern 

kontemporer di lingkungan Desa Kohod Tengerang, saat masjid dibangun 

sampai dengan dapat digunakan saat ini. Karena eskterior masjid yang berada 

di atas air mampu menimbulkan suasana healing bagi Jemaah Masyarakat 

justru memanfaatkan masjid sabagai tempat ibadah, berobat. sekaligus tempat 

rekreasi. (gambar 61). 

 

 

 

 
 

Gambar 89. Halaman sekeliling Masjid 

  

Masjid Asamawaat memiliki ruang parkir yang sangat luas, mengingat 

tempat ini selain untuk ibadah juga untuk tempat berobat dan rekreasi.  

 

d. Karakterisik Kontemporer Masjid Assamawaat 

1) Kubah dan Menara 

Masjid Asamawaat berhasil menghadirkan karakteristik kontemporer 

pada masjid, melalui konsep modern minimalis. Kubah tidak terlihat pada 

bangunan utama maupun Menara. Namun kehadiran Menara tetap 

dijadikan ciri khas tempat ibadah muslim, khususnya untuk panggilan 

Salat. 

2) Tipology Kronologis sebagai Tempat Ibadah 

Secara eksternal masjid ini memiliki tipologi yang sama dengan bangunan 

masjid kontemporer saat ini, berbentuk kotak, tanpa kubah, terdapat 

Menara. Tata ruang secara tipology sama, ruang wudhu, ruang Salat, 

mimbar dan mihrab, serta ruang penunjang ibadah yang lain. Memiliki 

bukaan yang banyak, untuk memanfaatkan sumber cahaya dan 

penghawaan alami. 

3) Budaya Produktif berwawasan Keluar 

Berbeda dengan kultur budaya sekitar yang masih kental budaya Sunda, 

bentuk bangunan modern minimalis menghasilkan Budaya 

Produktifkeluar. 

4) Beradaptasi dengan Lingkungan 

Kehadiran landscape dan masjid yang berada di atas Danau, menciptakan 

bentuk yang adaptis dengan lingkungan. 



144 

 

5) Tematik dan Formal 

Bentuk Geometri, pengulangan bentuk dinding geometri dan konsep 

Ka’bah, berhasil mewakili karakteristik masjid kontemporer di wilayah 

Tanjung Burung 

6) Tidak terjebak Politik Identitas  

Desain merupakann hasil interpretasi dari Arsitek dan negosiasi dengan 

klien. Tidak ada muatan politik dalam pembangunan dan desain masjid 

ini. Hanya berusaha mengedepankan gagasan masjid sesuai filosofi Islam. 

  

Tabel 21. Makna Denotatif Arsitektur Masjid Asamawaat 

 

No 
Semiotika Arsitektur 

Masjid Kontemporer 

Penerapan dalam desain masjid 

Assamawaat 

1  Aspek Spiritual • Menara sebagai simbol spiritual 

• Tata ruang setipe dengan tempat 

ibadah muslim umumnya  

• Terdapat banyak bukaan untuk 

memanfaatkan sumber daya 

alami 

• Mihrab terbuka, mengagungkan 

kebesaran Allah 

• Dinding terbuka, berbentuk 

geometri arabes 

2 Lokalitas Budaya • Bentuk bergaya modern 

minimalis, kontras dengan 

budaya lingkungan 

• Masjid dengan konsep lenscape 

di atas air, menciptakan suasana 

rekreatif, sehingga menyatu 

dengan lingkungan 

3 Teknologi • Bentuk kotak, warna tunggal 

yaitu putih, besar dan megah  

• material modular dan fabrikasi 

yang dapat di produksi 

lingkungan,  

• karakteristik formal dan 

geometris 

2. Masjid Al-Ikhlas Honecomb (Sarang Lebah) Taman Athena 

Sidoarjo 

Bertempat di cluster taman Athena perumahan Puri Surya Jaya, 

Sidoarjo, pertamakali permintaan merancang Masjid Al-Ikhlas ini, datang 



145 

 

dari Klien NU generasi muda yang ingin meninggalkan stigma masjid 

konvensional, di perumahan tersebut. 

 

Puri Surya Jaya merupakan salah satu perumahan eksklusif di 

kawasan Gedangan, Sidoarjo, Surabaya. Perumahan ini dikembangkan oleh 

PT Jayaland, anak perusahaan PT Pembangunan Jaya. Perumahan yang mulai 

dibangun pada 1997 ini hingga kini sudah ditempati 1.800 kepala 

keluarga. Puri Surya Jaya mengusung konsep hunian nyaman dan masih 

memiliki alam yang cukup segar. Perumahan dengan rancangan bangunan 

modern minimalis ini, penggunanya adalah dari masyarakat kalangan 

menengah ke atas, yaitu keluarga modern yang menginginkan hunian yang 

aman dan nyaman. Dalam proses desain, PT. Andirahan selalu melakukan 

diskusi dengan pemberi proyek. Bahkan untuk sosialisasi desain masjid 

kemasyarakat, Andirahman mewakilkan ke pemberi proyek, agar dapat 

menjelaskan melalui bahasa yang mudah dipahami. Melalui beberapa kali 

proses sosialisasi desain, akhirnya masyarakat Taman Athena sepakat untuk 

merealisasi masjid tersebut. 

 

 

 

 
 

Gambar 90. Peta Lokasi Masjid Honey Comb (Sidoarjo) 

 

Masjid ini selesai dibangun tahun 2020 mempunyai luas 270m2 dan 

tinggi 9,8m. Masjid ini oleh desainernya disebut sarang lebah atau Honey 

comb, terinspirasi dari Alquran Surat An-Nahl (128): 68 yang berbunyi: “Dan 

Tuhanmu mengilhamkan kepada lebah, Buatlah sarang di gunung-gunung, di 

pohon-pohon kayu, dan di tempat-tempat yang dibikin manusia”. Sarang lebah 

memang unik, karena berbentuk segi enam dan berlubang. Sementara itu, dari 

lubang-lubang tersebut dihasilkan madu yang sangat bermanfaat bagi manusia. 

Masjid sarang lebah (honeycomb) Al-Ikhlas banyak mendapatkan 

penghargaan desain di tahun 2021, karena konsepsi dan bentuknya yang unik. 

Selain mengambil tema dari surat Alquran, masjid ini didesain ramah divabel. 

Masjid Sarang lebah bertujuan untuk menjadi “madu” bagi lingkungan, tidak 

hanya “manis” secara fisik, tetapi juga memberikan “kemanisan” dalam 

konteks yang lebih luas kepada sekitarnya. 

https://www.rumah.com/jawa-timur/sidoarjo/gedangan


146 

 

 

 

 

 
 

Gambar 91. Fasad Masjid Al-Iklas (Honey Comb) 

 

 

a. Konsep Masjid Al-Iklas (Honey Comb/ Sarang Lebah) 

Masjid Al-Iklas adalah masjid berlantai tiga dengan daya tamping 500 

jemaah. Lantai dasar semi basemen, digunakan sebagai ruang perupustakaan 

dan pendidikan, lantai satu digunakan sebagai ruang wudhu, ruang ibadah pria 

dan wanita serta ruang pengurus masjid, sedangkan lantai dua digunakan 

sebagai ruang ibadah laki-laki dan lokasi bedug masjid. 

 
Gambar 92. Proses Desain Arsitektur Masjid Al-Iklas 

 

Gambar 64 menjelaskan proses transformasi desain dari lahan, 

kemudian diletakan lantai semi basement, lantai dasar dan lantai utama. Atap 

menggunakan konsep payung yang menutup bangunan, namun tidak tertutup 

rapat, masih ada bukaan untuk sirkulasi udara. Kolom pendukung atap, juga 

merupakan pendukung lantai utama yang membentuk panggung. Pada 

transformasi desain terakhir, diletakan ramp sebagai transportasi bagi kaum 

divable. Sementara itu, ruang terbuka, digunakan sebagai halaman hijau bagi 

penghawaan masjid dan lingkungan. 

 



147 

 

 

 

 
Gambar 93. Denah Masjid 

Sesuai dengan namanya yaitu masjid Sarang Lebah, fasad masjid ini 

memiliki bukaan berbentuk seperti sarang lebah, yaitu susunan bangun segi 

enam. Surat An-Nahl: 68 menjadi inspirasi dari Arsitek untuk mendesain fasad 

dan elemen interior masjid Al-Ikhlas Taman Athena (gambar 65).  

 

Untuk aplikasi dinding honeycomb, arsitek Andirahman mendesain 

khusus dan melatih pengrajin setempat untuk membuat sendiri dinding ini 

(gambar 52). Pada gambar 52 juga terlihat proses pembentuan struktur jenis-

jenis dinding sarang lebah untuk masjid Al-Ikhlas. Proses ini selain lebih 

praktis, juga mampu menciptakan lahan produksi baru bagi para pengrajin 

local, untuk dikembangkan bagi projek yang lain. Seperti karakteristik masjid 

kontemporer pada umumnya, masjid ini menggunakan banyak bukaan yang 

berguna untuk mengurangi biaya maintenance Gedung, khususnya pemakaian 

listrik. Masjid mendapatkan penghawaan maupun pencahayaan buatan dari 

bukaan berbentuk heksagon ini, sehingga walau tanpa AC tetap terasa sejuk. 

  

 
 



148 

 

 

 

 
 

Gambar 94. Motif dinding Segi 6 Sarang Lebah 
 

Masjid Al-Ikhlas menggunakan konsep rumah panggung, sebagai 

pengejawantahan rumah-rumah khas di Indonesia yang sebagian besar adalah 

rumah panggung. Bentuk panggung ditampilkan pada kolom-kolom yang 

menyangga lantai satu dan dua sebagai tempat Salat (Gambar 67). Terlihat 

pada fasad bangunan, lantai dua dibuat menggunakan overstag, untuk 

menerapkan efek rumah panggung. Rumah panggung berfungsi sebagai 

penghawaan, membuat lantai di atasnya lebih sejuk. 

 

 

 

 
 

Gambar 95. Konsep Rumah Panggung Masjid Al-Ikhlas 

Mihrab sebagai tipology yang selalu ada di masjid, berbentuk sedikit 

menyerong pada site kearah Barat daya. Didepan mihrab terdapat meja 

mimbar (gambar 54). Unsur dekoratif berupa gambar wall paper bermotif 

honeycomb yang menerus dari lantai satu kelantai dua. Di lantai dua terdapat 

ornament bertulisan Allah yang diletakkan pada dinding kayu. 

 

 

 

Gambar 96. Mihrab di Lantai 1 dan lantai 2 



149 

 

 

 

 
Gambar 97. Ramp untuk Divable 

Untuk menuju lantai dua disediakan fasilitas ramp bagi pengguna kursi roda 

(gambar 69) Adanya fasilitas ramp dan toilet yang ramah bagi divabel dan para 

lansia adalah wujud kepedulian arsitek pada pengguna masjid. Fasilitas-

fasilitas ini sering terlupakan bagi kelompok masyarakat yang berkebutuhan 

khusus, tetapi tetap ingin Salat di masjid. 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Kontemprer pada Masjid Al-Ikhlas 

1) Aspek Spiritual 

Kronologi eksterior sebagai tempat ibadah umat muslim, ditunjukan 

dengan hadirnya bentuk dinding segi enam, aplikasi QS An-Nahl (16). Menara 

dengan lafaz Allah dipuncaknya, memberi simbol spiritual. Tata ruang 

interior, tempat wudhu, ruang Salat, mihrab dan mimbar, hadir sebagai 

tipology spiritual tipologi ruang masjid. 

 

2) Lokalitas Budaya 

Konsep masjid selain menggunakan gaya modern, dipadukan dengan 

filosofi Islam dan budaya Jawa Timur. Penggunaan Bedug yang merupakan 

ciri khas budaya Jawa Timur, sebagai panggilan Salat, masih digunakan pada 

masjid (gambar 70). 

 

 

 

 
 

Gambar 98. Bedug Masjid Simbol Budaya 

 

3) Teknologi 

Tema Sarang lebah sangat kuat menyatu di tubuh bangunan. Bentuk 

geometris dan warna tunggal menampakkan karakter formal pada bangunan. 



150 

 

Pembuatan bahan bangunan dengan konsep baru, yang langsung diproduksi 

oleh masyarakat local, merupakan cara agar masyarakat merasa memiliki 

bangunan tersebut. 

Desain adalah kolaborasi ide arsitek dengan klien. Lingkungan ormas 

NU yang cukup kental, dapat menerima kehadiran desain kontemporer ini. 

 

Tabel 22. Makna Denotatif Arsitektur Kontemporer Masjid Honey Comb 

 

No 
Semiotika 

Arsitektur 
Penerapan dalam Desain Masjid Al-Ikhlas 

1 Aspek Spiritual • menara sebagai simbol spiritual 

• tata ruang tipologi tempat ibadah muslim muslim  

• dinding terbuka, bentuk segi enam sarang lebah 

2 Lokalitas Budaya • pemanfaat bedug di masjid 

• terdapat banyak bukaan untuk memanfaatkan 

sumber daya alami 

3 Teknologi • menggunakan konstruksi kolom balok, beton 

bertulang 

• dinding modular segi enam dan mass produck 

C. Rekatjipta Niaga Arsitektura, CV  

CV. Rekatjipta Niaga Arsitektur adalah biro arsitektur yang dinakhodai 

oleh Muhammad Siam Priyono Nugroho ST. Pemilik usaha ini adalah Arsitek 

Utama dan Koordinator Pengawas Pembangunan Masjid At-Tanwir 

Muhammadiyah Jakarta.  

Dalam perkembangan mendesain bangunan, konsultan Rekatjipta Niaga 

Arsitektur, yang berada di bawah naungan Universitas Muhammadiyah 

Surakarta, secara khusus menangani bangunan dari Muhammadiyah. Salah 

satu desain yang merupakan kebanggaan Surakarta adalah Edutorium 

(Edupark) UMS yang dapat menampung 8000 orang. Keseuksesan 

membangun Gedung dengan konsep Modern yang selesai dibangun satu tahun 

sebelum pandemic covid-19, menginspirasi Muhamadiyah Pusat di Jakarta, 

meminta arsitek konsultan ini untuk mendesain masjid PP Muhammadiyah di 

Menteng Jakarta Pusat, dengan konsep yang out of the box namun senafas 

dengan visi dan misi Muhammadiyah. 

Menjawab pertanyaan mengenai desain-desain masjid kontemporer 

tanpa kubah dari kalangan masyarajat Muhammadiyah, Priyono Nugroho 

mengatakan bahwa masih sebagian besar kliennya menganggap masjid adalah 

berkubah, sehingga dia terbuka bila ada yang meminta didesainkan masjid 

konvensional berkubah, namun dengan senang hati mendesain masjid modern 

kontemporer. Sejak lulus kuliah tahun 1996, propose desain masjid selalu 

tanpa kubah.  



151 

 

 

 

 
Gambar 99. Masjid Edutorium UMS Surakarta 

Secara profesi konsultannya juga selalu menawarkan desain arsitektur masjid 

kontemporer, namun tidak semua klien sepakat dengan usulan desain 

kontemporer, masih banyak yang tetap bertahan dengan kubah Masjid 

Edupark di lingkungan Edutorium milik UMS, menggunakan konsep 

kontemporer agar unity dengan Edutorium. Masjid ini sampai saat ini 

digunakan, sempat menimbulkan perdebatan karena dianggap mirip toilet 

(Gambar 71). 

Sebenarnya Ormas Muhammadiyah selalu mengikuti jaman. Ketika Kubah 

sedang marak, tidak ada masalah menggunakan kubah. Ketika tren masjid 

bergeser di era kontemporer, saat ini managemen pusat Muhammadiyah 

mengikuti prinsip perubahannya. 

1. Masjid At-Tanwir PP Muhamadiyah Menteng Jakarta 

Masjid At-Tanwir yang berada di lingkungan Kantor Pengurus Pusat 

(PP) Muhammadiyah, Menteng-Jakarta, didesain sejak tahun 2018, baru 

diresmikan 11 Maret 2021. Di desain oleh Muhammad Siam Priyono Nugroho 

ST MT, masjid ini berupaya mengurangi issue permasalahan global berupa 

krisis air dan energi, melalui konsep Ramah lingkungan dan Berkemajuan. 

Sebelumnya masjid ini telah terbangun sejak tahun 1970an dengan nama Al-

Taqwa. Sudah cukup lama masjid ini ingin direnovasi, tetapi belum 

mendapatkan arsitek dan konsep yang sesuai.  

Muhammadiyah adalah salah satu organisasi Islam terbesar di 

Indonesia, dimana Visi Muhammadiyah adalah, sebagai gerakan Islam yang 

berlandaskan Al–Qur’an dan As–Sunnah. Melalui watak tajdid yang 

dimilikinya senantiasa istiqomah dan aktif dalam melaksanakan dakwah Islam 

amar ma’ruf nahi munkar di semua bidang, dalam upaya mewujudkan Islam, 

sebagai rahmatan lil ‘alamin menuju terciptanya atau terwujudnya masyarakat 

Islam yang sebenar–benarnya.  

Prof Haedar Nashir, menyatakan masjid ini dibangun dengan misi untuk 

mencerahkan umat dan bangsa lahir dan batin, mencerdaskan akal pikiran dan 

tindakan, sekaligus melambangkan persatuan dan kesatuan yang melintas 

sekat golongan. Hal ini diungkapkan karena desain masjid At-Tanwir benar-

bener berbeda dengan masjid secara umum. Tampilan bentuk masjid ini 



152 

 

memang anti mainstream, tidak bermenara dan berkubah. Kedua unsur 

tersebut tidak tampak di Masjid At-Tanwir yang baru diresmikan tahun 2021 

lalu. Sekertaris PP Muhammadiyah menyebutkan, masjid tersebut sebagai 

masjid generasi muda Muhammadiyah, dimana dapat menjadi contoh 

pembangunan masjid Muhammadiyah, di wilayah lain di Indonesia. 

 

 

 
Gambar 100. Fasad Masjid At-Tanwir 

 

Hal yang menarik adalah, sebagai symbol dari organisasi Islam terbesar 

di Indonesia, Muhammadiyah menunjukan bahwa jejak Islam yang sebenar-

benarnya, tidaklah di tampilkan melalui masjid berkubah. Karena kubah bukan 

pesan yang diberikan oleh Alquran dan hadis sebagai bentuk wajib tempat 

ibadah Islam. Konsep berkemajuan menjadi salah satu pilihan untuk 

menyepakati desain masjid modern kontemporer yang menempatkan 

bangunan yang hemat energi dan air, dalam menjawab permasalahan global. 

Masjid megah multifungsi ini diharapkan berperan sesuai namanya, terpancar 

pesan-pesan Islam wasatiyah yang damai, toleran, menyatukan, dan 

memajukan kehidupan umat dan bangsa. Islam yang mencerahkan hati, 

pikiran, dan tindakan yang memancarkan rahmatan lil’alamin, sebagai 

perwujudan Islam Berkemajuan. 

 

a. Konsep Masjid At-Tanwir 

 
Gambar 101. Konsep Desain Masjid At-Tanwir 

 



153 

 

Masjid yang terdapat ditengah kota, di lingkungan perkantoran 

eksekutif, dibangun sebanyak enam lantai, dengan fungsi yang berbeda-beda. 

Bangunan masjid At-Tanwir bercorak arsitektur modern, fasad didominasi 

oleh pilar vertikal bercat putih, dipadu dengan kaca berwarna biru yang 

kontras tetapi dinamis dengan pilarnya. Logo matahari bersinar khas 

Muhammadiyah tersemat di sisi kanan fasade.  

 

Seperti dalam gambar, bentuk masjid menyudut lancip, posisi yang 

paling tajam digunakan sebagai mihrab. Oleh pengelola masjid, bentuk ini 

dimethaforakan sebagai kapal Nabi Nuh. Namun menurut Arsiteknya, bentuk 

seperti ujung anak panah itu, mengantisipasi lahan sempit yang terdapat di 

lingkungan perkantoran PP Muhamadiyah di Menteng. Konsep desain masjid 

adalah Ramah lingkungan dan berkemajuan, dengan menggunakan teknologi 

panel surya bagi sumber energi listrik masjid. 

 

 

 

 
Gambar 102. Bentuk Runcing untuk Mengantisipasi Lahan Sempit 

Lantai satu, merupakan ruang wudhu laki-laki dan perempuan. Desain 

ruang wudhu sangat indah, nyaman, luas dan dibuat dengan dinding setengah 

terbuka, sehingga pencahayaan dan penghawaan alami masuk keruang wudhu. 

Untuk ruang privat seperti toilet, digunakan dinding arabes dengan dilapis 

akrilik dof, sehingga tetap mampu memasukan cahaya matahari. 

 

 

 

 
Gambar 103. Tempat Wudhu hemat energi 

Air wudhu ditampung di water tank agar tidak terbuang percuma. Air 

buangan dari tempat wudhu ditampung di kolam depan halaman masjid, 



154 

 

kemudian akan didaur ulang, untuk membersihkan halaman atau menyiram 

tanaman dan buangan kamar mandi atau toilet.  

 

 

 

 
Gambar 104. Ruang Utama diLlantai 2 

 

Lantai dua dan tiga adalah ruang utama yaitu tempat ibadah laki-laki, 

dimana ruangan luas tanpa kolom ditengah ruangan.  

Lantai empat merupakan ruang ibadah untuk wanita. Lantai terpotong 

yang digunakan sebagai void, berbentuk segitiga sama kaki. Void menerus 

dari lantai dua sampai empat, digunakan untuk dekorasi mihrab yang 

menjulang dari lantai dua. Seperti juga di lantai dua, kedua lantai ini juga tanpa 

kolom, serta tidak terdapat ornament dekoaratif. 

  

 

 

 
Ruang Salat Lantai 2  Ruang Salat Lantai 4 

Gambar 105. Ruang Masjid 

 

Ornamen kaligrafi yang terdapat di majid ini, hanya berbentuk lafas 

Allah di Mihrab yang berlatar belakang kayu, membentuk pilar-pilar kecil 

menyangga atap. Susunan pilar kayu di sudut dinding runcing ini adalah satu-

satunya unsur dekoratif, terutama untuk memberikan kamusflase pada sudut 

bangunan.yang meruncing. 

Mimbar yang secara umumnya terdapat di dalam mihrab, dibuat seperti 

melayang, di samping kanan mihrab. Mimbar terbuat dari kayu dengan 

tampilan berupa pilar-pilar dan berhias logo Muhammadiyah. 



155 

 

Lantai lima adalah meeting room dan perpustakaan yang sangat luas dan 

nyaman digunakan oleh jemaah. Lantai enam adalah aula untuk kegiatan serba 

guna. 

 
 

 

 

Gambar 106. Mihrab, Mimbar B, dan Elemen Dekoratif 

b. Semiotika Arsitektur Masjid Kontemporer Masjid At-Tanwir 

1) Aspek Spiritual 

Menerapkan konsep Berteknologi dan Berkemajuan, masjid ini tidak 

menampilkan Kubah maupun Menara. Adapun alasan tidak ada Menara 

adalah, saat ini Azan sebagai panggilan Salat, dapat hanya menggunakan 

Speaker pengeras suara, tidak perlu Menara. Karakteristik masjid kontemporer 

sangat kuat melekat pada masjid ditengah kota ini. 

Tipologi tata ruang masjid sebagai tempat ibadah, semua tertuang di 

masjid ini. Tidak hanya untuk Salat, fasilitas sosial dan umum penunjang 

masjid, ada dan sangat memadai di Gedung berlantai 6 ini. Elemen spiritual 

pada masjid At-Tanwir muncul pada mihrab yang menggunakan lafaz Allah 

didindingnya. Tipologi eksteriol masjid, hampir tidak terlihat dimasjid At-

Tanwir, kesan perkantoran lebih kental. Nilai sakral pada bangunan ibadah 

terasa tersamar pada bangunan ini. 

 

2) Lokalitas Budaya 

Lingkungan masjid At-Tanwir adalah perkantoran di Kawasan padat 

Jakarta Pusat. Bentuk bangunan dapat beradaptasi dengan lingkungan, karena 

menyerupai Gedung perkantoran. Bentuk desain tidak ada masalah bagi 

pengguna di lingkungan tersebut. Karakteristik kontemporer sangat menonjol 

pada masjid ini, kususnya aspek formal. Bangunan terlihat menggunakan 

elemen geometris pada fasad, sesuai tema Masjid yang diusung.Tidak terjebak 

Politik Identitas Masjid Muhamadiyah adalah masjid yang pemiliknya adalah 

salah satu organisasi politik Islam terbesar di Indonesia. Secara konsep 

bangunan, memang ingin menunjukan pesan politik dari ormas tesebut, sesuai 

dengan Visi dan Misi Muhamadiyah. 



156 

 

 

3) Teknologi 

Konsep Berteknologi dan Berkemajuan merupakan konsep yang ingin 

ditunjukan oleh Muhammadiyah. Arsitektur diterjemahkan dengan baik dalam 

penggunaan material dan system utilitasa bangunan. Penggunaan energi yang 

besar pada bangunan seperti Masjid at-Tanwir ini, utamanya adalah AC, 

pencahayaan buatan, dan lift. Karena itu Masjid at-Tanwir didesain hemat 

energi, pertama melalui system AC yang hemat energi dengan sistem kontrol 

suhu terpusat. Agar beban AC rendah.  

Panel surya sebatai teknologi green building yang menjadi andalan 

masjid ini, diletakkan di Roof top. Energi matahari yang tersimpan di solar 

panel disimpan di dalam baterai untuk pencahayaan buatan dimalam hari yang 

bersumber dari energi terbarukan, sehingga ramah lingkungan.  

 

 

 

 
Gambar 107. Panel Surya  Gambar 108. Roof Tank  

 

Hampir di setiap lantai menggunakan dinding jendela kaca yang dapat 

dibuka dan ditutup. Dinding luar bangunan menggunakan selubung bangunan 

yang mampu mengurangi kebutuhan energi pada bangunan, sehingga 

memenuhi persyaratan standart Green Building. Pencahayaan disiang hari 

secara maksimal berasal dari cahaya alami yang masuk dari jendela kaca, 

dengan selubung cahaya yang memenuhi standart Overal Thermal Trasfer 

Value (OTTV) dari Green Building Council Indonesia. 

 

Tabel 2. Makna Denotatif Arsitektur Masjid At-Tanwir 

 

No 
Semiotika 

Arsitektur Masjid 
Penerapan dalam desain masjid At-Tanwir 

1  Aspek Spiritual • Tata ruang masjid sesuai tipology sebagai 

tempat ibadah umat muslim secara umum.  

2 Lokalitas Budaya   • Konsep budaya berwawasan lingkungan 



157 

 

• Desain merupakan hasil kolaborasi visi dan 

misi PP Muhamadiyah dan Aritek 

3 Teknologi • Bentuk kaku, warna putih dan biru, 

• konsep modern berteknologi, sangat ideal 

diantara perkantoran di pusat kota Jakarta 

dan ibu kota Indonesia. 

• Garis-garis geometri, vertical dan 

horizontal, modular dan fabrikasi 

D. Kesimpulan 

Aspek spiritual dari gaya arsitektur masjid kontemporer era reforamsi 

di Indonesia, sebagian besar menggunakan inspirasi yang bersumber dari 

Alquran dan hadis. Intinya, inspirasi Alquran dan hadis melampaui semua 

bentuk imajinasi artistik lainnya. Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh 

Muslim Ibnu Mas'ûd radhiiyallahu'anhu dikatakan: "Allah itu maha indah dan 

mencintai keindahan." Hal ini menunjukkan bahwa keindahan berasal dari 

Allah, sedangkan manusia hanya mengemas ulang keindahan tersebut dalam 

karya seni dan arsitektur. Kegigihan Al-Ghazali untuk memberikan tafsir 

tentang keagungan penciptaan alam semesta seakan menunjukkan betapa cita 

rasa Ilahi pada arsitektur tidak tertandingi12.  

Sistem permainan cahaya pada dinding masjid yang berongga, menjadi 

poin spiritual tersendiri Kehadiran cahaya dalam karya arsitektur Islam 

sangatlah penting, terutama terkait dengan ayat-ayat Alquran yang berbicara 

tentang cahaya (hanya). Aspek penting ini dianggap sebagai bentuk cahaya 

dalam kehidupan sehari-hari dan berperan penting dalam jiwa manusia yang 

memandang Tuhan sebagai sumber cahaya. 

Lokalitas Budaya yang banyak digunakan adalah, budaya Islam 

khususnya pada tipoloti tata ruang tempat ibadah. Budaya Islam lain yang 

digunakan adalah tipologi dinding berbentuk geometris motif Arabes yang 

berongga. Estetika budaya juga banyak mengadopsi budaya Barat dengan 

menggunakan permainan bentuk simetris, geometris, monokrom, formal, 

monumental, dan modular. Sementara itu, budaya tradisional tidak banyak 

digunakan, lebih banyak bersifat methaphora yang kadang-kadang kurang 

dipahami oleh masyarakat pengguna. 

Secara bangunan umum menggunakan teknologi berstruktur masif dan 

berat. Aspek penggunaan teknologi fabrikasi material industri dan konstruksi 

sangat menonjol, sehingga ekspresi strukturalis yang efisien dan ekonomis 

tampak jelas pada bangunan yang menjadi ciri khas arsitektur modern. 

 
12 Abu Hamid Al Ghazali, Majmu’ah Rasail Al-Imam Al-Ghazali, ed. tahqiq. 

Ibrahim Amin Muhammad (Kairo: all-Maktabah at-Taufiqiyyah, tt, n.d.), h. 



158 

 

Teknologi bahan dapat diproduksi masal oleh masyarakat sekitar, maupun 

industri material. Sistem utilitas bangunan umumnya memanfaatkan 

pencahayaan dan penghawaan alami, walau tetap dibantu oleh elemen buatan, 

seperti listrik, AC dan kipas angin. 

 

Tabel 24 

Konteks arsitektur masjid kontemporer di Indonesia  

berdasarkan konsep double coding 

No Bentuk arsitektur Elemen 

1 Bentuk arsitektur 

Islam tradisional 
• menara, 

• tipologi dinding berbentuk geometris motif arabes 

berongga , 

• Asmaul Husna merupakan unsur tematik masjid, 

• kaligrafi bertema tauhid, 

• mihrab, 

• mimbar, 

• Ruang serbaguna, 

• Ruang Sholat, 

• Tempat wudhu, 

• bentuk bangunannya kotak seperti Ka'bah. 

2 Unsur 

kontemporer 

/modern 

• pencahayaan cerdas, 

• suara masa kini, 

• elemen berbasis digital , 

• naungan matahari, 

• m fasad modern menggunakan bahan seperti 

kaca, logam, beton bertulang, atau panel 

komposit , 

• elemen seperti air mancur, atau lansekap dalam 

ruangan 

• mengintegrasikan teknologi energi terbarukan, 

seperti panel surya atau sistem pengumpulan air 

hujan. 

 



159 
 

BAB V 

SEMIOTIKA GAYA ARSITEKTUR MASJID 

KONTEMPORER DI INDONESIA 
 

Semiotik merupakan metode untuk mengkaji cara kerja dan fungsi tanda 
(sign). Dalam kaitannya dengan objek penelitian, bangunan masjid dianalogikan 
dengan teks yang merupakan suatu konstruksi dari unsur tanda-tanda. Dalam 
tradisi semiotika, arsitektur pada intinya dipandang sebagai mediasi atau 
pertukaran tanda-tanda secara intersubjektif1. Sebagai teori penafsiran, semiotik 
tidak sekedar menafsirkan teks, memperlakukan teks sebagai teks, tetapi 
membuat teks berbicara, bahkan tentang hal di luar dirinya2. Membaca arsitektur 
secara semiotika, menempatkan arsitektur selain memiliki makna langsung atau 
denotasi, yaitu fungsi bangunan, juga memiliki makna tersamar atau konotasi.  

Arsitek post-modern telah menggunakan simbol dan metafora untuk 
membuat arsitektur menjadi signifikan secara sosial dan historis, dan diskusi 
tentang elemen-elemen ini telah menjadi subjek utama wacana dan kritik 
arsitektur post-modern3. Tulisan-tulisan Charles Jencks, misalnya, berfokus 
terutama pada isu-isu semacam itu. Piazza d'Italia karya Charles Moore, 
arsitektur Aldo Rossi yang menggunakan konsep "kota analogis", dan proyek 
Hans Hollein yang mencoba menciptakan "lanskap arsitektural" dapat dikutip 
sebagai contoh proyek yang menggunakan simbol dan metafora4. Bahkan arsitek 
yang lebih berorientasi struktural seperti Norman Foster telah menggunakan 
metafora untuk mendeskripsikan karyanya, seperti dalam kasus Millau Viaduct, 
yang disamakannya dengan kupu-kupu. Menariknya, para arsitek kontemporer 
Barat yang telah membangun masjid, menggunakan metafora Islam yang umum. 
Masjid arsitek post-modern Paolo Portoghesi di Roma adalah contoh yang 
terkenal. 

Paulo Porthoghesi mendisian strukturnya untuk diintegrasikan ke dalam 
area hijau di sekitarnya, dengan campuran desain struktural modern dan kurva 
yang ada di mana-mana. Cahaya dan bayangan dipadukan untuk menciptakan 
iklim meditatif, dan pemilihan bahan, seperti travertino dan cotto, 
membangkitkan gaya arsitektur Romawi tradisional. Dekorasi interiornya 

 

1 Dwi Murniati, “Konsep Semiotik Charles Jencks dalam Arsitektur Post-
Modern,” dalam Jurnal Filsafat 18, no. 1, 2016, h. 27–37. 

2 Muhammmad Rozin, “Metode Semiotika sebagai Piranti Menyibak Makna 

Budaya,” ed. I Wayan Suyadnya Siti kholifah, 1st ed. (Depok: Rajawali Press, 2018), h. 
431. 

3 Andrew P. Steen, “Radical eclecticism and post-modern architecture,” dalam 
Jurnal Fabrications 25, no. 1 (2015): 130–145. 

4 Murniati, “KS C Jencks APM,” h 27-37 



160 
 

sebagian besar terbuat dari ubin mengkilap dengan warna-warna terang, dengan 
tema Al-Qur'an "Tuhan adalah Cahaya" (Surat An Nur). Masjid Roma dengan 
demikian, dilihat sebagai kasus uji yang dapat digunakan untuk memprovokasi 
metodologi baru dalam studi arsitektur Islam abad kedua puluh5. 

Menganalisa karakteristik simbol spiritual arsitektur masjid kontemporer 
secara semiotika, perlu didekati perdasarkan wujud arsitektur secara langsung. 
Arsitektur masjid sebagai teks dapat di urutkan sesuai perkembangan peradaban 
Intelektual Islam, seperti tabel 23. 

Saat ini kita berada pada fase ke-4 perkembangan arsitektur masjid, sesuai 
perkembangan peradaban Islam. Simbolisme yang kuat dari kosakata arsitektur 
masjid adalah ikonik, tematik dan secara tersurat diidentifikasi bagi sosial budaya 
masyarakatnya. Elemen-elemen kunci dari kebanyakan arsitektur masjid, yang 
selama ini berbicara kepada semua Muslim (dan bahkan non-Muslim) dengan 
simbolisme kuat yang melampaui ruang dan waktu6, saat ini telah diturunkan 
menjadi tanda dan bahkan sinyal, dengan hilangnya ekspresi arsitektural secara 
bersamaan (hilangnya Kubah, dan atau Menara). Simbol yang sebelumnya 
merupakan identitas, bukan lagi sebuah identitas. Bangunan mengalami 
perbaikan dan pemugaran konstan yang tergantung pada tren yang ada. Artinya 
terkadang simbol yang digunakan akhirnya hanya untuk tujuan estetika7.  

 
Tabel 25. Fase Arsitektur Masjid di Dunia 

 
Fase 1 

Abad 6 s/d 12M 
Zaman Klasik 

(Era Rasulullah) 

Fase 2 
Abad 12 s/17 M 

Zaman Pertengahan 

Fase 3 
Abad 17 M s/d 

19 M 
Zaman Modern 

Fase 4 
Abad 20 M s/d 

sekarang 
Zaman Modern 
Kontemporer 

 
5 Theodore Van Loan dan Eva-Maria Troelenberg, “The Rome Mosque and 

Islamic Centre: A Case of Diasporic Architecture in the Globalized Mediterranean,” 
International Journal of Islamic Architecture 8, no. 2 (Juli 1, 2019): h 417–432. 

6 M Husein A Wahab, “Simbol-Simbol Agama,” dalam Jurnal Substansia 12, No. 
01 (2011): h 78–84. 

7 Aida Hoteit, “Contemporary Architectural Trends And Their Impact On The 
Symbolic And Spiritual Function Of The Mosque,” dalam International Journal Of 

Current Research, (2015). April (2015): h 13547–13558. 



161 
 

Masjid tanpa ku-bah 
adalah sebuah 
tempat sujud, be-
rada ditanah la-pang 
yang luas tanpa 
atap, diba-tasi 
tembok ber-bentuk 
persegi (kotak). 
Desain sederhana. 

Masjid Kubah, 
karena di temu-
kannya Geometri 
Tata Ukur Ruang 
secara Matematis. 
Mulai dimuncul-
kannya kaligrafi dan 
dekoratif yang 
artistik  

Masjid Kubah 
Modern dijadi-
kan simbol bu-
daya Islam oleh 
Kekaisaran 
Utsmani, kese-
luruh dunia. 
Masjid cender-
ung megah dan 
mewah.  

Masjid didesain se-
suai dengan pemi-
kiran desainer yang 
ikonik, dan tematik. 
Kubah mulai sema-
kin berkurang. Mas-
jid cenderung me-
gah dan mewah 
sesuai perkem-
bangan teknologi. 

Roland Barthes mempraktekkan semiotika sebagai instrument, untuk 
membongkar struktur makna tersembunyi dalam kebudayaan masyarakat 
modern8. Pada bab ini akan dianalisis mengenai struktur makna tersembunyi dari 
arsitektur masjid kontemporer di Indonesia. Pemaknaan pada arsitektur masjid 
dapat dianalisis berdasarkan simbol Sakral dan simbol Profan. Secara populer 
sakral artinya suci, disucikan, atau dianggap suci, sedangkan profan bermakna 
sebaliknya. Elemen arsitektur pada masjid, seperti kubah, altar, menara, mihrab, 
pola Geometri dan lain-lain elemen simbolis budaya Islam dan mencerminkan 
citra tempat suci (sakral)9. Kata sakral menurut kamus Bahasa Indonesia adalah 
suci dan atau keramat, yaitu sesuatu yang memiliki syarat-syarat dan aturan untuk 
mendekati atau menyentuhnya yang mengakibatkan masalah bila melanggarnya. 
Dalam kerangka Barthes, simbol sakral dapat dianalisis berdasarkan makna 
konotatif, sedangkan simbol profan melalui pemaknaan denotative. Barthes 
memampatkan ideologi dengan mitos, karena baik di dalam mitos maupun 
ideologi terdapat hubungan antara penanda konotasi dan petanda konotatif, terjadi 
secara termotivasi 10.  

Desain arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi di Indonesia, 
bersarkan hasil survei secara profan, berusaha menunjukan karakteristik simbol 
minimalis, dengan meninggalkan ikon mewah dan megah, serta minim ornamen 
dekoratif. Karakter arsitektur secara historis umumnya mencerminkan identitas 
masyarakat; dan fitur karakter ini dihasilkan dari pola budaya, simbol, dan 
peristiwa sosial dari masyarakat, selain ekonomi, politik, ideologi, nilai-nilai 
sejarah, tradisional, dan adat kebiasaan. Secara tradisional masjid telah 
memainkan peran sentral dalam sebagian besar lingkungan masyarakat Muslim, 
sebagai penyelenggara ruang kegiatan masyarakat. Simbolisme yang kuat dari 
kosakata arsitektur masjid adalah unik dan secara tersurat diidentifikasi bagi sosial 

 
8 Al Fiatur Rohmaniah, “Kajian Semiotika Roland Barthes,” dalam  jurnal Institut 

Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 2, 2021, h. 124–134. 

9 Nurdinah Muhammad, “Memahami Konsep Sakral dan Profan dalam Agama-
Agama Nurdinah,” dalam Jurnal Substantia 15, no. 2, 2013, h. 5–24. 

10 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 4th Ed. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 
2009), h. 67 



162 
 

budaya masyarakatnya. Elemen-elemen kunci dari kebanyakan arsitektur masjid, 
berbicara kepada semua Muslim (dan bahkan non-Muslim) dengan simbolisme 
kuat yang melampaui ruang dan waktu11.  

Mitologi dalam Islam, selalu berkaitan dengan Alquran dan hadis, dimana 
pemaknaannya terkadang-kadang masih berupa interpretasi ideologis yang 
pembenarannya sesuai dengan penafsiran yang memiliki sanad paling masyur. 
Sifat sakral menempatkan benda tidak dapat didekati atau dipahami secara 
rasional. Mendekati Alquran memerlukan persyaratan tertentu bagi umat Muslim. 
Mengutip Hubert, Caillois mengungkapkan bahwa kesakralan itu ide dasar dari 
agama12. Keyakinan, mitos dan dogma menjelaskan karakteristik bendanya dan 
perlakuan seharusnya terhadap yang sakral itu. Ritual adalah refleksi atau realisasi 
dari kepercayaan kepadanya. Etika religius dikembangkan dari kepercayaan 
kepada yang sakral. Ketika mitologi Alquran di perlakukan sebagai firman Allah 
yang dibacakan kepada umat muslim, maka kesakralannya akan terasa. Namun 
mengacu pada Alquran yang memiliki karakteristik 4 dimensi, yaitu 
pemaknaannya harus disertai bukti pada alam semesta13. Ayat-ayat Alquran yang 
diterjemahkan dalam bahasa arsitektur, melalui bentuk dan desain yang diletakkan 
pada bagian bangunan, maka kesakralannya berubah menjadi ketentuan yang 
harus dapat amalkan atau diaplikasikan.  

Pada disain arsitektur masjid kontemporer yang dibuat oleh arsitek-arsitek 
muslim di Indonesia, setelah tahun 2000 sampai dengan 2020, antara lain, PT 
Urbane Indonesia, Andi Rahman Arsitek dan CV Rekatjipta Niaga Arsitektura, 
disain-disain kontemporer tersebut membawa pesan reformasi Indonesia. Dimana 
pemaknaannya akan di jabarkan berdasarkan Analisa semiotika Roland Bartes. 

A. Simbol Gaya Arsitektur Masjid Kontemporer Era-reformasi Indonesia 

Menurut Ridwan Kemas, issue yang muncul dalam formasi arsitektur di 
Indonesia pasca reformasi adalah, politik identitas perlahan-lahan melanjutkan 
pengaruh kontinuitas praktek politik Orde Baru. Politik Orde Baru dalam disain 
wajah perkotaan adalah mengkolaborasikan filosofi tradisional dengan gaya 
modern (Otorita Hybrid). Seiring menguatnya politik lokalitas, wilayah-wilayah 
di nusantara khususnya daerah yang mempunyai ekonomi kuat karena mempunyai 
sumber daya alam yang strategis mempunyai kesempatan lebih dalam menata 
kembali arsitektur dan kota, termasuk juga upaya adaptasi dan revitalisasi aset 
heritage yang mesti berhadapan dengan penguasaan ekonomi. Politik identitas 
akan terus berlangsung dan mendinamisasi proses berarsitektur itu sendiri .  

 
11 M Husein A Wahab, “Simbol-Simbol Agama,” Substansia 12, no. 01, 2011, h. 

78–84. 
12 Nurdinah Muhammad, “Memahami Konsep SPDAA., h. 16 

13 KH Fahmi Basya, al-Quran 4 Dimensi Tulisan,Bacaan,Makna,dan Fakta, 1st 
ed. (Republika, Penerbit, 2007), h.19 



163 
 

Aida Hoteit, seorang arsitek, akademisi, dan cendekiawan Lebanon, adalah 
Profesor Arsitektur dan Perencanaan Kota dan Direktur Fakultas Seni Rupa dan  
Arsitektur di Universitas Lebanon. Melakukan penelitian pada tahun 2015 
mengenai, Tren Arsitektur Kontemporer dan Pengaruhnya Terhadap Fungsi 
Simbolik dan Spiritual Masjid. Objek penelitiannya adalah masjid-masjid 
kontemporer di dunia, termasuk di Indonesia. Beliau melihat bahwa 
perkembangan arsitektur masjid,  dinegara Barat,-negara Islam dan negara dengan 
jumlah penduduk Islam yang besar seperti di Indonesia, sedikitnya terpengaruh 
dengan tragedi WTC, 11 September 2001 di Amerika. Di Barat, stereotip negatif 
tentang Muslim dan Islam pasca 9/11, muncul tidak hanya di media dan non-fiksi 
tetapi juga di sastra, seni rupa, film, dan kartun anak-anak14.  

Pada tulisannya (Aida 2015), dikatakan bahwa gambaran pertama yang 
terbayangkan ketika mendengar kata masjid adalah sebuah bangunan dengan 
menara dan kubah. Namun, saat ini, beberapa suara mulai menyerukan 
penghapusan elemen menara, berdasarkan fakta bahwa Menara tidak ada saat 
awal pertama Islam dan tidak merupakan elemen dasar masjid (Hoteit, 2015; 
Khan, 2008); lebih jauh lagi, peran menara untuk mengumandangkan azan entah 
bagaimana telah ditiadakan dan digantikan oleh pengeras suara. Selain itu, 
beberapa pihak menganggap menara sebagai elemen "tren fanatik Islam" dan 
simbol kekuasaan dan invasi daripada agama, khususnya menurut pembenaran 
hukum larangan yang diberlakukan oleh Swiss pada 29 November 2009 tentang 
arsitektur menara. Berdasarkan larangan ini, umat Islam tidak diperbolehkan 
membangun masjid dengan menara karena takut akan penyebaran Islam Radikal 
(Bokhari, 2009; Hoteit & Fares, 2014).  

Pendapat lain yang yang memperjuangkan gaya umum untuk masjid, di 
mana desain Arsitektur Masjid mencerminkan tren arsitektur modern, mulai 
diperhatikan. Para pendukung tren ini membenarkan sikap mereka dengan 
berargumen bahwa Dunia Barat dikuasai oleh apa yang dikenal sebagai 
Islamphobia (Alraouf, 2011): yaitu ketakutan terhadap Islam dan simbol-
simbolnya - terutama masjid. Dengan demikian, citra masjid yang klasik, ideal, 
dan khas harus diubah agar sesuai dengan tren arsitektur modern, meminimalkan 
ketakutan akan unsur-unsur aneh atau menonjol yang menembus pemandangan 
budaya, sejarah, dan arsitektur Barat. Gagasan paling signifikan yang disarankan 
oleh para pengikut ini adalah sebagai berikut: Masjid harus berubah dalam bentuk 
eksteriornya – khususnya mengingat kemajuan besar yang disaksikan oleh dunia 
pada tingkat ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan demikian, kubah dan 
menara dapat ditiadakan. Arsitektur masjid mengalami perkembangan dan 
perubahan seiring dengan perubahan peradaban dan budaya. Banyak elemen 
masjid yang ada telah ditambahkan karena alasan politik dan sosial, bukan agama. 
Sehingga penampilan masjid didunia saat ini terus berubah, didukung juga oleh 

 
14 Kristine Chick, “Crossing Enemy Lines in Ken Loach’s Ae Fond Kiss/Just A 

Kiss,” dalam jurnal Angles, no. 10 (April 1, 2020):h 0–23. 



164 
 

program penghargaan Abdullatif Alfozan Award for Mosque Architecture, yang 
bertujuan utuk, membahas ide-ide baru desain masjid di seluruh dunia dan 
mendorong inovasi dalam perencanaan, desain, dan teknologi yang dapat 
membentuk identitas arsitektur masjid di abad kedua puluh satu. 

Berdasarkan pengamatan pada arsitektur masjid kontemporer era reformasi 
Indonesia, didapat karakteristik simbol arsitektur masjid kontemporer sebagai 
berikut: 

1. Bentuk Atap bervariasi tidak hanya Kubah 

Sejak kemunculan masjid Salman ITB yang mempropagandakan bahwa, 
masjid tidak harus berkubah, dikatakan tidak ada aturan dalam Islam (Al-Quran 
dan Hadist) yang menyebutkan keharusan itu dan bahwa kubah adalah ciri 
identitas arsitektur Timur Tengah. Arsitek-arsitek muda Indonesia setelah tahun 
2000, semakin banyak yang mendisain masjid tanpa kubah. Demikian juga 
dengan PT Urbane, Andirahman Arsitek dan CV. Rekatjipta Niaga Arsitektur. 
Kelompok Urbane sebagai alumni ITB, sangat terpengaruh dengan pandangan 
reformasi masjid pada Masjid Salman ITB. Selanjutnya biro arsitektur generasi 
penerus sesudahnya yang mengikuti perkembangan konsep arsitektur masjid 
secara filosofi Islam, sepakat dengan konsep kubah bukan syarat agama. Kubah 
memang bukan syarat agama, tapi menjawab permintaan sturuktur tempat ibadah 
yang luas dan bebas tiang kolom15. Kubah bervariasi dalam metode konstruksi 
dan gaya desainnya, mengikuti budaya dan lingkungan geografis tempatnya 
dibangun.  

Seiring dengan perkembangan teknologi prestress pada beton, maka 
kebutuhan atap dapat dikonstruksikan dengan bebas kolom, sehingga struktur 
kubah tidak lagi menjadi keharusan16. Penemuan struktur bentang lebar, struktur 
lipat maupun space frame, memungkinkan arsitek untuk menunjukan bahwa 
rumah ibadah islam, bebas mengatur mengenai bentuk atap ataupun bentuk 
masjid. Penemuan bahan composite, juga memungkinkan arsitek menghasilkan 
bentuk yang beragam pada bangunan. Disebabkan perkembangan teknologi 
konstruksi dan material desain masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia, 
semakin banyak mampu menghilangkan Kubah sebagai identitas masjid (gambar 
116). Identitas arsitektur masjid ini benar-benar baru, berbeda dengan image 
arsitektur tradisional masjid di pulau Jawa. Simbol-simbol Kubah, dan atau 
Menara telah diturunkan menjadi tanda, bukan simbol. Simbol yang sebelumnya 
merupakan identitas, bukan lagi sebuah identitas. Bangunan mengalami perbaikan 

 
15 Noor Cholid Idham, Arsitektur Kubah Dan Konfigurasinya, 1 ed. (Malang 

Jateng: Omah Ilmu Publishing, 2020). 

16 Reem F. Alsabban, dkk., “Characterization Framework of CMIC, h. 12–17. 



165 
 

dan pemugaran konstan yang tergantung pada tren yang ada. Artinya terkadang-
kadang simbol yang digunakan akhirnya hanya untuk tujuan estetika17. 

 

 

 

 
   

 

 

 
   

 

 

 
   

 

 

 
 

Gambar 109. Bentuk Atap Masjid Kontemporer 

 
17 Aida Hoteit, “Contemporary Architectural Trends and TISSFM., h. 13552 



166 
 

Namun dalam buku Contemporary Architecture Mosque in Turky and Iran, 
(Hosan Ali 2021) 18 menyajikan contoh perkembangan masjid kontemporer di 
Timur Tengah, Kubah masih tetap menjadi elemen dasar yang harus ada19. Sejak 
kemunculannya diabad ke-8 Masehi, kubah menempati posisi penting dalam 
arsitektur Islam tradisional dan telah menjadi ciri standar bangunan masjid. Kubah 
merupakan bagian dari karakteristik arsitektur masjid kontemporer di kota-kota 
Islam Timur Tengah20.  

Ketika arsitektur masjid kontemporer di Timur Tengah tetap bertahan 
dengan budaya tradisional mereka yaitu, Kubah (Hosan Ali 2021), sedangkan di 
Barat mulai menganggap konsepsi masjid bergaya Timur Tengah (Kubah dan 
Menara) tidak menjadi keharusan (Aida Hostait 2015). Maka bangsa Indonesia 
seharus memiliki ciri khas sesuai kebudayaan dan faktor geografisnya. 
Banyaknya suku-suku bangsa yang mendiami setiap provinsi di Indonesia, 
memiliki kekayaan budaya, tradisi dan faktor geografis yang beragam. Seperti 
Allah berfirman pada Qs An-Nahl 16: 80 dan Qs Al Hijr, bahwa sebagaimana 
Allah telah menghamparkan bagi manusia diseluruh bumi ini, tempat tinggal 
yang tenang dan menggunakan sumber daya alam yang ada dilingkungannya, 
seperti batu, kulit binatang, tanah, pepohonan, dan juga bangunan yang dapat 
dibawa berpindah kemana-mana dengan mudah, sesuai budaya masyarakatnya. 
Maka tentunya ciri khas lokal harus melekat disana. Menurut Gibberd (2005) 
dalam Architecture contemporary mosque, memasukkan iklim, teknologi, 
budaya, dan simbolisme terkait ke dalam proses desain, ini menciptakan 
arsitektur yang kontekstual. Dia adalah salah satu dari sedikit penulis yang 
menempatkan vernakularisme dalam perspektif disain arsitektur masjid, yaitu 
menempatkan bahasa bentuk sehari-hari yang umum digunakan kelompok 
msyarakat. Namun pendapatnya tidak sesuai dengan citra kontemporer dari 
penggunanya21. 

Meminimalis karakter tradisional lokal masjid, secara ekonomis 
menguntungkan, namun makin mengurangi pemahaman masyarakat terhadap 
tradisi dan identitas budaya tanah kelahirannya.  Prinsip ini berlawanan dengan 
double coding dari pemikiran Post Modern, dimana kekuatan lokal seharusnya 
membungkus teknologi baru yang terus berkembang. Penampilan arsitektur 
masjid kontemporer era reformasi di Indonesia, tidak mencerminkan bentuk 
tradisional di setiap wilayah dimana masjid-masjid tersebut terbangun, bahkan 
ditempat yang tidak berada di tengah kota, melainkan sedikit. 

 
18 Hosam Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a 

Comparative Analysis” (Thesis /Disertasi American University in Cairo, 2021), h 85. 

19 Sir Fredrick Gibberd, Architecture of the Contemporary Mosque, ed. Ismail 
Serageldin and James Steele, Academy Edition 7 (London, 2005). h 157 

20 Reem F Alsabban dkk, “Characterization Framework of CMIC,” h 12–17 

21 Ismail Serageldin, Architecture of the Contemporary Mosque, hal.10 . 



167 
 

2. Menara sebagai Identitas Masjid 

Menara muncul sebagai proses masjid memfasilitasi muazin melakukan 
panggilan Salat, bagi seluruh masyarakat muslim. Secara fungsional, Menara 
dibangun dengan ketinggian tertentu, yang memungkinkan Muazin 
mengumandangkan Azan dan terdengar di wilayah yang lebih jauh dari 
lingkungan masjid22 Sifat fungsional Menara tersebut, kemudian menjadikannya 
sebagai ikon dan simbol sebuah masjid. Namun seiring waktu dan perkembangan 
teknologi audiovisual, alat bantu untuk panggilan Salat, saat ini tidak lagi 
menggunakan Muazin, namun dapat digantikan dengan sound system, disalurkan 
dengan pengeras suara dan dapat didengar sampai radius tertentu.  

Secara kontemporer Menara tidak lagi sesuai fungsi sebelumnya. 
Kehadirannya dapat digantikan dengan teknologi audio yang canggih, sehingga 
perlahan Menara mulai diwacanakan untuk ditiadakan. Tetapi pada hasil survei 
ditemukan hanya satu dari sepuluh masjid kontemporer yang benar-benar tidak 
menggunakan Menara. Yaitu Masjid At-Tanwin milik Pimpinan Pusat 
Muhammadiyah Jakarta. Menara telah menjadi bagian mendasar dari masjid, 
sehingga akan sulit untuk menjangkau dan mengenal masjid tanpa kehadirannya, 
sehingga menara telah memperoleh signifikansi dan nilai simbolis yang besar. Ia 
juga telah memperoleh makna spiritual menurut para jemaah. Ketika sebuah 
menara berdiri tegak sendirian di langit, itu tidak hanya mewakili masjid tetapi 
juga mengumumkan kehadiran satu doktrin spiritual-doktrin dasar dalam Islam23.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar  110. Menara Masjid Kontemporer 

 
22 Kamal, “Minarets as a vital element of indo-islamic architecture: Evolution and 

morphology.” Journal of Islamic Architecture, 2021, vol 6,no 3, h 203 - 309 

23 Aida Hoteit, ““Contemporary Architectural Trends and TISSFM., h. 13579 



168 
 

Menara masjid kontemporer dengan kubah di Indonesia, masih merupakan 
elemen yang memiliki fungsi simbolis ganda, yaitu sebagai landmark masjid dan 
untuk mengumandangkan adzan24. Desain dengan penggunaan menara masih 
menjadi salah satu simbol perkembangan baru masjid, seperti yang dikemukakan 
dalam penelitian F.C Nugraheni 202025. Arsitek tidak memiliki alternatif kreatif 
untuk menggantikan menara. Sebaliknya, mereka dapat mengabstraksi bentuknya 
menggunakan batang dan alas, mengurangi ornamen. Mereka bisa bermain-main 
dengan ketinggian dan menambahkan bahan, warna, dan prasasti, namun temuan 
penelitian menunjukkan tidak ada masjid tanpa Menara, melainkan sedikit.26. 

 
3. Tipologi Tata Ruang Tempat Ibadah Islam sebagai Elemen Spiritual 

 
Yang membedakan tempat ibadah Islam dengan agama lain di Indonesia 

adalah tipologi tempat ibadahnya, fungsi dan cara pelaksanaannya tetap dan 
permanen, "Apa yang Halal oleh Rasulullah Mohamad SAW, akan selalu halal 
sampai Hari Kiamat, dan apa yang haram akan selalu haram sampai Hari 
Penghakiman". 

 
 Berdasarkan peneltian, umumnya tipology kronologis arsitektur masjid 

kontemporer Era-reformasi adalah,  

a) Pertama fungsional, yaitu bentuk tidak mengharuskan ciri tertentu, bebas 
sesuai intepretasi arsitek dan kebutuhan masyarakat.  

b) Kedua, bangunan berorientasi kearah kiblat (Ka’bah) adalah suatu 
keharusan dan tidak dapat dirubah kecuali ada pergeseran arah kiblat.  

c) Ketiga, hadirnya Menara yang merupakan ciri khas bangunan masjid, 
kadang-kadang juga masih disertakan kubah kecil di atasnya.  

d) Keempat segresi gender, khususnya ditempat wudhu dan ruang Salat.  
e) Kelima inklusivitas, masjid melayani juga berbagai fungsi pelayanan, 

diluar ibadah Salat, seperti kegiatan Pendidikan bagi anak-anak, ruang-
ruang pertemuan sosial dan perpustakaan.  

f) Keenam Hijab, masjid adalah pembatas yang ada bagi ruang Salat Wanita 
dan pria. Namun kebanyakan masjid saat ini hijab ruang Salat ini 

 
24 Kamal, “Minarets as a vital element of indo-islamic architecture: Evolution and 

morphology.”dalam Journal of Islamic Architecture, 2021, vol 6 no 3, h 203 – 309 
 
25 F. C. Nugrahini, “An overview of structural designs and building materials in 

shell structure for the mosque and the future development,” dalam Journal of Physics: 

Conference Series 1517, no. 1 (2020): 1–7. 

26 Alajmi, M., & Al-Haroun, Y. An architectural analytical study of contemporary 
minaret design in Kuwait. Journal of Engineering Research (Kuwait), (2022), h 48–66.  

 
 



169 
 

dibedakan oleh lantai. Lantai dasar ruang Salat pria dan lantai di atasnya 
ruang Salat Wanita, atau sebaliknya.  

g) Ketujuh anikonisme, masjid tidak mengarahkan ikon terhadap milik 
pribadi atau kelompok.  

h) Kedelapan dekorasi non-identitas, masjid kontemporer umumnya 
minimalis dan tidak memiliki dekorasi dengan identitas tertentu. Sesuai 
dengan QS Jin, ayat 18. 

 
4. Elemen Masjid Kontemporer 

a. Ruang Salat 

Ruang Salat adalah ruang utama dari masjid. Ruang Salat biasanya 
memiliki simetri sumbu terhadap mihrab, yang menghadap ke Kiblat di Makah. 
Di dalam mihrab terdapat Mimbar yang digunakan Imam Salat melakukan 
Kotbah. Dibelakang imam adalah shaft pertama, sering ditandai dengan batas 
karpet bagi batas shaft di belakangnya. Shaft pertama adalah lokasi favori kaum 
muslim, karena menurut hadis Riwayat Ibnu Hibban,“Sesungguhnya Allah dan 
para Malaikat-Nya bershalawat kepada (orang-orang) yang berada pada shaff 
pertama.” (HR Ibnu Hibban). 

Berdasarkan masjid kontemporer hasil survei, ruang Salat umumnya 
berbentuk persegi panjang dengan panjangnya sejajar dengan dinding kiblat 
untuk memungkinkan antrean Salat yang lebih panjang, yang memungkinkan 
lebih banyak jamaah berada di barisan depan. Adapun subelemen di ruang Salat 
dapat dikemukakan berikut ini.  

 
b. Mihrab Terbuka/Transparan 

Mihrab masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia, semakin banyak yang 
didesain terbuka, tidak lagi menghadap dinding, melainkan menggunakan bukaan 
transparan seperti kaca, atau memang benar-benar terbuka tanpa pembatas, 
sehingga terlihat alam ciptaan Allah dan kebesaranNya. Mihrab biasanya dibuat 
menjorok keluar, untuk fungsi akustik bagi Imam, sehingga membuat suaranya 
bergema, ketika memimpin Salat27. Namun kehadiran sound sistem, tidak lagi 
membutuhkan suara gema dari pantulan ruang yang menjorok keluar, karena suara 
dapat langsung didistribusikan melalui audiovisual keruang Salat28. 

 
Migrab pada masjid-masjid kontemporer yang dibiarkan terbuka, bertindak 

sebagai sumbu spasial, yang menekankan arah kiblat di dalam ruang interior 

 

27 Alsabban, Al-Bukhari, And Shehata, “Characterization Framework Of 
Contemporary Mosques In Islamic Cities.”dalam Jurnal of Engineering, Computing, and 

Architecture ·2020, vol 11 h 12-17 

28 Aesha Adnan Gurjia And Ahmed Abdulwahid Dhannoon, “Repetitive Elements 
And Their Objectives In Ancient And Contemporary Mosques,” dalam Journal Of 

Islamic Architecture 6, No. 4 (December 26, 2021): h 264–276. 



170 
 

masjid, sehingga seolah-olah masjid mengurangi batas dinding dengan kiblat atau 
Kabah. Masjid Asamawaat justru meletakkan Kabah dibagian migrab yang 
terbuka (gambar 107). 

 

 

 
   

 

 

 
Gambar 111. Mihrab Terbuka/Transparan 

 
Masjid Al-Safar, Masjid Jami Darusalam, Masjid Al-Azhar dan Masjid 

Asamawaat, mendesain mihrab yang terbuka, membiarkan pandangan tertuju 
pada langit, taman dan kolam air, sebagai secara simbolis  mengagungkan 
kebesaran Allah. 
 

c. Mimbar  
Mimbar adalah tempat imam Salat melakukan ceramah, dan berdakwah 

sesudah atau sebelum Salat. Berbentuk lantai atau meja yang ditinggikan 
berundak-undak dengan tangga, agar Imam mudah dilihat oleh Jemaah. Mimbar 
masih merupakan bagian dari masjid yang wajib ada di masjid kontemporer. 
Umumnya mimbar berada di depan Mihrab. 

 
d. Ruang Imam 

Tidak jauh dari Mihrab dan Mimbar, disebelah kiri atau kanan, umumnya 
terdapat ruang untuk istirahat Imam atau ruang privasi Imam. Terdapat toilet, 
ruang istirahat dan ruang persiapan untuk kegiatan sosial di aula masjid. Namun 
masjid Assamawaat, Masjid Al-Azhar, Masjid Darusalam, Masjid Al-Safar, 



171 
 

Masjid Sarang Lebah (Honey Comb), tidak meletakkan ruang imam di area 
Mihrab. Ruang Imam diletakkan terpisah diarea pengurus masjid. 
 

e. Tempat Salat  
Pemisahan gender pada ruang ibadah Salat di masjid, sudah terjadi sejak 

zaman Rasulullah SAW. Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: Sebaik-baiknya shaf-shaf lelaki 

itu di shaf paling awal dan seburuk-buruknya shaf lelaki itu shaf paling akhir. 

Dan sebaik-baiknya shaf-shaf perempuan itu di akhir dan seburuk-buruknya itu 

di paling awal. (hadis ini diriwayatkan Imam Muslim, Abu Dawud, Turmudzi dan 
Nasai). Otoritas keagamaan dalam Islam, seperti halnya agama-agama lain, 
sebagian besar dipegang oleh laki-laki. Sepanjang sebagian besar sejarah Islam, 
perempuan tidak diutamakan dari masjid dan ruang keagamaan lainnya29. 

Wanita umumnya hanya memenuhi 40% ruang Salat, karena Wanita lebih 
diutamakan untuk Salat di rumah, sehingga umumnya di letakkan dengan hijab di 
shaf bagian belakang. Kebanyakan masjid saat ini, terdiri dari dua sampai tiga 
lantai, sehingga sebagai pengganti anjuran untuk Salat di shaf terakhir di belakang 
laki-laki, karena seluruh bagian tubuh Wanita dianggap aurat dan tidak boleh 
terlihat yang dapat mengganggu kekhusukan Salat pria, sekarang ruang Salat 
wanita diletakkan di lantai dua. Namun di masjid Jami Darusalam ada perbedaan, 
karena mihrab terletak dilantai dua, maka ruang Salat wanita di letakkan di lantai 
dasar. 

f. Ruang Wudhu Hemat Air 

Dalam masjid, ruang wudhu berkonotasi gender, terpisah antara ruang 
wanita dengan laki-laki. Karena saat berwudhu wanita akan menyingkapkan baju 
penutupnya, maka pemisahan ini dilakukan. Karena aurat Wanita tidak boleh 
ditampakkan kepada laki-laki selain mahramnya. Ruang wudhu laki-laki dan 
perempuan dibedakan dengan derajat ketertutupan ruang yang berbeda. Laki-laki 
dapat terbuka, sedangkan wanita lebih tertutup. 

  

Gambar 112. Tempat Wudhu Efisiensi Air 

Setiap masjid kontemporer menggunakan system pengelolaan air seefisien 
mungkin. Metode kran otomatis yang dapat menghindari pemborosan air 
digunakan di beberapa masjid. Model daur ulang air wudhu yang dapat 

 
29 Ghafournia, N ”Muslim Women’s Religious Leadership: The Case of 

Australian Mosques”.dalam  Jurnal Religions, 13(6), (2022) h 534. 
 



172 
 

dipergunakan kembali khususnya untuk keperluan toilet dan menyiram tanaman, 
juga bertujuan untuk efisiensi air. Air wudhu juga didaur ulang, khususnya 
dimanfaatkan untuk kolam ikan, di area masjid. 

Masjid At-Tanwir dengan konsep hemat energi dan air, sangat 
memperhatikan model efisiensi energi air ini dalam ruang wudhu dan pengelolaan 
sumber daya air bersih msupun kotor, agar tidak ada yang terbuang. 

g. Dinding Model Arabes dan Transparan 

Dinding masjid kontemporer menggunakan ciri-ciri yang sama, yaitu 
model arabes berbentuk geometris atau kaligrafis, dengan tema tertentu. Masjid 
At-Tanwir, Masjid Darusalam, Masjid Al-Safar, Masjid Al Azhar, tidak 
menggunakan tema pada dinding. Namun keempatnya menggunakan kaca, 
sehingga dapat sama-sama memanfaatkan matahari bagi pencahayaan dan 
penghawaan ruang Salat dari dinding yang transparan. 

 
Masjid Asmaul Husna menggunakan pahatan 99 nama Allah pada dinding 

masjid yang berlubang. Masjid sarang lebah, menggunakan tema Surat An-Nahl, 
dimana dinding-dinding berlubang dengan motif segi delapan seperti sarang 
lebah. Masjid Merapi menggunakan pahatan dinding masjid yang berlubang 
dengan tema lafaz Allah. Dinding Masjid Al-Azhar Bekasi juga melubangi 
dinding dengan bentuk lafaz La ila ha illalah. Aspek spiritual ini telah berhasil 
diterjemahkan dalam bentuk yang memanfaatkan penggunaan teknologi 
konstruksi. 

 
Gambar 113 Dinding Transporan Model Geometri 



173 
 

5. Berwawasan Budaya Keluar 

Sifat masjid selain sebagai tempat ibadah, juga berfungsi sebagai syiar 
Islam. Keberadaan bentuk masjid dapat menjadi pertanda perkembangan 
peradaban Islam. Salah satu bentuk syiar Islam ialah, dengan produktifitas budaya 
yang berwawasan keluar, sehingga perlu untuk menunjukan kekuatan budaya dan 
intelektual Islam kelingkungan sekitar, bahkan mungkin jauh keluar lingkungan. 
Wawasan budaya Islam sendiri sudah dianggap cukup kuat, kekuatan ini 
ditunjukan dengan tidak terdapat ornamen atau minimnya elemen dekoratif pada 
interior masjid kontemporer. Menunjukan bahwa, keyakinan pada Allah sudah 
hadir dalam diri masing-masing Jemaah.  

Konsep desain arsitektur masjid At-Tanwir, Masjid Al-Safar, Masjid 
Asmaul Husna, Masjid Al-Azhar, Masjid Jami Darusalam, Masjid Asamawaat, 
Masjid Sarang Lebah, maupun Masjid Merapi, mengambil bentuk modern 
kontemporer jauh dari bentuk konvensional ataupun tradisional. Bentuk desain 
yang berbeda dengan tradisi konvensional, mampu menarik perhatian kalangan 
diluar lingkungan sekitar. Pemberitaan terhadap bentuknya yang unik, menjadi 
daya tarik nasional dan bahkan Internasional. Walaupun ada yang mendapatkan 
pertentangan, itu hanyalah bagian dari proses. 

Namun bentuk yang berwawasan budaya tradisi lokal semakin berkurang, 
keberadaaan bentuk dan gaya tradisional, hanya sebatas bentuk methapora atau 
tersama yang terkadang-kadang justru kurang dipahami oleh masyarakat 
pengguna. 

6. Beradaptasi dengan lingkungan dan Masyarakat Pengguna 

Agama harus diposisikan sebagai sesuatu yang konstan, sebagai suatu 
elemen dalam kehidupan manusia.. Fungsi agama harus dilihat sebagai sebuah 
sebab bukan akibat; kehidupan yang profan adalah wilayah kehidupan yang 
sehari-hari yaitu hal yang dilakukan secara teratur dan tidak terlalu penting. 
Sementara itu, yang sakral adalah wilayah yang supranatural yang tidak mudah 
dilupakan dan sangat penting. Karena masalah sakral dalam agama ini terdapat 
dalam hati setiap manusia, maka perbedaan budaya dan adat istiadat, kadang-
kadang mempengaruhi perbedaan pemaknaan pada gambar atau bentuk, sehingga 
community approach sangat dibutuhkan agar hasil desain dapat beradaptasi 
dengan lingkungan.  

Masjid dengan komunitas masyarakat budaya yang masih kental, 
terkadang-kadang lebih sensitif dalam menerima perubahan. Seperti masyarakat 
Kebon Melati terhadap masjid Segitiga, masyarakat desa Tanjung Burung 
dengan Masjid Asamawaat, maupun masyarakat Dusun Kopeng dengan Masjid 
Merapi, perlu pendekatan yang intensif dan edukatif, perihal penerapan desain 
dengan makna spiritual yang awam mereka temui, sehingga setelah melalui 
komunikasi yang baik antara arsitek dengan pengguna, masjid kontemporer 
dapat digunakan serta beradaptasi secara baik dengan masyarakat. Ismail 



174 
 

Serageldin mengangkat topik arsitektur daerah dan tradisional, bagi desain 
masjid. Tulisan-tulisannya tentang regionalisme cenderung mendukung 
arsitektur yang berinteraksi dengan masyarakat. Identitas lokal perlu dihadirkan 
sebagai wajah masjid yang mudah dikenali masyarakat. 

Masjid dengan komunitas yang lebih intelek dan modern, seperti di Gading 
Serpong, (Masjid Asmaul Husna), Semarecon Bekasi (Masjid Al-Azhar), maupun 
Sidoarjo (Masjid Honey Comb), tidak memerlukan banyak adaptasi terhadap 
masyarakat lingkungan sebelum masjid dibangun. Pemahan terhadap fungsional 
masjid dan elemen pendukungnya yang menampilkan simbol-simbol sakral, 
cukup bagi mereka untuk menerima desain yang unik. Pendapat Tajuddin 201730 
tentang bentuk masjid, merupakan kunci untuk mempelajari arsitektur Islam 
modern. Ia menilai unsur tradisi yang diwariskan tidak melekat baik pada 
spiritualitas masjid maupun fungsinya. Dia percaya mereka hanyalah produk 
sampingan dari teknik bangunan, kekuatan politik dan pengaruh budaya saat itu. 
Karena itu, ia memisahkan fungsi masjid dari bentuknya. 
 

Tabel 1.  
Adaptasi Bentuk Masjid pada Masyarakat Pengguna 

 
No Masjid Metode Adaptasi 

1 Asmaul Husna  Bentuk Kotak, Formal dan Teknologi Modern 
 Lafas Asmaul Husna 

2 Al Azhar  Bentuk kotak, Dinding Bata Merah 
 Pahatan Lafaz La Ila Hailallah pada fasad 

3 Jami Darusalam  Transformasi bentuk atap tropis pada 
lingkungan 

 Kaligrafi Lafaz La ila ha illalah pada dekorasi 
fasad berbentuk lingkaran 

4 Asafar  Transformasi Budaya Topi Ikat Sunda 
 Analogi batuan pegunungan yang terpotong 

5 Merapi  Atap tajuk 
 Bahan material abu merapi 

6 Asamawaat  Bentuk Kotak dari transformasi bentuk Kabah 
 Mihrab bentuk kabah sebagai lambang 

organisasi 
7 Sarang Lebah  Bentuk kotak, 

 Adaptasi Surat An-Nahl, ornament dinding 
bentuk segi enam 

 

30 Mohamed Tajuddin Mohamed Rasdi, “‘Contextualism in Mosque Architecture: 
Bridging the Social and Political Divide,”dalam  Journal of Islamic Architecture 4, no. 
4, 2017, h. 181–186. 



175 
 

7. Formal, Modular, dan Fungsional 

Tren yang muncul di kebanyakan arstiektur masjid kontemporer di 
Indonesia Era-reformasi, seperti masjid karya Urbane Indonesia, Andi Rahman 
Arsitek dan CV Rekatjipta Niaga Arsitektur adalah Modern. Bentuk-bentuk ini 
dilatar belakangi gaya Arsitektur Modern di Eropa. Ciri umum otoriter desain-
terutama di Eropa abad ke-20-adalah obsesi dengan simetri, ukuran besar, dan 
ikonografi31. Ikonik atau Tematik, simetri dan berukuran besar, menjadi ciri khas 
arsitektur masjid Era-reformasi di Indonesia. Hampir semua gaya arsitektur 
masjid kontemporer Era-reformasi mewakili bentuk formal. Pemanfaatan material 
industry yang diproduksi masal, seringkali yang menimbulkan gaya tersebut pada 
bangunan, karena wujudnya yang kaku. Bentuk kotak dan formal, kebanyakan 
juga terinspirasi dari wujud penampilan Ka’bah di Mekah. Seperti pada masjid 
Asmaul Husna, Masjid Asamawaat, Masjid Sarang Lebah, Masjid Al-Azhar, dan 
juga Masjid Merapi. 

  
8. Tidak Terjebak Politik Identitas 

Menurut Kemas Ridwan (2017)32 identitas arsitektur menjadi moda kritis 
untuk membedah aspek sosial budaya arsitektur, dan bukan hanya untuk 
pengklasifikasian arsitektur semata. Oleh karena itu identitas selalu 
bersinggungan dengan dinamika sosial (kelas, ras), budaya (ekonomi, gender, 
etnis, reliji) dan politik (kuasa, dominasi, resistensi), dan dalam hal ini 
mempengaruhi subyek identitas itu sendiri. Politik Identitas yang kadang-kadang 
mempengaruhi arsitektur adalah kekuasaan, dominasi dan resistensi. 

Desain-desain arsitektur masjid dari PT Urbane Indonesia, dan Andi 
Rahman Arsitektur, sudah terlepas dari politik identitas, tetapi sering kali masih 
berusaha menampilkan identitas budaya lokal, secara samar. Desain CV 
Rekatjipta Niaga Arsitektur, dipengaruhi dominasi dari Muhammadiyah sebagai 
organisasi yang menaunginya. Namun dominasi dari salah satu organisasi Islam 
terbesar di Indonesia ini, justru memberikan nafas baru bagi disan arsitektur 
masjid saat ini dan yang akan datang. 

B. Simbol Denotasi dan Mitologi Arsitek 

Arsitektur atau lingkungan binaan sesungguhnya bukan sesuatu yang 
independen. Arsitektur dan arsitek menyerap atau bahkan pada tingkat tertentu 
diserap oleh sosiokultur yang melingkupinya. Arsitektur dan ruang perkotaan 
adalah hasil tata olah sosial budaya suatu masyarakat dengan arsitek berada di 
dalamnya. Arsitek, pada gilirannya terbingkai di dalam keadaan politik 

 
31 Hosam Ali, “CAMEI., h. 20 

32 Kurniawan, “Dinamika Arsitektur Indonesia dan Representasi ‘Politik 
Identitas’ Pasca Reformasi.”dalam  Jurnal NALARs 17, 2018, h 66 



176 
 

masyarakat saat dia berkarya33. Arsitek Indonesia boleh saja menempatkan diri 
sebagai profesional yang tidak berpolitik, namun mereka tidak dapat sepenuhnya 
melepaskan diri dari iklim politik penguasa meski berupaya kuat untuk 
menghindar dari pengaruh kepentingan pemerintah. 

 
Berikut pengamatan mengenai Simbol Arsitek dan Biro arsitek yang 

mendesain masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia, berdasarkan Analisis 
Denotasi dan Konotasi Roland Bartes; 
 

Tabel 27. Analisis Semiotika Roland Barthes A 

 

 
33 M. Syaom Barliana, “Arsitektur, Kekuasaan, dan Nasionalitas". artikel diakses 

pada 15 Mafet 2023, dari https: //www.academia.edu/1027954/ 

No Arsitek/Biro Penanda Petanda 

1 PT Urbane Bentuk Bangunan 

 atap bervariasi yaitu datar, 
segitiga, maupun kerucut, 
dengan material baja, 
beton, maupun genteng. 

 dinding arabes motif 
geometris dan kaligrafis 
dari material industry 
seperti grc, stainless steel, 
besi, ataupun kuningan 

 badan bangunan kubus atau 
kotak dengan material batu 
mapun beton. 

 ornamen simpel dan 
minimalis 

 menara menjulang tinggi, 
dihisasi kubah kecil 

 

Bentuk:  

 sesuai intepretasi 
arsitek 

 fungsional 
 memiliki tema dan 

identitas islam 
(Alquran) 

 methaphora 
lokalitas budaya,  

 Sedikit ornamen 
dan dekorasi 

 Penerapan garis 
vertikal dan 
horizontal serta 
model bangunan 
yang kotak 

 Ruang terbuka 
atau open-plan 
interior 

 Garis-garis yang 
minimal 

 Atap yang tinggi 
dan luas 

 Desain asimetris 
 Memaksimalkan 

sumber cahaya 
 

Tipologi Tata Ruang 

halaman, parkiran & taman, 
kolam, ruang wudhu, ruang 
Salat, ruang imam, r. sound 
system, mihrab, ruang serba 
guna, ruang pengelola 
Warna 

putih, abu-abu, natural, hijau, 
dan biru. 



177 
 

No Arsitek/Biro Penanda Petanda 

Metode:  
 rasional 
 standarisasi,  
 universal,  
 sistematis,  
 matematis, 

 
2 PT. Andi 

Rahman Ar 
Bentuk Bangunan 

 atap datar, maupun 
kerucut, dengan material 
baja, beton, maupun 
genteng. 

 dinding arabes motif 
geometris material 
industry rumah tangga 

 badan bangunan kubus 
atau kotak dengan 
material batu mapun 
beton. 

 ornamen simpel dan 
minimalis 

 menara menjulang tinggi, 
dihisasi kubah kecil 

 

Bentuk:  

 sesuai intepretasi 
arsitek 

 fungsional 
 memiliki tema dan 

identitas islam 
(Alquran) 

 sesuai intepretasi 
arsitek 

 Sedikit ornamen 
dan dekorasi 

 Penerapan garis 
vertikal dan 
horizontal serta 
model bangunan 
yang kotak 

 Ruang terbuka 
atau open-plan 
interior 

 Garis-garis yang 
minimal 

 Atap yang tinggi 
dan luas 

 Desain asimetris 
 Memaksimalkan 

sumber cahaya 
Metode:  
 Rasional 
 Standarisasi,  
 Universal,  
 Sistematis,  
 Matematis, 
 

Tipologi tata ruang 

Halaman, parkiran & taman, 
Kolam, Ruang Wudhu, 
Ruang Salat, Ruang Imam, R. 
Sound System, Mihrab, 
Ruang serba guna, Ruang 
Pengelola 
Warna 

Putih, abu-abu, natural, dan 
hijau. 

3 Bentuk Bangunan Bentuk:  



178 
 

 
Simbol memiliki suatu pengertian yang tidak mengandung informasi 

langsung. John A. Saliba menambahkan pula bahwa simbol tidak memberi arti 
langsung, namun lebih mengarah pada konotasi pengamat terhadap objek atau 
subjek pelaku. Simbolisme adalah suatu bentuk komunikasi yang ekspresif, 
mengandung suatu pesan atau informasi yang tidak dapat dikatakan secara 

No Arsitek/Biro Penanda Petanda 

CV 
Rekatjipta 
Niaga 
Arsitek-tura 

 atap bervariasi yaitu 
datar, dengan material 
baja, beton. 

 dinding beton dan kaca 
 badan bangunan kubus 

atau kotak dengan 
material batu mapun 
beton. 

 ornamen simpel dan 
minimalis 

 kolaborasi arsitek 
dan pemberi tugas 

 Sedikit ornamen 
dan dekorasi 

 Penerapan garis 
vertikal dan 
horizontal serta 
model bangunan 
yang kotak 

 Ruang terbuka 
atau open-plan 
interior 

 Garis-garis yang 
minimal 

 Atap yang tinggi 
dan luas 

 Desain asimetris 
 Memaksimalkan 

sumber cahaya 
 

Metode  
 rasional 
 standarisasi,  
 universal,  
 sistematis,  
 matematis, 

 

Tipologi tata ruang 

halaman, parkiran & taman, 
kolam, ruang wudhu, ruang 
Salat, ruang imam, r. sound 
system, mihrab, 
perpustakaan, ruang serba 
guna, ruang pengelola 
Warna 

putih, dan biru. 

Mitologi 

Simbol Budaya Barat dan Filosofi Islam 

Fungsional, Sedikit ornamen dan dekorasi, Penerapan garis vertikal dan 
horizontal, model bangunan kotak, Ruang terbuka atau open-plan interior, 
Garis-garis yang minimal, Atap yang tinggi dan luas Desain asimetris 
Memaksimalkan sumber cahaya, adalah simbol bentuk arsitektur Barat. 
 



179 
 

langsung34  . Pada penjabaran pola disain masjid kontemporer, PT Urbane 
Indonesia, Andi Rahman Arsitek dan CV Rekatjipta Arsitektura, terlihat bahwa 
terdapat upaya untuk mengekspresikan ide, kreatifitas seni dan teknologi pada 
bangunan sakral ini secara arstektural dan menggunakan landasan Islam. Arsitek 
memiliki ide, kepercayaan, fikiran, perasaan, kesadaran nilai-nilai, orientasi 
terhadap filosofi Islam yang tidak semua itu bisa diungkapkan secara langsung, 
tidak bisa langsung ditransfer karena itu manusia butuh yang namanya “sarana” 
referensi. “Sarana” referensi disebut dengan simbol. Simbol kekayaan intelektual 
dan keberagamaan mereka diwujudkan dalam arsitektur masjid. Ketika manusia 
beragama pasti dia mengakui adanya sesuatu yang supernatural (sakral) yang itu 
hanya dapat ia rasakan ketika adanya sesuatu yang dapat diintepretasikan sebagai 
jembatan. 

 
Pada perkembangan arsitektur masjid kontemporer di Indonesia era 

reformasi, menunjukan munculnya ide-ide orisinil dan kreatif dari arsitek muslim. 
Keberagaman bentuk dan tema arsitektur masjid, menyimbolkan hidupnya 
kebudayaan Islam di Indonesia. Kebebasan dari pemerintah maupun organisasi 
kemasyarakatan Islam, menunjukan cendikiawan muslim yang tidak terkungkung 
pada otoritas penguasa. Pola pemikiran Arsitek secara arsitektural dan sekaligus 
didalamnya menuangkan rasa yang sakral, adalah aksi dan peran yang dilakukan 
para arsitek muslim Indonesia, dalam menyimbolkan budaya yang tengah 
berkembang di negara ini maupun intelektual Islam di Indonesia. Secara normal, 
setiap manusia memiliki potensi dasar mental yang berkembang dan dapat 
dikembangkan yang meliputi (1) minat (sense of interest), (2) dorongan ingin tahu 
(sense of curiousity), (3) dorongan ingin membuktikan kenyataan (sense of 
reality) (4) dorongan ingin menyelidiki (sense of inquiry), (5) dorongan ingin 
menemukan sendiri (sense of discovery). Potensi ini berkembang jika adanya 
rangsangan, wadah dan suasana kondusif. Rangsangan ini berupa upaya Arsitek 
dalam menumbuhkan ekonomi kreatif pada warga setempat, dengan secara 
khusus mendisain (custum) elemen-elemen aristektur yang dapat dibuat serta 
dikembangkan oleh pengrajin setempat, sebagai sumber pendapatan baru, berupa 
produk industri kecil bagi masyarakat. Pemerintah di Indonesia sesuai undang-
undang, harus menjalankan pembangunan yang inklusi sesuai aspirasi dan 
partisipasi warga. Pemerintahan era reformasi Indonesia, menjalankan 
sepenuhnya pembangunan inklusif tersebut, termasuk pada tempat ibadah. 
Menurut Prof Azyumardi Azra35, pemerintah Indonesia mengupayakan 
pembangunan dengan upaya damai. 

 

 
34 Geoffrey Broad Bent; Charles Jencks; Richard Bunt, Sign, and Symbol in 

Architecture Post Modern". 

35 Azyumardi Azra, “Pembangunan dan Perdamaian,” Kompas 24-02-22, 2022. 



180 
 

C. Simbol Perkembangan Budaya Islam 

Arsitektur adalah cermin fisik dari realitas sosial ekonomi, budaya dan 
teknologi suatu masyarakat. Dengan demikian, pemahaman tentang realitas yang 
berkembang dari masyarakat Muslim adalah relevan. Masyarakat Muslim yang 
banyak dan sangat beragam, bersatu dalam iman tetapi dipisahkan oleh jarak, 
geografi, iklim, medan dan sumber daya ekonomi, sekarang sedang mengalami 
perubahan besar dalam struktur demografi karena pertumbuhan penduduk dan 
migrasi pedesaan ke kota, yang keduanya memiliki secara radikal mengubah 
tatanan sosial yang mapan 36. Untuk tren ini, kita juga harus menambahkan 
gagasan yang berkembang tentang identitas masjid yang telah sangat terguncang 
oleh berbagai peristiwa selama tiga dekade terakhir Gelombang baru yang kuat 
sedang naik yang menentang 'materialisme Timur Tengah', materialisme yang 
paling dekat diidentifikasi dengan citra dari Amerika Serikat . Menurut Aida 
Hosteit (2015), citra masjid yang klasik, ideal, dan khas harus diubah agar sesuai 
dengan tren arsitektur modern, terutama meminimalkan ketakutan akan unsur-
unsur “aneh” atau menonjol yang menembus pemandangan budaya, sejarah, dan 
arsitektur Barat. Pesan dari gerakan Islamphobia ini antara lain,  

 Masjid harus berubah dalam bentuk eksteriornya, sehingga Menara dan 
kubah dapat ditiadakan.  

 Bangunan masjid harus menjadi lebih transparan dan dengan demikian 
jauh dari tembok tuli (Lebarre. 2010).  

Menariknya dua point pesan dari gerakan Islamphobia tersebut, terdapat 
pada rancangan arsitektur masjid kontemporer era reformasi Indonesia. Ketiga 
Biro arsitektur ini seluruhnya tidak lagi menampilkan Kubah sebagai ikon utama. 
Hampir seluruh biro Arsitek di era ini, mendisain dinding secara transparan, 
dimana segala aktiftas kegiatan didalam masjid dapat terlihat dan terpantau dari 
luar, kecuali toilet dan ruang private lainnya. Hanya Menara yang tetap berdiri 
tegak, sebagai simbol spiritual Islam. 

Pemikiran para arsitek ini mewakili pemikiran intelektual disain Barat. Ciri 
umum disain di Eropa abad ke-20 - adalah obsesi dengan simetri, ukuran besar, 
dan ikonografi, seperti swastika, kapak, dan bintang berujung lima. Unsur-unsur 
seperti itu mendorong massa untuk bertindak sebagai satu kelompok yang 
homogen. Estetika Arsitektur Eropa abad kedua puluh lebih menyukai 
neoklasikisme modern, yang memunculkan citra logis, heroik, bersih, dan warna-
warna monokrom37. Sementara monumentalitas dan simetri menggambarkan citra 
disiplin dan ketertiban, cocok dengan sikap umat muslim dalam hal kedisiplinan 
dan ketertiban dalam beribadah, yang diterapkan dalam tipologi tata ruang masjid. 

 
36 Barliana, “Perkembangan Arsitektur Masjid: Suatu Transformasi Bentuk Dan 

Ruang.” Historia: Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah, 2018, h 55 

37 Ali, “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a Comparative 
Analysis).”Thesis, 2021 



181 
 

Para disainer arsitektur masjid di Indonesia, secara tidak langsung bisa menerima 
Islamphobia dari kelompok Barat, dengan berusaha menerapkan ilmu, teknologi 
dan spiritual pada disain bangunan Islam khususnya masjid, namun tetap estetis, 
fungsional dan nyaman. Menurut pemikiran Pieterse 201938 . 

Reformasi dalam Islam identik dengan ishlāh, yakni memperbaiki dan 
menyempurnakan sesuatu yang belum sempurna, termasuk mengganti yang usang 
dan rusak39.  Reformasi Islam berusaha mengembalikan seluruh ajaran 
berlandaskan filosofi hukum Islam. Jiwa reformasi ini tercermin dalam ide disain 
masjid kontemporer era reformasi Indonesia. Filosofi Islam dalam disain masjid 
konteporer era reforamasi di Indonesia, sangat kental dalam wujud methaphora 
Surat dan ayat-ayat Al-Quran yang diletakkan dalam elemen arsitektur, baik 
interior maupun eksterior. Ide tersebut dimulai dengan berusaha mewadahi 
spiritual Islam, dengan meletakkan nama-nama Allah yang mulia pada bangunan 
masjid (Masjid Asmaul Husna, masjid Merapi, dan masjid Al Azhar), juga dengan 
memetaforakan surat dalam Al-Quran kepada perwujudan bentuk bangunan 
(Masjid Sarang Lebah), atau mengikuti petunjuk pada Al-Quran dan Hadist dalam 
aplikasi bangunan, agar tidak bermegah-megah, hemat energi dan memafaatkan 
potensi sumber daya alam dilingkungan.   

Hibrida Islam dan Barat terdapat pada fakta bahwa, selama berabad-abad 
dalam interaksi global terjadi saling silang percampuran budaya, dimana budaya 
kawasan „Barat – Timur – Utara – Selatan‟ saling mempengaruhi bahkan di dalam 
agama sekalipun”. Fakta bahwa dunia Islam adalah sangat campur aduk seringkali 
tanpa disadari: Islam mungkin dengan mudah dianggap “perantara dunia itu 
mengangkangi wilayah geografis dan peradaban dan menggabungkan, antara lain, 
Mesopotamia, Sumeria, Acadian, Nabatean, Arab, Badui, Persia, Ibrani, Fenisia, 
Afrika, dan Pengaruh Hellenic”40. 

Era reformasi di Indonesia terjadi bersamaan dengan terjadinya modernisasi 
dan reformasi Islam di dunia. Tradisi Modernitas Barat memunculkan pemikiran 
Islam kontemporer. Ideologi ini merupakan kepedulian pada pembaruan negara 
dan masyarakat, lewat jalan mengadopsi metode-metode, kemajuan-kemajuan 
saintifik dan teknologi modern, namun dengan tetap memperhatikan Islam sebagai 
basis kultural dari kekuasaan dan masyarakat .  

Delapan masjid kontemporer hasil penelitian, hanya satu yang berusa 
menampilkan bentuk tradisional secara jelas, yaitu masjid Merapi, Jogjakarta, 
karya PT Urbane Inonesia. Lokalitas budaya yang dipesankan melalui Post 

 

38 Pieterse JN, Globalization and Culture: Global Melange, 4 ed. (Maryland: 
Rowman and Littlefield Publishers, Inc., 2019). 

39 M Sauki, “Perkembangan Islam di Indonesia Era Reformasi,” TASAMUH: 

Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2018): h 443–458. 

40 M Sauki, "PIIER." h 447. 



182 
 

Modern dari Charles Jenks tidak terwujud pada bangunan masjid era reformasi. 
Namun prinsip double coding pada arsitektur masjid kontemporer era reformasi di 
Indonesia, menjelaskan mengenai penerapan estetika dan teknologi Barat dengan 
Filosofi Islam. 

D. Simbol Mitologi Islam 

 

Tabel 28. Analisis Mitologi Arsitek 

 
No Bagian Penanda Makna (Denotatif/ Profan) 

1 Atap, 
Menara 
dan 
Fasad 
 
  
 

   

  

  

 Atap bervariasi yaitu Datar, 
Segitiga, maupun Kerucut, 
dengan material Baja, 
Beton, maupun Genteng. 

 Badan Bangunan Kubus 
atau Kotak dengan material 
batu mapun beton. 

 Ornamen Simpel dan 
minimalis 

 Menara menjulang tinggi, 
dihisasi kubah kecil 

Konotatif (Sakral) Mitology 
Keberagaman bentuk masjid, 
menun-jukan bahwa, manusia 
memang memiliki keberagaman. 
Keberagaman bentuk adalah 
disebabkan oleh, iklim, faktor 
geografis dan budaya bangsa 
Namun keberagaman tersebut 
semata-mata karena Allah ingin 
agar manusia mengenalNya. 
Walaupun berbeda-beda namun 
bentuk bangunan mengikuti bentuk 
rumah ibadah pertama yaitu 
Ka’bah (Kubus). 
 

Simbol Kesatuan dalam Kebera-

gaman (Tauhid) 

QS Hujuraat (49): 3,  
“Hai manusia, sesungguhnya Kami 
menciptakan kamu dari seorang 
laki-laki dan seorang perempuan 
dan menjadikan kamu berbangsa-
bangsa dan bersuku-suku supaya 
kamu saling kenal-mengenal ….” 
 
QS An-Nahl (16): 80 

“Rumah/bangunan adalah untuk 
berlindung dan harus disesuaikan 
dengan kondisi iklim, faktor 
geografis dan budaya.” 
  

QS Ali Imran (3): 96 

 "Sesungguhnya rumah yang mula-
mula dibangun untuk (tempat 
beribadat) manusia, ialah Baitullah 
yang di Bakkah (Mekah) yang 



183 
 

No Bagian Penanda Makna (Denotatif/ Profan) 
diberkahi dan menjadi petunjuk bagi 
semua manusia."  

2 Dinding 

Pengisi/ 
Pelapis 
(Secon-

dary 

Skin) 

 

 dinding arabes motif geometris 
dan kaligrafis dari material 
industry seperti grc, stainless 
steel, besi, ataupun kuningan 

 polanya simple, modular dan 
berlubang, agar hemat energy 
dan ekonomis.  

 dinding berlubang fungsinya 
untuk menghadirkan cahaya 
kedalam ruang Salat 

Konotatif Mytologi 

Bentuk dinding di bentuk secara 
geometris dan kaligrafis yang ber-
lubang, tidak masif. Fungsinya 
untuk menghadirkan cahaya dan 
peng-hawaan dalam ruangan. 
Kehadiran cahaya dalam karya 
arsitektur Islam sangat penting 
terutama jika dikaitkan dengan ayat-
ayat Alquran yang berbicara tentang 
cahaya. 
Dinding Masjid kontemporer 
meman-faatkan sumber daya alam, 
hemat energi dan ekonomis. 

Simbol Spiritual dalam Cahaya 

dan Udara 

 QS An-Nuur (24): 35 

“Allah adalah cahaya langit dan 
bumi ….” 

 QS An-Nuur (24): 36 

“Rumah/Bangunan sebaiknya 
me-manfaatkan sinar matahari 
yang kuat untuk pencahayaan” 

 QS Al-An‘am (16): 96 
“Rumah/Bangunan 
memanfaatkan cahaya matahari 
dan cahaya bulan dengan 
perhitungan yang tepat.”  

3 Mihrab  
 
 
  

 

Mihrab terbuka tanpa pembatas atau 
traspran, secara thermal bertujuan 
sebagai penghawaan dan 
pencahayaan alami.  
Secara estetika untuk memberi 
pemandangan alam di luar masjid. 
Merupakan sumbu simetri langsung 
kearah Kabah  

Konotasi Mytologi 

Menghilangkan pembatas dinding 
pada mihrab banyak memiliki 
makna spiritual. Ketika jiwa 
memandang langit nan luas, ia 
merasakan kenik-matan dan 

Simbol Ekspresi Penghambaan  

 Hadis Riwayat Buchari 

Bahwa seluruh bumi ini adalah 
suci dan dapat untuk Salat. 

 QS Alfatihah (1): 2  



184 
 

No Bagian Penanda Makna (Denotatif/ Profan) 
kedamaian, terutama ketika 
bintang-bintang bertebaran dan 
caha-ya rembulan bersinar 41. 
Membuka tabir penutup mihrab, 
dapat menambah rasa khusu’ 
dalam ber-ibadah kepada Allah 
Subhana Wa Ta’ala. 

“Segala Puji bagi Allah, Tuhan 
Semes-ta Alam” 

 QS. Qaf [50]: 6  

“Maka tidakkah mereka 
memperhatikan langit yang ada 
di atas mereka, bagai-mana cara 
Kami mem-bangunnya dan 
menghiasinya dan tidak terdapat 
retak-retak sedikit pun?” 

 

1. Simbol Kesatuan dalam Keberagaman (Tauhid)) 

Makna kemunculan arsitektur masjid kontemporer yang beragam bentuknya, 
mengikuti keberagaman umat manusia, agar manusia saling mengenal 
keberagaman ciptaan Allah (QS Hujuraat 49:3), termasuk keberagaman daya cipta 
manusia. Melalui pengenalan keberagaman ciptaanNya, maka akan mengenal 
PenciptaNya. Seperti yang tertera pada Al-Quran Surat (QS) Hujuraat ayat 3,  

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 

perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu 

saling kenal-mengenal……..” 

Kemajemukan itu juga menjadi bukti bahwa Islam adalah agama yang memiliki 
khazanah ajaran yang sangat kaya dan memberi peluang yang luas bagi umatnya 
untuk mengembangkan ajaran-ajaran agamanya, untuk saling mengenal 
berdasarkan ciri artifek arsitekturnya, sesuai dengan tuntutan reformasi 
perspektif Islam42. Hal tersebut menyimbolkan bahwa mitologi Islam sebagai 
agama terakhir (QS Saba 34:28) dan menjadi pemersatu seluruh umat manusia, 
(QS Al Maidah 5:3) sudah mulai berlangsung, yaitu secara Islam sebagai agama 
universal, tidak lagi secara eksklutif membangun tempat ibadah dengan ciri 
khusus. Disebutkan dalam Al-Quran bahwa Rusulullah Sallawllahu Alaihi 
Wasalam adalah Rasul yang diutus bagi seluruh umat manusia dan berarti Islam 
adalah agama bagi seluruh manusia,  

“Dan tidaklah Kami mengutus kamu (Muhammad) melainkan (menjadi Rasul) untuk 

umat manusia seluruhnya.” (Qs. Saba' (34): 28).  

Al-Quran juga telah melegitimasi seluruh kitab yang datang sebelumnya,  

“……..Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku cukupkan 

nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridai Islam sebagai agamamu……..” (Qs Al Maidah 
(5) : 3) 

 
41 Ghazali, Majmu’ah Rasail al-Imam al-Ghazali. 

42 Sauki, “PIIER.”, h 452 



185 
 

Disain arsitektur masjid dari PT Urbane Indonesia, Andi Rahman Arsitek dan CV 
Rekatjipta Niaga Arsitektura, beberapa memiliki kemiripan bentuk fasad, 
beberapa justru memiliki kemiripan dengan tempat ibadah agama lain dan ada 
yang justru mirip dengan perkantoran. Bentuk masjid pada akhirnya akan terus 
berubah dan dapat saja berbentuk sama dengan bangunan lain, seiring dengan 
perkembangan pola pemikiran perubahan gaya hidup, sarana arsitektur dan 
teknologi. Namun yang tidak pernah dapat berubah adalah fungsi dan tata cara 
pelaksanaan ibadahnya.  

Keberadaan arsitektur masjid Kontemporer era reformasi Indonesia yang 
beragam dan bahkan cenderung makin menyerupai bentuk-bentuk tempat ibadah 
agama lain,  walaupun terjadi perlawanan dan konflik dari sesama muslim, itu 
hanya menjadi bagian dari sebuah proses. Keberagaman yang tunggal dapat 
dimaknai sebagai pemahaman Tauhid. Dalam tasawuf Islam, manusia memiliki 
sikap khusus terhadap Sang Pencipta alam semesta dan afiliasinya. Di dunia 
materialistis ini, segala sesuatu kecuali esensi kebenaran bergerak menuju 
Tuhan43. 

2. Simbol Spiritual dalam Cahaya dan Udara 

Penerapan dinding model Arabes pola geometris dan kaligrafi berongga, 
memungkinkan cahaya siang dari matahari terpancar secara estetis kedalam 
ruang Salat, sehingga seolah-olah Allah langsung memberikan rahmatnya di 
dalam masjid dalam bentuk cahaya. Sementara dimalam hari, cahaya lampu dari 
dalam masjid terlihat memancar keluar, seolah-olah bangunan mengeluarkan 
cahaya, sebagai tempat yang selalu menyebut nama Allah (Qs An Nuur 36). 
Menurut Steffy (2008) kualitas pencahayaan sebuah bangunan sangat ditentukan 
oleh perasaan yang muncul pada diri seseorang yang mengaksesnya secara 
visual. Persepsi terhadap pencahayaan merupakan hasil interpretasi otak 
terhadap reaksi fisiologi terhadap setting pencahayaan tersebut. Setting cahaya 
yang dibuat pada disain masjid kontemporer era reformasi seolah-olah 
menyimbolkan manifestasi cahaya Ilahi pada tempat ibadah44. Namun tidak 
hanya pencahayaan, kehadiran dinding berongga memungkinkan penghawaan 
masuk langsung melalui rongga dinding tersebut. 

Selain sisi geometris, aspek penting dalam arsitektur Islam adalah cahaya dan 
warna. Keduanya merupakan elemen spiritual dan mistik dalam seni dan 
arsitektur Islam yang berkaitan dengan esensi identitas unik di samping fungsi 
estetis dari sebuah ruang. Demikian ini menjadi fakta tersembunyi di balik 

 
43 Askarizad, He, dan Ardejani, “Semiology of Art and Mysticism in Persian 

Architecture According to Rumi’s Mystical Opinions (Case Study: Sheikh Lotf-Allah 
Mosque, Iran).”dalam Jurnal Religions, (2022) h 10 

44 Michael Wangsa, dkk, “Pengaruh Pencahayaan terhadap Pembentukan Persepsi 
Visual Umat pada Masjid Al-Irsyad Bandung,” dalam Jurnal Dimensi Interior 13, no. 1 
(2015): 41–47. 



186 
 

selubung dunia material dan pluralitas45. Secara harfiah cahaya merupakan energi 
yang sangat dibutuhkan dalam kehidupan sehari-hari, baik untuk menerangi 
ruangan maupun menjadi sumber keberlangsungan hidup, seperti tanaman yang 
membutuhkan cahaya matahari untuk membuat makanan.  

Dalam Al-Qur'an kata cahaya banyak disebut, bahkan digunakan sebagai nama 
sebuah surat yaitu Surat An-Nur ayat 35, dikatakan bahwa Allah pemberi cahaya 
langit dan bumi. Semua yang ada dimuka bumi adalah datangnya dari Allah 
semata. Cahaya dari Allah dituangkan dalam firmannya berupa kitab yaitu Al-
Qur'an yang akan menjelaskan apa yang ada di dunia ini baik yang tersembunyi 
maupun yang kelihatan. Konsep cahaya juga sebagai penjelas atau penerang 
dalam kehidupan (Qs Al-Maidah: 15). Semuanya ini atasizin dari Allah semata 
karena Allah cahaya di atas cahaya. Untuk menggapai cahaya Allah manusia 
harus bertaqwa kepada Allah dan beriman kepada rasulNya, kemudian dengan 
cahaya itu akan diberikan jalan yang lurus dan benar dan pada akhirnya akan 
diampuni dosa-dosa kita (Q.S.Al-Hadid: 28). 

Cahaya sebagai bentuk makna dan simbol keberadaan Tuhan, memiliki tempat 
penting dalam munculnya konsep mental manusia. Daylight dapat menentukan 
tingkat hubungan dan merangsang rasa ibadah pengguna. Oleh karena itu, cara 
penggunaan cahaya sangat menentukan kepuasan seseorang saat beribadah46. 

3. Simbol Hibrida  Agama, dan Teknologi 

Arsitektur Masjid Kontemporer era reformasi Indonesia menyimbolkan 
kebebasan bentuk, namun dalam keterbatasan sesuai nilai-nilai spiritual Islam. 
Arsitek masjid Kotemporer selalu menggunakan pendekatan-pendekatan yang 
berkaitan dengan hal-hal tersebut diatas. Tujuannya adalah untuk memberikan 
pengetahuan pada umat muslim, dalam memahami simbol budaya ataupun 
pedoman Islam bagi pembangunan tempat ibadah. Juga untuk memberikan 
pengetahuan nilai-nilai Sakral yang dapat dituangkan secara Profan pada 
bangunan. Mitologi sakral pada Al-Quran ditandai dengan menjaga kesuciannya 
dan boleh mendekati dengan syarat-syarat tertentu. Menempatkan simbol sakral 
kedalam aplikasi bangunan Masjid, walaupun diterapkan secara profan, namun 
tetap terjaga kesakralannya, karena mendekati masjid juga memerlukan 
persyaratan tertentu, khususnya bersuci. 

Bentuk-bentuk yang menimbulkan budaya kreatif dan berkelanjutan, 
menggunakan simbol yang berasal dari ayat-ayat yang terdapat pada Al-Quran 
dan diterjemahkan menjadi penciptaan  bentuk dan material baru yang mudah 

 
45 Imam, “Simbolisme dalam Arsitektur Islam (2).” 

46 Mahya Ghouchani, Mohammad Taji, And Amir Hassan Yaghoubi Roshan, 
“Spirituality Of Light In The Mosque By Exploring Iranian-Islamic Architectural 
Styles,” Gazi University Journal Of Science 36, No. 1 (March 1, 2023): h 39–51. 



187 
 

diproduksi. Menurut Bambang Setiabudi (2015)47, simbolisme baru pada masjid 
muncul, tidak dimulai dengan simbol-simbol klasik seperti gunung, pohon, meru, 
wantilan, candi, dll simbolisme masjid kontemporer telah bergeser ke 
pemahaman tentang arsitek individu yang menerjemahkan nilai-nilai Islam ke 
dalam sebuah bangunan konstruksi. Dengan kata lain, keteraturan, ruang, dan 
bentuk arsitektur tampaknya menjadi masalah masing-masing arsitek dalam 
mengimplementasikannya. Seperti  bentuk masjid kontemporer yang 
menimbulkan perdebatan, sebagaian besar disebabkan, aspek bentuk methapora 
yang diciptakan Arsitek, tidak sejalan dengan mitos budaya yang diterima 
pengguna (masyarakat).  

Simbol Sinkretisme Agama dan Teknologi adalah bukti, Al-Quran sebagai 
rahmat bagi alam semesta (rahmatan lil alamin), mampu diterjemahkan oleh 
intelektual muslim dari yang sakral kepada profan, bagi kepentingan manusia 
dan alam semesta, yakni mampu mentransfer ayat-ayat Al-Quran pada disain 
yang fungsional dan strukural. Namun tidak ada makna sakral dari elemen-
elemen kunci ini, karena elemen-elemen tersebut yang disakralkan dalam sebuah 
tempat ibadah agama, menjadi profan atau hilang kesuciannya ketika hadir 
diruang publik yang bersifat heterogen48. 

Tabel 2. Penempatan Simbol Sakral pada Tanda Profan 

 

No 
Mitologi 

Sakral 

Makna bagi 

Bangunan 
Aplikasi Profan 

1 QS Yunus (10): 
87 

Rumah/bangunan 
adalah juga sebagai 
tempat Salat, sehing-
ga harus bersih  

 Seluruh masjid melalui 
tempat wudhu, sebelum 
area masjid 

2 QS An-Nahl 
(16): 80 

Rumah/bangunan 
harus disesuaikan 
dengan kondisi ikl-
im, faktor geografis 
dan budaya. 

 Bahan bangunan 
menggu-nakan material 
setempat 

 Bentuk bangunan 
meng-gunakan filosofi 
local, secara methafora 
maupun analogi 

3 - QS An-Naba' 
(78): 13 

Rumah/Bangunan 
sebaiknya meng-

 Desain dinding dan atap 
yang menggunakan 

 
47 Dhini Dewiyanti And Bambang Setia Budi, “The Salman Mosque : The Pioneer 

Of The Mosque Design Idea , The Driving Force Behind The Coinage Of The Term ‘ 
Campus Mosque " dalam,  Journal Of Islamic Architecture 3, No. 4 (2015): h 143. 

48 Muhamad Azka Rifqi, Anisa, And Azza, “Kajian Arsitektur Simbolik Pada 
Bangunan Masjid,” dalam Jurnal Arsitektur Purwarupa 3, No. 3 (2019). 



188 
 

No 
Mitologi 

Sakral 

Makna bagi 

Bangunan 
Aplikasi Profan 

- QS Yunus 
(10): 5  

gunakan sumber 
energy matahari 

material trans-paran dan 
dinding berpori besar 

4 QS Ar-Raad 
(7): 35  

Rumah/Bangunan 
terdapat ruang 
terbuka, bagi aliran 
air dan tanaman 

 Selalu terdapat halaman 
dan taman pada masjid 

5 hadis Riwayat 
Muslim 

Rumah muslim ada-
lah rumah seder-
hana. 

 Minim ornament 
dekoratif  

 Mengurangi dinding 
masif 

6 QS Al-Baqa-rah 
(2): 144 

Hadapkanlah wajah-
mu saat keluar 
kearah Kiblat  

 Arah hadap masjid 
adalah ke Mekah 
(Kiblat) 

7 - QS An Nazia-
at (79): 29  

- QS Al-An‘am 
(6): 96  

Bangunan/rumah 
harusnya Hemat 
Energy 

 Pemanfaatan energi 
terba-rukan bagi masjid 

 Pasif Desain pada 
masjid 

8 - QS Al-
Mu’minuun 
(23) : 18 

Bangunan/rumah 
seharusnya memiliki 
pengaturan system 
Sumber Daya Air. 

 Efisiensi air pada 
tempat wudhu semakin 
ditingkatkan dalam 
aplikasi teknologi 

 

4. Simbol Otorita Hibrida 

Islam masih agama terbesar di Indonesia. Ruang bagi penganut agama 
Islam adalah masjid dan ruang ini dapat sangat aktif secara politik. Identitas 
penguasa dapat secara aktif tertanam pada masjid, yang dapat mempengaruhi 
orientasi politik penggunanya, sehingga walaupun nampaknya saat ini desain 
masjid sangat bebas, namun tetap sebagai ruang kontrol bagi penguasa. Menurut 
Hosam Ali, kondisi ini disebut sebagai torita hibrida, di Eropa abad ke-20 muncul 
rezim hibrida, yaitu rezim otoriter berkedok demokrasi. Penguasa dalam hal ini 
politik mampu mempengaruhi arsitektur. Penguasa di Indonesia, baik lokal 
maupun pusat seringkali ingin dikenal pada pembangunan masjid yang tampil 
beda dan istimewa.  

Di satu sisi arsitek diberi kebebasan berekspresi dalam desain, disisi lain 
penerapan politik identitas lokal penguasa masih dititipkan pada desain masjid. 
Berdasarkan hasil observasi pada penelitian ini, para arsitek desain masjid 



189 
 

kontemporer Era-reformasi Indonesia, mampu memberikan intepretasi desainnya 
kepada para penguasa, sehingga dapat terlepas dari politik identitas. Namun 
kemampuan dalam penerapan intepretasi desain tetap perlu dikontrol oleh ulama 
maupun masyarakat pengguna, sehingga arsitek tetap mendapatkan control dalam 
penerapan desain agar idenya dapat beradaptasi dan diterim oleh masyarakat 
pengguna.  

Di tengah transformasi dan transisi politik serta kekuasaan yang masih terus 
berlangsung di Indonesia saat ini, yang seringkali diwakili dengan istilah populer 
era reformasi adalah menarik memperhatikan relasi-relasi kekuasaan dengan 
arsitektur. Arsitektur dalam sebuah negara, secara tidak langsung 
pengejawantahan amanah politiknya. Arsitektur selalu pada akhirnya akan 
menjadi sebuah peninggalan dari sebuah peradaban. Pada penelitian Kemas 
Ridwan (2017)49, Era-reformasi wujud arsitektur di Indonesia sedang mencari 
identitas diri.  

Menguatnya politik identitas di Indonesia pasca reformasi telah melahirkan 
formasi arsitektur baru yang tersebar di berbagai daerah di Indonesia. Seiring 
menguatnya politik lokalitas, wilayah-wilayah di nusantara khususnya daerah 
yang mempunyai ekonomi kuat karena mempunyai sumber daya alam yang 
strategis mempunyai kesempatan lebih dalam menata kembali arsitektur dan kota, 
termasuk juga upaya adaptasi dan revitalisasi aset heritage yang mesti berhadapan 
dengan penguasaan ekonomi. peneliti menemukan bahwa, desain arsitektur 
fasilitas umum diperkotaan Era-reformasi Indonesia, lebih mengutamakan gaya 
arsitektur dan penggunaan teknologi modern, material pabrik dan bentuk masif, 
dari pada bentuk tradisional. 

Otorita Hibrida tidak sepenuhnya negatif, justru mampu memberi warna 
dan keberagaman bentuk dan budaya arsitektur masjid. Penguasa di sini adalah 
lebih pada para ulama Muslim yang paling mengerti terhadap aturan agama, yang 
memberi control terhadap bentuk-bentuk arsitektur rumah ibadah Muslim. 
Sebagai salah satu contoh adalah, pembangunan Masjid KH Hasyim Ashari di 
Jakarta Barat, yang bergaya Arsitektur kontemporer Betawi tahun 2013, 
merupakan wacana yang digulirkan oleh Gubernur DKI Jakarta untuk 
menghadirkan ciri “Betawi” dalam berbagai kegiatan dan material budaya di 
Jakarta. Walaupun otorita hibrida tetap berperan dalam aplikasi desain masjid, 
namun tujuannya adalah agar bangunan sakral ini dapat diterapkan sesuai 
kebutuhan dan aspirasi dari pengguna.  

E. Temuan Penelitian 

Ilmu yang mempelajari tentang simbol dan tanda adalah Semiotika. 
Menurut Charles Jenks yang mengkritisi gaya arstektur modern dan melawannya 
dengan gaya Post Modern, bahwa arsitektur seharusnya didasarkan atas teknik-
teknik baru serta pola-pola lama atau menggunakan teknologi baru untuk memberi 

 
49 Kurniawan, “Dinamika Arsitektur Indonesia dan …., h. 44 



190 
 

wajah pada realitas sosial yang sekarang setelah membentuk bahasa hibrida 
(campuran)50. 

Era-reformasi Indonesia, kebebasan berkarya dalam arsitektur termasuk 
arsitektur masjid terbuka lebar. Fakta bahwa bangunan masjid sebagai fasilitas 
perkotaan dan perumahan, di desain tidak terbatas pada satu bentuk gaya 
arsitektur saja, tercermin pada masjid kontemporer desain PT Urbane Indonesia, 
Andirahman Arsitek, maupun CV Rekacipta Niaga Arsitektura, menunjukan 
seniman arsitektur dapat mengeksplorasi kreativitas mereka secara maksimal. 
Berani untuk tidak terjebak pada politik identitas penguasa, namun tetap tunduk 
pada hukum dan filosofi Islam. Widodo (2007) dalam upayanya mencari identitas 
arsitektur kontemporer Indonesia di balik menjamurnya “corporate style 

architecture‟ dan juga pembangunan sektor swasta (shopping mall, apartemen, 

hotel resort) Era-reformasi, sedikit memberi sentuhan mengenai pentingnya 
“community approach‟ dan juga “architectural experimentation‟ oleh generasi 
baru para arsitek51.  

Arsitektur Masjid adalah bidang seni arsitektur dalam Islam yang terbesar. 
Bukan hanya desainnya yang harus memiliki tujuan dan metode pengaplikasian 
yang sakral, tetapi bahkan metode penafsirannya juga harus sakral atau sesuai 
Alquran dan hadis52. Penerjemahan makna dari arsitek kepada pengguna tidak 
hanya bergantung pada pandangan dunia arsitek dan penggambarannya tentang 
hal itu, tetapi juga pada pandangan dunia pemirsa yang mengamati dan 
menafsirkan karya tersebut, agar tidak terjadi perbedaan sudut pandang. Desain 
harus mampu beradaptasi dengan masyarakat pengguna maupun faktor geografis 
lokal.  

Masjid sebagai karya seni simbolis, terletak pada pemisahan antara gambar 
dan esensi. Penerjemahan makna dari arsitek kepada pengguna tidak hanya 
bergantung pada pandangan dunia arsitek dan penggambarannya tentang hal itu, 
tetapi juga pada pandangan dunia pemirsa yang mengamati dan menafsirkan karya 
tersebut, agar tidak terjadi perbedaan sudut pandang. Contohnya, tudingan 
Iluminati pada masjid Al-Safar dan masjid Segitiga atau masjid Darusalam karya 
Urbane Indonesia, ini adalah bahaya teori yang berusaha untuk diterjemahkan 
sesuai pengetahuan pribadi arsitek untuk diletakkan pada objek sakral. Makna dari 

 
50 Geoffrey Broad Bent, dkk. Sign and Symbol in Architecture Post Modern 

(Chichester : John Wiley, 1980), h. 3 

51 Johanes Widodo, Modern Indonesian Architecture: Transplantation, 

Adaptation, Accommodation and Hybridization (Rotterdam: NAI Press in association 
with KITLV Leiden., 2017). h - 16 

52 Ghasemzadeh, dkk, “Symbols and Signs in Islamic Architecture.”h 62-78 



191 
 

objek sendiri dapat memiliki perbedaan, berdasarkan interpretasi simbol sakral 
dari masing-masing individu53.  

Ada banyak cara untuk menyediakan masjid dan area yang lebih baik bagi 
jemaah yang menanggapi kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer, untuk 
menambatkan identitas diri mereka pada struktur yang dibangun saat ini, dan 
yang berbicara kepada mereka secara fasih, seperti simbol sebelumnya di 
generasi sebelum reformasi54. Namun pemahaman generasi muda Indonesia 
terhadap warisan tradisional budaya daerah, yang sangat kaya dan beragam dapat 
dikatakan kurang, terlihat pada perdebatan mereka pada desain Masjid Jami 
Darusulam Jakarta Pusat dan Masjid Al-Safar km 88 tol Cipularang. Pada masjid 
Al-Safar arsitek telah beru-saha mentrasformasikan bentuk tradisional khas 
budaya Sunda pada bangunan masjid, bahkan mendapatkan nominasi dari 
Abdullatif Al-Fozan Award, mengenai konsep desainnya. Sementara itu, bentuk 
segitiga pada masjid Jami Darusalam adalah methapora dari bentuk atap tropis 
Indonesia yang sebagian besar berbentuk segitiga.  

Dapat dikatakan bahwa saat ini, generasi muda Indonesia mulai tidak 
paham akan budaya dan tradisi estetika bangunan yang sesuai dengan kondisi 
iklim, maupun faktor geografisnya. Berdasarkan pengamatan dari 8 (delapan) 
objek arsitektur masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia di Jawa, tidak 
terlihat unsur tradisional yang melakat dan mudah dikenali, sehingga 
membutuhkan keahlian arsitek dan tingkat kedekatan dengan komunitas di mana 
masjid akan dibangunlah yang kemudian mampu menghindari dan menyudahi 
perdebatan akibat kurangnya wawasan pengetahuan masyarakat terhadap filosofi 
bentuk tradisional.  

Arsitek harus diizinkan untuk membebaskan imajinasi mereka melalui 
panduan hukum Islam yang sakral, sehingga budaya Muslim yang terus 
berkembang mampu mengintegrasikan yang baru, dapat mengambil manfaat 
sepenuhnya dari kontribusi mereka. Masjid Sarang Lebah (Sidoarjo), Masjid 
Merapi (Jogjakarta), dan Masjid Asamawaat (Tangerang) adalah contoh masjid 
kontemporer yang mampu menumbuhkan budaya kreatif, ekonomis dan 
berkelanjutan pada warga sekitar, sehingga dapat beradaptasi dengan mudah. 
Kemampuan beradaptasi dengan lingkungan ini, memudahkan desain yang telah 
direncanakan dengan sebaik-baiknya berdasarkan factor-faktor teknis dan 
spiritual, dapat dengan baik diterima oleh masyarakat pengguna.  

 

 
53 Iswara N Raditya, “‘Sejarah Masjid Al-Safar Karya Ridwan Kamil & Tudingan 

Illuminati,’” Tirto.Id, last modified 2019, accessed April 1, 2020, https: 

//tirto.id/sejarah-masjid-al-safar-karya-ridwan-kamil-tudingan-illuminati-d9ps. 

54 Riski Hidayatullah, “Evaluasi Penerapan Karakteristik Arsitektur 
Kontemporer,” dalam Jurnal Universitas Islam Indonesia, no. 2017 (2018): h 6–10. 



192 
 

Tabel 30 
Simbol Arsitektur yang Diterima dan Menimbulkan Perdebatan/Kontroversial 

No Masjid Membangun Kinerja Diterima 
/kontroversial 

1 Asmaul 
Husna 

 Bentuk Persegi, Formal dan Masif 
 Diisi dengan Lafas Asmaul Husna 

pada dinding bangunan 

 
Dapat diterima 
oleh pengguna 

2 Al Azhar  Bentuk persegi, Dinding Bata Merah 
 Ukiran Lafaz La Ila Hailallah pada 

sebagian dinding bangunan 

 
Dapat diterima 
oleh pengguna 

3 Jami' 
Darusalam 

 Metafora atap tropis berbentuk 
segitiga di Jakarta 

 Terdapat Kaligrafi Asmaul Husnah 
Bentuk Lingkaran di Atap Segitiga 

  
kontroversial 

4 Al-Safar  Transformasi Budaya Topi Ikat 
Sunda, memperlihatkan bentuk lancip 
menyerupai segitiga 

 Analogi batuan gunung yang 
terpotong 

 
 
kontroversial 

5 Merapi  Atap kanopi berbentuk joglo 
 Bahan abu Merapi 

Dapat diterima 
oleh pengguna 

6 Asamawa-
at 

 Bentuk kotak transformasi bentuk 
Ka'bah 

 Migrab berupa Ka'bah sebagai simbol 
organisasi 

 
 
Dapat diterima 
oleh pengguna 

7 Al Ikhlas/ 
Sarang 
Lebah 

 Bentuk kotak, 
 Adaptasi Surah An Nahl , hiasan 

dinding berbentuk heksagonal 
 Metafora rumah panggung 

 
 
Dapat diterima 
oleh pengguna 

Budaya Islam pada masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia 
berwawasan keluar, diwujudkan melalui ide-ide desain yang mengandung syiar 
Islam, melalui bentuk-bentuk yang anti mainstream dan melalui moderasi Islam. 
Arsitektur masjid menjadi objek seni yang religus sekaligus modern. Untuk 
mencapai ini, perlu untuk melihat melampaui contoh individu dan menghindari 
godaan untuk sekadar membuat katalog dari banyak masjid kontemporer yang 
menarik yang kini telah terbangun55, oleh karenanya unsur sakral dari Alquran 

 
55 Alsabban, Al-Bukhari, dan Shehata, “Characterization Framework of 

Contemporary Mosques in Islamic Cities.” Dalam Journal of Engineering, Computing, 

and Architecture 2020, V 11, No 1, h 17. 



193 
 

dan hadis perlu untuk dijadikan panduan. Masjid Sarang Lebah Sidoarjo, dan 
Masjid Asmaul Husna Serpong, berhasil mengangkat filosofi spritual pada objek 
bangunan sakral, dalam balutan bentuk yang bebas dari tradisional dan 
konvensional.  

Studi tentang faktor-faktor simbolik dari sistem arkeologi masjid tidak 
kalah pentingnya dengan kajian faktor-faktor yang mempengaruhi ciri-ciri 
morfologi, yang masing-masing saling melengkapi dan mempengaruhi 
pembentukan keluaran arsitektural dari segi bentuk dan isi. Konsepsi bentuk 
Tematik dan Formal merupakan ciri khas arsitektur masjid kontemporer. Bentuk 
tematik berbasis ekspresi penghambaan manusia pada Tuhannya. Pada ekspresi 
penghambaannya, memanfaatkan sumber daya lokal, hemat energi dan ekonomis. 
Transformasi bentuk yang mengekspresikan secara simbolis bentuk dari manusia 
bersujud (atap masjid Asmaul Husna),mihrab yang terbuka (Masjid asamawaat, 
Masjid Al-Safar, Masjid Jami Darusalam, Masjid Al-Azhar), dan dinding serta 
atap transparan, ingin membuka hijab antara manusia yang kecil dengan 
Tuhannya yang Maha Besar saat melakukan ibadah Salat. Merasakan bahwa 
manusia bagian kecil dari alam, bagian dari bukti penghambaan manusia. 
Kehadiran cahaya dalam karya arsitektur Islam khususnya masjid, dari elemen 
dinding motif arabes, sangat penting dan bernilai sakral, terutama jika dikaitkan 
dengan ayat-ayat Alquran yang berbicara tentang cahaya. Ornamen masjid seperti 
ini menyimbolkan manifestasi cahaya Allah yang hadir dalam ruang Salat, demi 
meningkatkan kekhusukan setiap Jemaah56. 

Cahaya Allah adalah merupakan sumber kehidupan seluruh alam semesta. 
Namun, di tempat-tempat keagamaan kontemporer, penggunaan cahaya alami 
telah direduksi menjadi penggunaan kuantitatif semata, dan penggunaan aspek 
kualitatifnya telah diabaikan57. Penggunaan bukaan dinding sebagai sumber 
pencahayaan dan penghawaan alami merupakan pertimbangan utama dalam 
disain masjid kontemporer. 

Temuan Konsepsi Arsitektur Masjid kontemporer Era-reformasi Indonesia 
secara Sakral dan Profan, sesuai filosofi Islam adalah sebagai berikut:  

 
56 Alaa Hadi Ubaid, “Employing auxiliary natural lighting systems within the 

elements of traditional buildings: A special study on employing one of the auxiliary 
lighting techniques within one of the elements of a mosque in the ancient urban fabric,” 
Periodicals of Engineering and Natural Sciences 11, no. 1 (2023): h 156–173. 

57 Pietro Matracchi dan Ali Sadeghi, “Prioritizing the effect of ‘‘ Light ” in the 
religious places and environments with an emphasis on the sense of spirituality,” dalam 
Ain Shams Engineering Journal 13, no. 1 (2022):h 101514. 



194 

 

Tabel 31. Mitologi Spiritual Asitektur Masjid 
 

No Simbol Sakral (Alquran dan Hadis) Aplikasi Profan 

1  QS Yunus (10): 87  
Dan Kami wahyukan kepada Musa dan 
saudaranya, “Ambillah beberapa rumah di 
Mesir untuk (tempat tinggal) kaummu dan 
jadikanlah rumah-rumahmu itu tempat 
ibadah dan laksanakanlah Salat serta 
gembirakanlah orang-orang mukmin.” 
(Terjemahan Kemenag) 

 Seluruh masjid 
(rumah) sebagai 
tempat ibadah 
harus bersih 
sehingga harus 
melalui tempat 
wudhu adalah 
keharusan 

2  QS An-Nahl (16): 80  
Allah telah menyediakan seluruh kebutuhan 
bagi manusia, ….. dari bahan baku yang 
terdapat di lingkungan tempat tinggalnya, 
baik sumber daya alam, hewan, maupun 
tumbuhan, sehingga masyarakat tidak perlu 
memenuhi dari tempat lain diluar 
lingkungan tempat 
tinggalnya…….(Terjemahan Kemenag) 

 Bangunan(masjid
) harus sesuai 
dengan kondisi 
iklim, faktor 
geografis, 
sumber daya 
alam dan. budaya 
setempat 

3  QS An-Naba' (78): 13 
 QS Yunus (10): 5 
 

 Desain dinding 
dan atap yang 
menggunakan 
material 
transparan dan 
dinding berpori 
besar 

4  QS Ar-Raad (7): 35  
Terdapat ruang publik untuk sosial 
kemasyarakatan, ruang transisi untuk 
penghijauan, resapan air, dan cuci sebelum 
masuk rumah ((Terjemahan Kemenag) 

 Taman, kolam 
dan halaman 
harus ada pada 
masjd,  

5  Hadis Riwayat Muslim 
 QS Al-Jin (72): 18 

Dikatakan bahwa bangunan (masjid) harus 
minimalis dan tidak ada gambar atau 
ornament selain mengagungkan Allah 
(Terjemahan Kemenag) 

 Minim ornament 
dekoratif  

 Material 
mnimalis 



195 

 

No Simbol Sakral (Alquran dan Hadis) Aplikasi Profan 

6  QS Al-Baqa-rah (2): 144 
Hadapkanlah wajahmu kea rah Kiblat 
(Ka’bah) di Mekah (Terjemahan Kemenag) 

 Arah hadap 
masjid adalah ke 
Mekah (Kiblat) 

7  QS An Nazia-at (79): 29  
 QS Al-An‘am (1^): 96  

Pada ayat ini juga masih menjelaskan 
tentang siang dan malam, bahwa Allah 
menyingsingkan pagi dan malam adalah 
untuk istirahat, dan Allah telah menetapkan 
waktu pagi dan malam sesuia 
perhitungannya dan ketentuannya 
(Terjemahan Kemenag) 

 Efisiensi energi, 
menggunakan 
energi sesuai 
kebutuhan 

 

8  QS Al-Mu’minuun (23): 18 
Ayat ini menjelaskan bagaimana sumber 
daya air yang turun dari langi, selalu 
menurut perhitungan yang telah ditetapkan 
Allah. Air itu akan meresap ke dalam tanah 
di Bumi dan menetap selama Allah 
kehendaki dan dapat menghilang sesuai 
kuasaNya. (Terjemahan Kemenag) 

 Efisiensi sumber 
daya air  

 Menggunakan 
system 
pengelolaan air 
secara efisien 

 

 

Makna mendasar dari karya seni Islam didefinisikan oleh Tauhīd (Keesaan 
Tuhan), yang mengingatkan para seniman Muslim tentang perlunya menciptakan 
berbagai bentuk kreatif dan teknik struktural untuk menciptakan pola dan tema 
yang sangat besar58. Detail kompleks dan miniatur, pembagian motif geometris 
menjadi beberapa bagian sebagai arabesque, dan organisasi ke dalam konfigurasi 
modular berturut-turut adalah semua fitur penting yang membedakan seni Islam 
sebagai "Islam."  

Metafora simbolis nilai-nilai spiritual dan budaya sekitar dalam desain, 
dimanifestasikan pada wujud geometris dan cenderung nyaris abstrak. Kehadiran 
metafora simbolik yang menghadirkan wujud budaya sekitar, Sebagian besar 
nyaris tidak mampu dikenali oleh masyarakat sekitar.  

Metafora simbolik memainkan peran besar dalam desain masjid dan nilai 
spiritual yang memancar darinya. Pengaruh faktor simbolik (sakral) dan faktor 

 
58 Fatima Zahra dan Safrizal Bin Shahir, “Spiritual Aesthetics of Islamic 

Ornamentation and the Aesthetic Value in Islamic Architecture,”dalam  Journal of 

Islamic Thought and Civilization 12, no. 1 (2022): 164–175. 



196 

 

teknologi(profan) tidak dapat dipisahkan dan digunakan melalui penerapan 
desain yang memberikan pesan yang sesuai dengan era -reformasi Indonesia. 

Ketiadaan beberapa elemen arsitektur pada masjid kontemporer seperti 
kubah dan lainnya, tidak mengurangi nilai-nilai simbolis Islam, karena dapat 
digantikan oleh mekanisme ekspresi lain yang muncul dengan tujuan spiritual, 
melalui simbolis desain. Simbolisme Menara sebagai bagian dari ciri khas 
masjid, tidak dapat dihindari walau dapat digantikan dengan teknologi. 

 



197 

 

 

BAB VI  

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

 

A. Kesimpulan 

Simbol dan makna arsitektur masjid kontemporer era reformasi di Indonesia 

merupakan Simbol Hibrida Islam dan Barat. Perancangan arsitektur masjid 

kontemporer era reformasi di Indonesia, hasil rancangannya berupaya 

mewujudkan falsafah Islam melalui pengenalan akan Allah SWT dan 

perintah-perintah-Nya, dengan menerapkan simbol-simbol bentuk dan fungsi 

yang diambil dari kitab suci (al-Quran dan Hadist). Perpaduan agama dan 

teknologi dalam penerapan gaya dan bentuk bertema sakral, menggunakan 

surah/ayat Al-Quran atau nama-nama indah Allah, diterjemahkan oleh arsitek 

ke dalam desain masjid secara profan dengan menggunakan material, estetika 

dan teknologi modern yang terus berkembang. 

Penerapan Simbol Hibrida Islam dan Barat pada masjid kontemporer Era 

reformasi di Indonesia, berdasarkan temuan penelitian antara lain, 

1. Simbol Filosofi Islam : 

a. Tauhid: Geometr, simetri, modular, efisien 

b. Pencerminan simbol Sakral / religius melalui, methaphora surat 

maupun ayat-ayat Suci Al-Quran kedalam, tata ruang, elemen bentuk 

arsitektur maupun system utilitas. 

c. Integrasi Alam yang mengurangi batas dengan alam, antara lain 

dalam penerapan Pencahayaan dan ventilasi alami, kolam air, 

tanaman, maupun bukaan-bukaan yang lebar dan banyak.  

 

Tabel 32 

Pencerminan Simbol Filossofi Islam 

1 Simbol Kesatuan dalam Keberagaman (Tauhid) 

 Keberagaman bentuk masjid, 

menunjukan bahwa, manusia 

memang memiliki keberagam-

an. Keberagaman bentuk 

adalah disebabkan oleh, iklim, 

faktor geografis dan budaya 

bangsa. Namun keberagam-an 

 

Qs Hujuraat ayat 3,  

“Hai manusia, sesungguhnya Kami 

menciptakan kamu dari seorang 

laki-laki dan seorang perempuan 

dan menjadikan kamu berbangsa-

bangsa dan bersuku-suku supaya 

kamu saling kenal-mengenal……..” 



198 

 

tersebut semata-mata karena 

Allah ingin agar manusia 

mengenalNya. Wa-laupun 

berbeda-beda namun bentuk 

bangunan mengikuti bentuk 

rumah ibadah per-tama yaitu 

Ka’bah (Kubus). 

 

Qs An-Nahl 16: 80 

Rumah/bangunan adalah untuk 

berlindung dan harus disesuaikan 

dengan kondisi iklim, faktor 

geografis dan budaya. 

  

Qs Ali Imran [3]: 96 

 "Sesungguhnya rumah yang mula-

mula dibangun untuk (tempat 

beribadat) manusia, ialah Baitullah 

yang di Bakkah (Mekah) yang 

diberkahi dan menjadi petunjuk 

bagi semua manusia."  

2 Simbol Efisiensi Energi 

 Bentuk dinding di bentuk 

secara geometris dan 

kaligrafis yang berlubang, 

tidak masif. Fungsinya untuk 

menghadirkan cahaya dan 

penghawaan dalam ruangan, 

secara alami.  

Pemanfaata pencahayaan dan 

penghawaan alami, menyim-

bolkan bangunan hemat 

energi, sesuai dengan firman 

Allah dalam Al-Quran  

Qs An Nuur (24): 35 

Allah adalah cahaya langit dan 

bumi………. 

Qs An Nuur (24): 36 

Rumah/Bangunan sebaiknya me-

manfaatkan sinar matahari yang 

kuat untuk pencahayaan  

Qs Al An‘am (16) : 96 

Rumah/Bangunan memanfaatkan 

cahaya matahari dan cahaya bulan 

dengan perhitungan yang tepat.   

3 Simbol Integrasi Alam 

 Menghilangkan pembatas 

dinding pada migrab, banyak 

memiliki makna spiritual 

sekaligus efisiensi. Ketika 

jiwa memandang langit nan 

luas, ia merasakan kebesaran 

Allah, terutama ketika 

bintang-bintang bertebaran 

dan cahaya rembulan ber-

sinar. Namun bisa berarti 

penggunaan energi alami, 

baik pencahayaan maupun 

Hadist Riwayat Buchari 

Bahwa seluruh bumi ini adalah suci 

dan dapat untuk Salat. 

Qs Alfatihah (7) : 2  

“Segala Puji bagi Allah, Tuhan 

Semesta Alam” 

Qs. Qaf [50]: 6  

Maka tidakkah mereka mem-
perhatikan langit yang ada di atas 

mereka, bagai-mana cara Kami 



199 

 

penghawaan, serta peman-

dangan alami. 

Membuka tabir penutup 

migrab, dapat menambah rasa 

khusu’ dalam ber-ibadah 

kepada Allah Tuhan yang 

maha Esa 

mem-bangunnya dan 

menghiasinya dan tidak terdapat 

retak-retak sedikit pun? 

2. Simbol Arsitektur Barat: 

a. Standarisasi, Modulasi, Repetisi  

b. Material dan teknologi pabrik 

c. Karateristik bentuk dan warna formal 

d. Pencahayaan dan penghawaan buatan 

e. Minimalis, geometris 

f. Monumental 

g. Tematik 

 

Ide pemikiran perancang arsitektur masjid yang berlandaskan filsafat Islam, 

diterjemahkan secara kreatif, sesuai tafsir dan pengetahuan arsitek yang 

dimetaforisasikan melalui estetika dan teknologi dari Barat. Konsepsi estetika 

Barat yang merupakan estetika strukturalis diterapkan secara simetris, 

geometris, monokrom, formal, monumental, rasionalis, individualis, modular 

dan industrialis. Sehingga nampaknya budaya Islam dan Barat hidup dan 

berkembang dengan baik di Indonesia. Bentuk arsitektur masjid yang mudah 

diterima adalah yang gagasannya terdapat dalam Al-Quran dan Hadits, seperti 

Ka'bah berbentuk kotak, dan tanpa ornamen yang rumit. Sementara itu, bentuk 

segitiga atau lingkaran belum mudah diterima masyarakat sehingga menjadi 

konsepsi arsitektur masjid kontemporer di era reformasi Indonesia . 

Pada perkembangan arsitektur masjid kontemporer era reformasi di Indonesia, 

menunjukan munculnya ide-ide orisinil dan kreatif dari arsitek muslim. 

Gagasan pemikiran disainer arsitektur masjid yang berlandaskan pegangan 

Islam yang otentik, serta elemen dekoratif Islam, diterjemahkan secara kreatif, 

sesuai intepretasi dan pengetahuan arsitektur dari arsitek yang sesuai estetika 

Barat. Sehingga nampak bahwa budaya Islam dan Barat hidup dan 

berkembang dengan baik di Indonesia. Konsepsi estetika Barat, berlawanan 

dengan arsitektur tradisional yang berfilosofi natural (flora, fauna, alam, 

pegunungan, dll), bentuk organik, simbol agama dan kepercayaan, 

konvensional, serta non modular. Ide-ide bentuk gaya arsitektur tradisional 

banyak yang disamarkan atau berbentuk metaphora dalam disain masjid 

kontemporer. Sehingga pada akhirnya tidak mewakili bentuk tradisional yang 

dikenal masyarakat sekitar. 



200 

 

Arsitektur masjid pada dasarnya terhubung dengan simbol dan mitos dan oleh 

karena itu, untuk menghargai masjid dengan benar, itu harus dibaca dengan 

mengingatnya. Bagaimanapun, akan sangat membantu untuk memahami 

pendekatan Islam yang mendasari dunia dan bagaimana pendekatan itu 

menghasilkan serangkaian ide dan gambaran yang seharusnya membentuk 

pengalaman kita tentang masjid.  

Penelitian ini membantah penelitian Aida Hostait (Lebanon 2015), bahwa 

gaya arsitektur masjid modern kontemporer di negara Islam lebih banyak 

bermuatan politik dan sosial daripada nilai agama. Juga tidak sependapat 

dengan disertasi Sama Moustafa (Turki 2021), bahwa gaya arsitektur masjid 

kontemporer adalah sintesis antara tradisional dan modern.  

B. Saran 

Ada banyak masalah yang terlibat dalam mendekati perancangan masjid 

untuk komunitas muslim kontemporer. Kesinambungan elemen kunci 

simbolik, seperti menara, kubah, migrab maupun halaman dapat 

ditransformasikan tanpa menghilangkan citra mendalam yang melekat di 

dalamnya. Keahlian arsitek dan tingkat kedekatan dengan komunitas di mana 

masjid akan dibangunlah yang menciptakan perbedaan antara seni dan 

kreativitas. Ada banyak cara untuk menyediakan masjid dan area yang lebih 

baik bagi jemaah yang memenuhi kebutuhan masyarakat Muslim untuk 

menambatkan identitas diri mereka pada struktur yang dibangun hari ini, dan 

yang berbicara kepada mereka dengan fasih seperti simbol sebelumnya kepada 

generasi sebelumnya. Arsitek memang diizinkan untuk membebaskan 

imajinasi mereka sehingga budaya Islam dapat terus berkembang yang mampu 

mengintegrasikan yang baru, sehingga generasi yang akan datang dapat 

mengambil manfaat penuh dari kontribusi mereka. 

 Pendekatan citra tradisi lokal dan budaya estetika setempat perlu 

dikedepankan, guna mempertahankan identitas warisan lokal yang memang 

tidak perlu dihilangkan, seperti tertera dalam QS Al Azab ayat 27 : Wa 

auraṡakum arḍahum wa diyārahum wa amwālahum wa arḍal lam taṭa'ụhā, 

wa kānallāhu 'alā kulli syai`ing qadīrā. Salah satu ciri hancurnya kebudayaan 

adalah, intelektual yang membisu dan tidak munculnya ide-ide orisinil, pesan 

ini tertanam secara methaphora pada gaya arsitektur masjid kontemporer di 

Indonesia. Menurut QS Al-Qashash (28):77, bahaya terbesar yang sangat 

mungkin menimpa umat manusia atau masyarakat di belahan bumi ini adalah 

ketika manusia kehilangan identitas peradabannya. Identitas peradaban 

merupakan aset paling berharga yang dimiliki oleh masyarakat manapun. 

Saya merekomendasaikan kepada para praktisi dalam mendisain 

arsitektur masjid, perlu mendapatkan pedoman lokalitas atau regionalitas, 

khususnya budaya arsitektur tradisional masyarakat setempat. Arsitek 

memang dibebaskan dalam disain, sesuai pengetahuan profesionalnya, namun 



201 

 

tetap berkolaborasi dengan intelektual muslim setempat, agar disainnya dapat 

diterima dengan baik dan bermanfaat. Kontrol dari para ulama dan pemuka 

agama setempat sangat dibutuhkan untuk menghidari perdebatan dengan 

masyarakat pengguna. Karena masjid sejatinya adalah tempat ibadah bukan 

tempat rekreasi. Bagi peneliti selanjutnya dapat melakukan penelusuran 

pedoman arsitektur tradisional pada aplikasi disain gaya arsitektur masjid 

kontemporer di Indonesia. Tradisionalisme adalah gerakan lain yang berusaha 

mengembalikan rasa memiliki pengguna. Konsep Hibrida dalam Islam, selalu 

menjadi tujuan agar dapat berkolaborasi dengan seluruh masyarakat 

pengguna. 



202 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul Hadi, W.M. "Islam di Indonesia dan Transformasi Budaya" dalam Buku 

Menjadi Indonesia (13 abad Eksistensi Islam di Bumi Nusantara). Diedit 

oleh Komarudin Hidayat. 1 ed. Jakarta: MIZAN, 2006 h 549. 

Akbar, Faris Maulana. “Peranan dan Kontribusi Islam Indonesia pada Peradaban 

Global.” Jurnal Indo-Islamika 10, no. 1 (2020):h 40–49. 

Alajmi, Mohammed, dan Yousef Al-Haroun. “An architectural analytical study 

of contemporary minaret design in Kuwait.” dalam Journal of Engineering 

Research (Kuwait) 10, no. 1 (Januari 3, 2022):h 48–66.  

Albert Atkin. “Peirce’s Theory of Signs.” The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, 2013. https://plato.stanford.edu/entries/peirce-semiotics/. 

Ali, Hosam. “Contemporary Mosque Architecture in Egypt and Iran (a 

Comparative Analysis).” Thesis/Disertasi American University in Cairo, 

2021, h 124. 

Alsabban, Reem F., Ibraheem N. Al-Bukhari, dan Ahmed M. Shehata. 

“Characterization Framework of Contemporary Mosques in Islamic Cities.” 

Journal of Engineering, Computing and Architecture · 11, no. 1 (2020): 12–

17. 

Al-Qaradawi Yusuf. Tuntunan dalam pembangunan masjid. 1 ed. Jakarta Gema 

Insani Press, 2000, h 101. 

Amir Piliang, Yasraf. Hipersemiotika Tafsir Cultural Studie Atas Matinya 

Makna. Yogyakarta: Jalasutra, 2003, h 261. 

Angkasa, Zuber, ErfanM.Kamili, Antoni, M.H.I. Arsitektur yang Islam. Diedit 

oleh ST SandraEka, ST, MT, AsmarIksan. Revisi. Palembang: NoerFIkri, 

2021, h 265. 

Arch 20, “Avenues Mosque : Zaha Hadid.” Diakses September 9, 2020. 

https://www.arch2o.com/avenues-mall-mosque-zaha-hadid/. 

Asefi Maziar, Safa Salkhi, Ana Pereira, Maziar Asefi, Safa Salkhi Khasraghi, dan 

Ana Pereira Roders. “Art and technology interactions in Islamic and 

Christian context: Historical approach to architectural globalization.” 

Frontiers of Architectural Research 8, no. 1 (Maret 2019): h 66–79. 

Askarizad, Reza, Jinliao He, dan Roomina Soleymani Ardejani. “Semiology of 

Art and Mysticism in Persian Architecture According to Rumi’s Mystical 

Opinions (Case Study: Sheikh Lotf-Allah Mosque, Iran).” Jurnal Religions 

13, no. 11 (2022):    h 2–21. 



203 

 

Azka Rifqi, Muhamad, Anisa, dan Azza. “Kajian Arsitektur Simbolik Pada 

Bangunan Masjid.” Jurnal Arsitektur Purwarupa 3, no. 3 (2019) h  213-

220. 

Azra, Azyumardi. “Pembangunan dan Perdamaian.” Kompas 24-02-22, 2022. 

Barliana, M Syaom. “Perkembangan Arsitektur Masjid: Suatu Transformasi 

Bentuk Dan Ruang.” Historia: Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah 9, no. 

2 (2018): 45–60. 

Barliana, M. Syaom. "Arsitektur, Kekuasaan, Dan Nasionalitas." 

https://adoc.pub/arsitektur-kekuasaan-dan-nasionalitas-kajian-dari-segi-

wacan.html, 2014, h 31. 

Basya, KH Fahmi. Al Quran 4 Dimensi Tulisan, Bacaan, Makna, Fakta. 1 ed. 

Republika, Penerbit, 2007, h 150. 

Beekers, Daan, dan Pooyan Tamimi Arab. “Dreams of an iconic mosque: Spatial 

and temporal entanglements of a converted Church in Amsterdam.” Jurnal 

Material Religion 12, no. 2 (2016): h 137–164. 

Budi, Bambang Setia. “ A Study on the History and Development of the Javanes 

Mosque_Part1,” dalam Jurnal Asian Architecture and Building 

Engineering, May (2005):h 189–195. 

Chick, Kristine. “Crossing Enemy Lines in Ken Loach’s Ae Fond Kiss/Just A 

Kiss.” Jurnal Angles, no. 10 (April 1, 2020): h  23. 

Cholid Idham, Noor. Arsitektur Kubah Dan Konfigurasinya. 1 ed. Malang Jateng: 

Omah Ilmu Publishing, 2020, h 98. 

Creswell, J.W. Educational. Educational Research : Planning. Conducting and 

Evaluating Quantitative & Qualitative Research. 4 ed. Boston: Pearson 

Education, 2012. h 576 

Danesi, Marcel. Pengantar Memahami Semiotika Media. 1 ed. Yogyakarta: 

Jalasutra, 2010, h 307. 

Dewiyanti, Dhini, dan Bambang Setia Budi. “The Salman Mosque : The Pioneer 

Of The Mosque Design Idea , The Driving Force Behind The Coinage Of 

The Term ‘ Campus Mosque ” Journal Of Islamic Architecture 3, No. 4 

(2015): h 143. 

Eksan Moch, “HM Soeharto, Muslim Pancasila, 999 Masjid,” Publica News, last 

modified 2021, https://www.publica-

news.com/berita/publicana/2021/05/31 /43837/hm-soeharto-muslim-

pancasila-999-masjid.html. 

Fajar Nugraha, Eka, dan Anisa * Ashadi. “Kajian Arsitektur Semiotika Pada 



204 

 

Bangunan Masjid Raya Al-Azhar Summarecon Bekasi.” dalam Proseding 

Seminar Nasional Komunitas dan Kota Berkelanjutan 2, no. 1 (2020): h 

544–552. 

Fithri, Cut Azmah, dan Bambang Karsono. “Alternatif Kubah sebagai Simbol 

Mesjid dan Pengaruhnya pada Desain Mesjid-Mesjid di Indonesia.” Temu 

Ilmiah IPLBI 2016 (2016): h 163–168. 

Geoffrey Broad Bent; Charles Jencks; Richard Bunt. Sign and Symbol in 

Architecture Post Modern. Chichester : John Wiley, 1980 h 446. 

Ghasemzadeh, Behnam, Atefeh Fathebaghalli, dan Ali Tarvirdinassab. “Symbols 

and Signs in Islamic Architecture.” Revista Europeia de Estudos Artisticos 

4, no. 3 (2013): h 62–78. 

Ghazali, Abu Hamid Al. Majmu’ah Rasail al-Imam al-Ghazali. Diedit oleh 

tahqiq. Ibrahim Amin Muhammad. Kairo: all-Maktabah at-Taufiqiyyah, tt, 

n.d., 2011 h 586 

Ghouchani, Mahya, Mohammad Taji, Dan Amir Hassan Yaghoubi Roshan. 

“Spirituality Of Light In The Mosque By Exploring Iranian-Islamic 

Architectural Styles.” Gazi University Journal Of Science 36, No. 1 (Maret 

1, 2023): h 39–51. 

Ghozi, Mohamad. “Fungsi Masjid Dari Masa Ke Masa Dalam Perspektif Al-

Qur’an.” Pena Islam 3, no. September (2019): 68–76. 

Gómez-Morón, María Auxiliadora, Teresa Palomar, Luis Cerqueira Alves, Pilar 

Ortiz, Márcia Vilarigues, dan Nadine Schibille. “Christian-Muslim contacts 

across the Mediterranean: Byzantine glass mosaics in the Great Umayyad 

Mosque of Córdoba (Spain).” Journal of Archaeological Science 129 (Mei 

2021): h 105370. 

Gunardi, Yudhi, Sri Handayani, Asep Yudi Permana, dan Lilis Widaningsih. 

“Filosofi Arsitektur Masjid Al-Mishbah :” Jurnal Arsitektur Zonasi 4 

(2021):   h 283–294. 

Gurjia, Aesha Adnan, Dan Ahmed Abdulwahid Dhannoon. “Repetitive Elements 

And Their Objectives In Ancient And Contemporary Mosques.” Journal Of 

Islamic Architecture 6, No. 4 (Desember 26, 2021):h 264–276. 

Hasbi, Rahil Muhammad, dan Wibisono Bagus Nimpuno. “Pengaruh Arsitektur 

Modern Pada Desain Masjid Istiqlal.” Vitruvian 8, no. 2 (2019):h 89. 

Hatta, Juparno. “Konstruksi Mitos Iluminasi pada Masjid Al Safar (Analisis 

Semiotika Roland Barthes).” Jurnal Sosiologi Agama 13, no. 2 (2019): h 

67. 

Hidayatullah, Haris. “Perkembangan Arsitektur Islam Nusantara.” Ngabar, 



205 

 

Jurnal Studi Islam dan Sosial 13, no. 02 (2020):h 15–33. 

Hidayatullah, Riski. “Evaluasi Penerapan Karakteristik Arsitektur Kontemporer.” 

Universitas Islam Indonesia, 2018 h 200. 

Hornby A.S. Oxford Advanced Learner’s Dictionary. New York: Oxford 

University Press, 2000. 

Hoteit, Aida. “Contemporary Architectural Trends And Their Impact On The 

Symbolic And Spiritual Function Of The Mosque.” International Journal 

Of Current Research, 2015 7, No. April (2015): h 13547–13558. 

Imam, Khairul. “Simbolisme dalam Arsitektur Islam (2).” Gana Islamika, no. 1 

(2018): 1. https://ganaislamika.com/simbolisme-dalam-arsitektur-islam-1/. 

Jahić, Edin. “Mosques of Ottoman Period in Bosnia and Herzegovina: A 

typological classification of historical forms.” Periodicals of Engineering 

and Natural Sciences 10, no. 5 (2022): h 115–135. 

Jamil, Rehan. “Role of a Dome-Less Mosque in Conserving the Religious and 

Traditional Values of Muslims: An Innovative Architecture of Shah Faisal 

Mosque, Islamabad.” International Journal of Architecture, Engineering 

and Construction 6, no. 2 (Juni 1, 2017): h 40–45. 

Jencks, Charles. Late Modern Architecture. 1 ed. London: Rizzoli, Academy, 

London, 1980, h 200. 

JN, Pieterse. Globalization and Culture: Global Melange. 4 ed. Maryland: 

Rowman and Littlefield Publishers, Inc., 2019, h 82. 

Johanes Widodo. Modern Indonesian Architecture: Transplantation, Adaptation, 

Accommodati on and Hybridization. Rotterdam: NAI Press in association 

with KITLV Leiden., 2007 h 286. 

Kamal, Mohammad Arif. “Minarets as a vital element of indo-islamic 

architecture: Evolution and morphology.” Journal of Islamic Architecture 

6, no. 3 (2021):    h 203–209. 

Karim, Somayeh, Parnaz Goodarzparvari, Mohammad Aref, Dan Pardis 

Bahmani. “A Comparative Study Of The Geometric Motifs Of The Ateeq 

Mosque (Shiraz) And The Cordoba Mosque (Cordoba) With A Contextual 

Approach.” Journal Of Islamic Architecture 6, No. 2 (Desember 9, 2020): 

h 93–102. 

Kasdi, Abdurrohman, Abdul Karim, Umma Farida, dan Miftahul Huda. 

“Development of Waqf in the Middle East and its Role in Pioneering 

Contemporary Islamic Civilization: A Historical Approach.” Journal of 

Islamic Thought and Civilization 12, no. 1 (2022):h 186–198. 



206 

 

Kusumawati Ayu, Jurusan Bahasa dan Sastra Arab Fakultas Adab UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta Jl Marsda Adisutjipto Yogyakarta, Aning. “Nyadran 

Sebagai Realitas Yang Sakral: Perspektif Mircea Eliade.” Thaqafiyyat : 

Jurnal Bahasa, Peradaban dan Informasi Islam 14, no. 1 (2016):h 145–

160.. 

Kurniawan, Kemas Ridwan. “Dinamika Arsitektur Indonesia Dan Representasi 

‘Politik Identitas’ Pasca Reformasi.” Nalars 17, No. 1 (Januari 2, 2017):h 

65–78. 

Kurniawan, Mi’raj Dodi. “Muhammad Ridwan Kamil (3): Masjid Jamie 

Darussalam.” ganaislamika.com. Last modified 2018. 

https://ganaislamika.com/muhammad-ridwan-kamil-3-masjid-jamie-

darussalam/. 

Kurniawan, Syamsul. “Masjid Dalam Lintasan Sejarah Umat Islam.” Jurnal 

Khatulistiwa-Journal of Islamic Studies 4, no. September (2014):h 169. 

Kusmana, Kusmana. “Akar Tradisi Toleransi di Indonesia dalam Perspektif 

Peradaban Islam.” Jurnal Indo-Islamika 7, no. 1 (2020):h 1–40. 

Latif, Yudi. "Munculnya Intelegiensia Muslim," dalam buku Menjadi Indonesia, 

13 Abad Eksistensi Islam di Bumi Nusantara Diedit oleh Komaridun 

Hidayat. 1st ed. Jakarta: Mizab Pustaka, 2006, h 454. 

Loan Van, Theodore, dan Eva-Maria Troelenberg. “The Rome Mosque and 

Islamic Centre: A Case of Diasporic Architecture in the Globalized 

Mediterranean.” International Journal of Islamic Architecture 8, no. 2 (Juli 

1, 2019): h 417–432. 

M. Alaa Mandour. Contemporary Architecture of Islamic Societies. 2nd ed. 

Malang Jateng: UIN Maliki Press, 2012 h 340. 

M. Zailan Sulieman, Roslan B. Thalib,. “Mosque Without Dome: Conserving 

Traditional-Designed Mosque in Melaka, Malaysia.” Journal of Islamic 

Architecture 1, no. 3 (2012): 151–159. 

Matracchi, Pietro, dan Ali Sadeghi. “Prioritizing the effect of ‘‘ Light ” in the 

religious places and environments with an emphasis on the sense of 

spirituality.” Ain Shams Engineering Journal 13, no. 1 (2022): h 101514. 

Marlina Avi. Transformasi Ndalem Bangsawan dan Rumah Abdi Dalem 

Magersari, 2017, h 347. 

Melanira, Astria, “Meninjau estetika masjid jamie darussalam di jakarta pusat” 

Jurnal Arjuna 3, no. 1 (2018) h 36-45. 

Michael Wangsa, Hedy Constancia Indrani, dan Poppy Firtatwentyna Nilasari. 

“Pengaruh Pencahayaan terhadap Pembentukan Persepsi Visual Umat pada 



207 

 

Masjid Al-Irsyad Bandung.” Dimensi Interior 13, no. 1 (2015): 41–47. 

Mircea Eliade. The Sacred and the profane the nature of religion. Diedit oleh 

Nuwanto. Fajar Pustaka Baru , 2002, h 282. 

Mohamed Tajuddin Mohamed Rasdi. “‘Contextualism in Mosque Architecture: 

Bridging the Social and Political Divide,.’” Journal of Islamic Architecture 

4 4 (2017): h 181–186. 

Mouratidis, Kostas, dan Ramzi Hassan. “Contemporary versus traditional styles 

in architecture and public space: A virtual reality study with 360-degree 

videos.” Cities 97, no. June 2019 (Februari 2020):h 102499. 

Moustafa, S. “Contemporary mosque architecture in Turkey.” Thesis/Disertasi 

American University 2021, h 173. 

Mugiyono, M. “Perkembangan Pemikiran Dan Peradaban Islam Dalam 

Perspektif Sejarah.” Jurnal Ilmu Agama UIN Raden Fatah 14, no. 1 (2013): 

h 1–20. 

Muhammad, Nurdinah. “Memahami Konsep Sakral Dan Profan Dalam Agama-

Agama.” Jurnal Substantia 15, No. 2 (2013):h 5–24. 

Murniati, Dwi. “Konsep Semiotik Charles Jencks Dalam Arsitektur Post-

Modern.” Jurnal Filsafat 18, No. 1 (2016):H 27–37. 

Muslih, Muhamad. “Pemikiran Islam Kontemporer, Antara Mode Pemikiran dan 

Model Pembacaan.” Tsaqafah 8, no. 2 (2019): h 349. 

Nasser, Nevine. “Beyond the Veil of Form: Developing a Transformative 

Approach toward Islamic Sacred Architecture through Designing a 

Contemporary Sufi Centre.” Religions 13, no. 3 (Februari 23, 2022): h 190. 

Nugrahini, F. C. “An overview of structural designs and building materials in 

shell structure for the mosque and the future development.” Journal of 

Physics: Conference Series 1517, no. 1 (2020): 1–7. 

Nur Rahmwati Samsiyah. “Disertasi : Pola spasial masjid agung yogyakarta 

berdasarkan karakteristik akustik.” Universitas Gajah Mada Yogyakarta, 

2019. 

Ozgales. “Foundamental Development of 16th century Ottoman Architecuture : 

Innovations in the Art or Architect Sinan.” Ankara 8, no. 6 (2008) h 42. 

Raditya, Iswara N. “‘Sejarah Masjid Al Safar Karya Ridwan Kamil & Tudingan 

Illuminati.’” tirto.id. Last modified 2019. Diakses April 1, 2020. 

https://tirto.id/sejarah-masjid-al-safar-karya-ridwan-kamil-tudingan-

illuminati-d9ps. 



208 

 

Rahayu, Tuntun. “Kajian Fasad & Bentuk Masjid Al-Azhar Summarecon 

Bekasi.” Architecture and Environment Journal of Krisnadwipayana 03, no. 

1 (2018): 22–35. 

Rasdi, Tajuddin Mohamad. “A Theory of mosque architecture with special 

emphasis on the problems of designing mosques for modern Sunni Muslim 

Society.” Edinburgh University, 1995.h 365 

Rohman, dan Ismi Rahmayanti. Pandangan Dunia Modern Dan Islam Terhadap 

Ilmu. Jakarta, 2020 h 14. 

Rohmaniah, Al Fiatur. “Kajian Semiotika Roland Barthes.” Institut Agama Islam 

Sunan Kalijogo Malang 2 (2021): h 124–134.. 

Rozin, Muhammmad. “Metode Semiotika Sebagai Piranti Menyibak Makna 

Budaya.” diedit oleh I Wayan Suyadnya Siti kholifah,. 1 ed. Depok: 

Rajawali Press, 2018, h 431. 

Ryanty Derwentyana Nazar. “Kajian Makna: Mihrab Masjid Kontemporer Al-

Irsyad Kota Baru Parahyangan.” Serat Rupa Journal of Design 1, no. 2 

(2018): h 292. 

Said Husain Husaini. “17 Hadis Tentang Keutamaan Ilmu Dan Orang Berilmu.” 

Ahlul Bait Indonesia.com, 2020.  

https://www.ahlulbaitindonesia.or.id/berita/index.php/s13-berita/17-

hadis-tentang-keutamaan-ilmu-dan-orang-berilmu/. 

Saputra, Andika, dan Nur Rahmawati. Arsitektur Masjid Dimensi Ideologis dan 

Realitas. 1st ed. Surakarta: Muhammadiyah University Press, 2020 h 320. 

Sauki, M. “Perkembangan Islam di Indonesia Era Reformasi.” TASAMUH: 

Jurnal Studi Islam 10, no. 2 (2018): h 443–458. 

Satori Djam’an, Aan Komariah,. Metode Penelitian Kualitatif, 1 ed. Bandung: 

Alfabeta., 2010. h 258 

Seragardin, Ismail. The architecture of the Contemporary Mosque. Diedit oleh 

Ismail Serageldin dan James Steele. Academy Edition. Sir Fredri. Vol. 7. 

London, 2005. h 173 

Sewang, Anwar. Buku ajar sejarah peradaban islam. Book. 1 ed. Sulawesi 

Selatan: Wineka Media, Parepare, Indonesia, 2017 h 446. 

Sobur, Alex. Semiotika Komunikasi. 4th ed. Bandung: Remaja Rosdakarya, pt, 

2009. 

Steen, Andrew P. “Radical eclecticism and post-modern architecture.” 

Fabrications 25, no. 1 (2015):h 130–145. 



209 

 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. 1 ed. Bandung: 

Alfabeta, 2017, h 334. 

Suluri, Suluri. “Pendidikan Islam Berwawasan Budaya.” Ta’allum: Jurnal 

Pendidikan Islam 7, no. 1 (2019):h 191–202. 

Suryandari, Putri. “Jejak Nafas Leader Dalam Arsitektur.” Leadership Park. 

Jakarta, 2008 h 50. 

Suryandari, Putri. “Sustainable Architecture Concept in Islam.” In Proceedings 

of the Proceedings of the 2nd International Colloquium on Interdisciplinary 

Islamic Studies (ICIIS) in Conjunction with the 3rd International 

Conference on Quran and Hadith Studies (ICONQUHAS), Jakarta: EAI, 

2020. h 84–95.  

———. “The Authority of Indonesian Leader in Urban Facility and Housing 

Design (Sign and Symbol)” 156, no. SENVAR 2018 (2018): h 170–176. 

Suryandari, Putri, dan Azyumardi Azra. “The Architecture of Domeless Mosques 

as the Trace of Muslim Intellectuals Development” Jurnal Indo Islamika 

11, no. 2 (2021): h 215–240. 

Suryandari, Putri, dan Prof Hamka. “Al-Quran Perspective On Architectural 

Environmentally Friendly in the Aspect of Functions Building.” In 3rd 

ICIIS 2020, h 1–11. 

Sutrisno, Moh, Sudaryono Sastrosasmito, dan Ahmad Sarwadi. “Posi Bola of 

Jami Mosque As Spatial Transformation Symbol.” Journal of Islamic 

Architecture 5, no. 4 (2019): h 181–188. 

Syahid, Mushab Abdu Asy. “Membaca Arsitektur Masjid Modern melalui 

Semiotika.” Sejarah Arsitektur UI, no. 1 (2019):h 1–8. 

Taib, Mohd Zafrullah Mohd, dan Mohamad Tajuddin Rasdi. “Islamic 

Architecture Evolution: Perception and Behaviour.” Procedia - Social and 

Behavioral Sciences 49 (2012):h  293–303. 

Thonthowi, Ilmam, Sri Wahyuni, dan Luqman Nulhakim. “Penerapan Konsep 

Islam Pada Perancangan Masjid Salman ITB Bandung” 01, no. 2 (2013):h 

1–11. 

Ubaid, Alaa Hadi. “Employing auxiliary natural lighting systems within the 

elements of traditional buildings: A special study on employing one of the 

auxiliary lighting techniques within one of the elements of a mosque in the 

ancient urban fabric.” Periodicals of Engineering and Natural Sciences 11, 

no. 1 (2023):             h 156–173. 

Umar. “Integrasi Konsep Islami dan Konsep Arsitektur Modern pada 

Perancangan Arsitektur Masjid.” Radial 2, no. 1 (2019): h 38–46. 



210 

 

Utami. “Integrasi Konsep Islami Dan Konsep Arsitektur Modern Pada 

Perancangan Arsitektur Masjid (Studi Kasus Pada Karya Arsitektur Masjid 

Achmad Noe’Man).” Jurnal Radial 2, no. 1 (2014): 38–46. 

Vaziri, Alireza Haj, Parnaz Goodarzparvari, Dan Ismail Baniardalan. 

“Comparative Body Analysis Of Sheikh Lotfollah Mosque In Isfa-Han And 

Ahmed Mosque In Istanbul.” Journal Of Islamic Architecture 6, No. 3 (Juni 

28, 2021): h 132–142. 

Wahab, M Husein A. “Simbol-simbol Agama.” Substansia 12, no. 01 (2011): 78–

84. 

Wayan Suyadnya, Siti Kholifah, ed. Metodologi Penelitan Kualitatif Berbagi 

Pengalaman Dari Lapangan. 1 ed. Depok: Rajawali Perss, 2018, h 431. 

Widianti. “Pengaruh Buka Terhadap Kenyamanan Suhu Dan Cahaya Pada 

Ruangan Masjid (Studi Kasus Di Masjid Raya Asmaul Husna Gading 

Serpong, Tangerang).” Arjouna 3, No. 2 (2019): h 19–29. 

Yin R.K. Studi Kasus: Disain dan Metode, Terjemahan : Case Study Research : 

Design dan Methode. 1 ed. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013, h 217. 

Zahra, Fatima, dan Safrizal Bin Shahir. “Spiritual Aesthetics of Islamic 

Ornamentation and the Aesthetic Value in Islamic Architecture.” Journal of 

Islamic Thought and Civilization 12, no. 1 (2022): h 164–175. 

Zekrgoo, Amir Hossein. “Rise of eclecticism in the 21st-century Malaysian 

mosque architecture.” Planning Malaysia 15, no. 1 (2017): h 295–304. 

 



211 
 

 

 



212 
 

 



213 
 

 



214 
 

 



215 
 

 



216 
 

 



217 
 

 

 



218 
 

 



219 
 

 


